
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 6

Artikel: Wir : Die Weltanschauung [Teil 2]

Autor: H.C.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Jahrgang No. 6 ZÜRICH, 1. September 1922

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 5. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdiäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstrafie 9, Luzern

Postcheckkonto VII 10»

Ständige Mitarbeiter:
Frifc Bader, Zürich - Frau E. Fischer, Aarau - Prof. Dr. A. Forel,
Yvorne - Dr. Kämmerer, Dozent, Wien - H. C. Kleiner, Zollikon
H. Missbach, Zürich - Jacques Schmie!, Nationalrat, Ölten - Robert
Seidel, Privatdozent, Zürich - Prof. Dr. Ferd. Vetter, Stein a. Rh.

Prof. Dr. J- Verweyen, Bonn - Dr. ]. Wagner, Lausanne

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

¦Raum 8 Rp.

Vor dem Tode erschrickst du? Du wünschest,
unsterblich zu leben?

Lebe im Ganzen Wenn du lange dahin bist,
es bleibt. Fr. Schiller.

Wir.*)
Die Weltanschauung.

H. C. K. — Alle philosophierenden Menschen mühen sich
von je, die riesengroße Vielfältigkeit der Welt auf wenige
Begriffe, bis zu einem einzigen letzten zurückzuführen; die
Vielheit in Gemeinsamkeiten — vielleicht in einer einzigen
— zu erfassen. Zwei andere Probleme gehen mit: Hat die
Welt einen Zweck, und stehen die Einzelerscheinungen mit
diesem letzten Zweck und auch unter sich in sinnvoller
Beziehung? Beim autistisch Denkenden ist in diesen beiden
Problemen nicht nur Frage, sondern tiefer Wunsch zur
Bejahung; beim (ideal gedachten) Positivisten muß das Problem
Fragestellung an die Wirklichkeit bleiben; nicht anders als
bei jeder Forschung; das wünschende Streben darf nur auf
die «objektive» Lösung gerichtet sein, ohne sich irgendwie
um deren Art zu kümmern.

Die christliche Philosophie hat sich für alle drei
Probleme eine Lösung erzwungen. Auf Grund der Annahme
eines besonderen Erkenntnisvermögens, der göttlichen
Offenbarung, spricht sie ihr absolute, ewig gültige Wahrheit zu.
— Zuerst werden alle Erscheinungen der Welt in zwei Gruppen

getrennt. In der einen werden jene Erscheinungen
erfaßt, deren Wesen mit dem Begriff Materie gekennzeichnet
wird; die andere Gruppe findet ihren Einigungspunkt im
Begriff des Geistes. (Zu dieser Gruppe gehört natürlich die
menschliche Seele.)

Beide Gruppen sind zunächst — das ist wichtig — scharf
geschieden; jede ist von der andern gänzlich lösbar, steht
der andern in eigener selbständiger Existenz gegenüber. —
Diese Zweiheit (Dualismus)kann aber, wie uns scheint, nicht
die letzte Zurückführung der christlichen Weltanschauung
sein. Da die ganze Welt aus dem «geistigen Gott» stammt,
muß auch die Materie irgendwie ihre Einigung im Geist, der
damit zum letzten Weltgrund wird, finden. (Geistige Einheit,

spiritualistischer Monismus.) — Gott gab der Welt auch
einen Zweck: Alles soll einst in unendliche Harmonie mit
ihm eingehen. Im Hinblick auf ihren Ursprung und in
Beziehung auf ihren Zweck sind alle Dinge der Welt sinnvoll,
so wenig das auch dem Menschen im Einzelnen klar werden
mag.

Diese Einheit und Zweckgebung in der christlichen
Philosophie ist entstanden, als die Welt dem Menschen im
aristoteliseh-ptolemäischen Weltbild ein verhältnismässig
kleiner, begrenzter Raum erschien: Im Zentrum die
Erdkugel, darum herum Sonne, Mond und Gestirne; das ganze
System durch eine Kristallsphäre abgeschlossen. — Seither
hat die Erkenntnis jenen Raum gesprengt; wir wissen sogar,
daß wir mit unsern Gedanken räumlich (und auch zeitlich)
zu keinem Ende kommen können.1) (Von den übrigen Aen-
derungen des Weltbildes soll gar nicht gesprochen werden.)

*) Siehe «Wir» in No. 4.

Auch wir finden bei unserm Streben nach Zusammenfassung,

genau wie die christliche Philosophie, die zwei Gruppen,

kurz gesagt, der Materie und des Geistes. Statt Geist
wollen wir aus bestimmten Gründen fortan Psychisches
sagen. — Trotzdem unsere Erkenntnis viel weiter geworden
ist, finden wir in dem uns bekannten Teile des räumlich (und
zeitlich) unendlichen Weltalls — in der von uns erfaßten
Wirklichkeit also — aber nichts, das uns veranlassen würde,
den beiden Gruppen eine eigene, sie trennende Existenz
zuzusprechen; finden wir, um es eigens zu erwähnen, kein
selbständig existierendes Psychisches. (Ueber den nicht erfaßten

Teil des Weltalls könnten wir uns höchstens Hypothesen
machen; wir würden aber kauni dazu kommen, selbständig
Psychisches für jenen Teil anzunehmen; unsere Auffassung
der Hypothesen untersagt uns, Möglichkeiten anzunehmen,
die sich so sehr von der Wirklichkeit lösen.)

Unendlich viel schwerer ist es, über diese negative
Feststellung hinaus zu positiven, Erkenntnissen zu kommen;
zumal in unserer Zeit, wo die Forschung auf diesem Gebiet so
sehr im Fluß ist, wo wir zudem an die Grenze der
Wirklichkeitserkenntnis kommen und sehr bald zu Hypothesen greifen

müssen, denen wir eben «mit größter Vorsicht» gegenüber

stehen sollen. Statt von bestimmten Erkenntnissen zu
sprechen, möchten wir uns bescheiden, aber unserer geistigen

Einstellung angemessen etwa folgendermaßen
ausdrücken:-) Eine «endgültige» Erkenntnis ist noch nicht
gefunden; die bisherigen Erkenntnisse nötigen uns aber, auf
der Suche nach der Lösung eine bestimmte Richtung
einzuschlagen.

Wir versuchen für die beiden Gruppen der Materie und
des Psychischen, die wir nicht trennen können, eine
Einigung auf folgender Formel nachzuweisen: Das Psychische
ist eine Funktion der Materie; oder für den uns Menschen
am brennendsten interessierenden Spezialfall ausgedrückt:
«Die menschliche Psyche ist eine Hirnfunktion.» (Bleuler)3)
Damit maii nicht falsch versteht: Die Funktionen des
Gehirns sind auch schon die Psyche. Es ist eine vollständige
Einheit; nur der Standpunkt der Betrachtung läßt uns die
Erscheinungen nach Gemeinsamkeiten zwei Gruppen
zuordnen.

Auf das zweite Problem — ob die Welt einen Zweck
habe — antworten wir eindeutig und sicher: Diese Frage
darf nur stellen, wer glaubt, ein bewußt denkender,
zwecksetzender Gott habe die Welt geschaffen (und ihr eben auch
einen Zweck, eine Bestimmung gegeben). Wir glauben nicht
an einen solchen Gott. (Ohne im Einzelnen auf Beweise für

*) Neueste Forschung (Einstein) behauptet, die Welt sei endlich.

Dabei kann aber mit «die Welt» nicht das «Weltall»
gemeint sein, das unendlich bleibt; sondern die «endliche Welt»
würde den Teil des unendlichen Weltalls, bedeuten, welcher von
der menschlichen Erkenntnis erfassbar ist. (Wenn sich diese
Forschung bewahrheitet, wird man die beiden Begriffe «Welt»
und «Weltall» künftig klar auseinanderhalten müssen.)

2) Besonders wenn ein «ich» für «wir» schreibt. Auf eine
«geistige Einstellung» können wir uns einigen; auf «fertige»
Erkenntnisse aus dem Grenzgebiet von Wirklichkeit und Hypothese
dürfen wir wohl kaum verpflichten.

3) In seinem sehr zu empfehlenden, aber schweren Buche:
«Naturgeschichte der Seele und ihres Bewusstwerdens», dessen
Hauptaufgabe es ist, die Richtigkeit dieses Satzes nachzuweisen.
Es ist uns zu spät zugekommen, um es noch gründlich studieren
und verwerten zu können.



2 GEISTESFREIHEIT No. 6

unsere Ablehnung eingehen zu können, sei allgemein gesagt,
daß uns die Wirklichkeit keinen Anhaltspunkt für die
Existenz Gottes' gibt, daß wir ferner den Gottesgedanken aus
den menschlichen Psyche heraus — als Verwirklichung
menschlicher Bedürfnisse — entstanden erklären können). —
Für uns, die wir das Weltgeschehen mit nicht denkenden
Naturbedingungen erklären, kann die Frage gar nicht mehr
bestellen.

Können aber diese Naturbedingungen nicht doch (natürlich

unbewußt) das Weltall einem bestimmten Richtungspunkt

zu entwickeln? — Wieder sind wir an der Grenze- der
Wirklichkeitserkenntnis; klein ist der uns bekannte Raum
und die uns bekannte Zeit gemessen an der zweifachen
Unendlichkeit des Weltalls.

Unsere Erkenntnisse lassen uns keinen solchen
Richtungspunkt erkennen. Das Weltgeschehen scheint eine ewige
Wiederholung der gleichen Vorgänge zu sein, die sich,
gedrängt zusammengefaßt, in folgende Etappen einreihen: Ur-
nebel — durch Abkühlung entsteht der flüssige und feste
Formzustand in seinen verschiedenen Phasen (Sonne,
bewohnbare Erde, Mond) — Zusammenstöße > führen zur
Bildung von neuen Urnebein.

Nun gibt es aber in der Welt soviele Erscheinungen, die
wir einzeln betrachtet nicht anders als sinnvoll bezeichnen
können. Gewiß! Aber die andere Tatsache, daß es sinnlose
Erscheinungen gibt, daß wir die gleiche Erscheinung als
sinnvoll und sinnlos zugleich bezeichnen, muß uns zum
richtigen Verständnis der Wirklichkeit führen und wird uns
hindern, eine auch nur im Einzelnen zweckschaffende Natur
anzunehmen. Als Beispiel: Die jungen Frühjahrsblätter und
die Maikäfer! Es ist sinnlos, daß grad zur Zeit des
Knospenaufbruches die Käfer auskriechen, um die Herrlichkeit zu
zerstören; so müssen wir von unserm Standpunkt und dem

/der Bäume urteilen. Wie sinnvoll aber doch, daß die Blätter
da sind, wenn die Käfer kommen; so ist das Urteil, wenn wir
vom Standpunkt des Käfers aus denken, daß die Blätter
Leben erhalten. — Damit sind Sinnmäßigkeit und
Zweckgedanke unter urisern Händen zerronnen; von welchem
Standpunkt aus sollten wir sie letztdeutig suchen?!

Unsere bedingungsmäßige (konditionale) Betrachtungsweise;

die wir an Stelle der leichter zu Zweckmäßigkeitsannahmen

führenden kausalen (nach Gründen) Betrachtungsweise

setzen, läßt uns die Wirklichkeit ohne Widerspruch
begreifen; wir sagen: Irgend ein Weltgeschehen tritt ein,
wenn ganz bestimmte Bedingungen vorhanden sind. Am
Beispiel: Wenn Blätter da sind, wenn es Käfer hat und wenn
diese Hunger haben usw., fressen die Käfer die Blätter. Das
Resultat aus den blinden Bedingungen ist an sich weder sinnvoll

noch sinnlos. Diese Beiwörter kommen dem Resultat
erst dann' zu, wenn wir Menschen einen wertenden Maßstab
anlegen. Je nach dem Maßstab und je nach dem Standpunkt
geben wir das eine oder das andere Urteil.

Fast mag es scheinen, es sei nicht wert, in einer solchen
Welt zu leben. Und doch; auch wir lieben das Leben und
wollen es leben.

Der III. internat. Kongreß für moralische Erziehung.
Von Prof. Dr. J. M. Verweyen.

In Genf, der Stadt Calvins und Rousseaus, des Roten
Kreuzes und des Völkerbundes, tagte Ende Juli bis Anfang
August der III. internat. Kongreß für moralische Erziehung,
nachdem der erste 1908 in London, der zweite 1912 im Haag
stattgefunden, der dritte wegen des Weltkrieges hatte ausfallen

müssen. Gegen 500 Teilnehmer aus fast allen
Kulturländern waren versammelt und fanden sich jenseits nationaler

und sonstiger Verschiedenheiten auf dem Boden des
Allgemeinmenschlichen. Als Leitmotiv klang durch alle
Verhandlungen die TErZiehung zum Geiste der Gemeinschaft, zur
Solidarität, zur Absage an den Krieg. Vollversammlungen
wechselten mit Sektionssitzungen. Eine Fülle von Vorträgen
und Diskussionen beanspruchte die Teilnehmer. Unmöglich,
in wenigen Zeilen ein Bild von dem Ganzen zu geben und
den Inhalt der einzelnen Darbietungen zu schildern. Nur
einiges sei hervorgehoben. Fr. W. Foerster, aufs lebhafteste
begrüßt, bot mit seinem Vortrage über den «Wert der
Geschichte in der moralischen Erziehung» ein eindrucksvolles,

nationale und übernationale Gesichtspunkte organisch
verbindendes Praeludium. Es war ein schönes Zeichen
zunehmender Erstarkung internationalen Friedensgeistes, als der
frühere Burengeneral und Begründer des englischen
Pfadfinderwesens, Sir Robert Baden-Powell, immer wieder von
stürmischem Beifall unterbrochen, in schlichter und humorvoller

Weise seine antimilitaristischen Ideen entwickelte.
Ein die wirtschaftlichen Einseitigkeiten überwindender
Sozialismus fand beredten Ausdruck in den Darlegungen
M. Veenstras (Haag), sowie des Direktors des Bureaus für
Organisation der Arbeit, A. Thomas (Paris). Eine neue, auf
Wahrhaftigkeit gegründete, durch die Schulgemeinschaft die
allgemeine soziale Gemeinschaft fördernde Erziehung behandelte

eindringlich Dr. H. Tobler (St. Gallen). Ein internationales

Bureau für Erziehung forderte Dr. Zollinger (Zürich).
Von Einzelgegenständen, die zur Sprache kamen, seien
erwähnt: «die Befreiung der Kindesseele von der Vorherrschaft
des Geldes» (A. Descendes), «die - Psychologie der
Versuchung» (P. Bureau), «Staatsbürger und Weltbürger» (Frau
Wegscheider-Ziegler), «die Schöpfung eines internationalen
Geschichtswerkes» (S. Kaweran), «soziale Erziehung des
mütterlichen Instinktes» (E. Pieczynska), «die Idee des
Lebensdienstes und die freie Schule» (J. M. Verweyen). An einem
Nachmittage tagte der Kongreß in den Räumen des Völkerbundes,

woselbst das pazifistische Problem von Vertretern
der verschiedensten Völker, auch Japans und Indiens, behandelt

wurde. Für Deutschland sprach Verweyen und erregte
besonderes Erstaunen durch Erwähnung der pazifistisch
gerichteten Gruppen Deutschlands, das anscheinend der größte
Teil der Anwesenden noch immer, im Zeichen des Militarismus

glaubte. Unter den Sonderveranstaltungen interessiert
an dieser Stelle neben dem fesselnden Lichtbildervortrag von
Frau Dr. Hoesch-Ernst über «die George Junior Republik»
(eine Reformanstalt zur Erziehung jugendlicher Krimineller
in Nordamerika) vor allem die weltliche Sonntagsfeier, zu der
die Schweizer Gesellchaft für ethische Kultur (Ligue pour
TAction Morale) geladen hatte. Ein stimmungsvoller Raum
war bis auf den letzten Platz gefüllt. Musikalische und
dichterische Darbietungen bildeten den äußeren Rahmen für die
nach Inhalt und Form gleich fesselnde, auf einen neuen
Lebensglauben gestimmte Rede Dr. Jean Wagners (Lausanne),
zu der sich weitere Ansprachen von Dr. A. Forel (Yvorne),
Mr. J. Gould (London), Prof. Verweyen (Bonn) und Dr. Elliott
(New York) gesellten. — So führten die Genfer Tage gleichsam

zu einer Accumulation wesentlicher moralischer Kräfte
in der heutigen Kulturmenschheit. Das Erlebnis dieser Tage
wird in allen Teilnehmern fortklingen und je nach ihren
Möglichkeiten eine größere oder geringere Wirksamkeit
entfalten. Auch in diesem Falle sind die sozialen Wirkungen
unberechenbar und vielleicht gerade die «kleinsten Ursachen»
persönlicher Begegnungen die Vorboten reichster Ergebnisse.

Prakti[dier Idealismus,
Wege zur sozialen Tat in Amerika und der Schweiz.

Von Dr. Jean Wagner, Lausanne.

II.
Wie praktischer Idealismus gelebt wird, das zu erfahren

war das freudigste- und wertvollste Erlebnis des Referenten
anläßlich seiner Amerikareise; — nach dem müden, blasierten,

skeptischen Europa wirkten die Eindrücke dort wie ein
erfrischendes geistiges Bad. Die Amerikaner haben neben
gewiß vielen Fehlern vor alllem den einen Vorzug: sie sind
jung, sie suchen das Neue, studieren es gründlich, und haben
sie es als gut erkannt, so bleiben sie nicht schwerfällig am
Alten hängen, sondern ergänzen sich stets durch diese junge,
mutige Kraft.

Die Mitglieder der Amerikanischen «Ethischen
Gesellschaften», persönlich hochstellende Menschen, waren und
sind auf allen Gebieten sozialen Wirkens bahnbrechend; sie
haben den Standpunkt der «Charite», des Almosengebens,
überwunden und stellen sich auf den der Mitarbeit, von dem
Gedanken ausgehend: man hilft den Armen nur wahrhaft,
wenn man sie lehrt, sich selbst zu helfen. In drei sogenannten

«Settlements», Niederlassungen in den elendesten Vierteln

New-Yorks, wird dieses echt amerikanische ethische


	Wir : Die Weltanschauung [Teil 2]

