
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 5

Artikel: Vom ethischen Unterricht

Autor: E. Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 GEISTESFREIHEIT No. 5

die fortschreitende Vervollkommnung der Menschheit zu
glauben, dies Ideal im täglichen Leben zu verwirklichen, ist
die Losung und das Wesen dieser Vereinigung. —

«Seit über 3000 Jahren», sagt der Gründer, «streiten die
Menschen über die Formeln ihres Glaubens, und die
Verschiedenheit der Bekenntnisse nimmt immer noch zu. Wir
wollen uns da vereinigen, wo nichts uns trennen kann: in
der praktischen Religion der Tat.» Und tatsächlich sind
Gläubige und Ungläubige, alle Rassen, alle politischen und
ökonomischen Meinungen in der New-Yorker Ethischen
Gesellschaft vertreten.

Der Konflikt zwischen Wissenschaft und Glauben ist
überbrückt, weil die Grundlage eine rein menschliche, natürliche,

unumgängliche Tatsache ist: die Erfahrung des
ethischen Lebens; der Unterschied zwischen Sonntags- und All-
tagsmoral ist aufgehoben; das Ideal besitzt nur insofern
Wert, als es im praktischen Leben angewandt wird; der
uralte Streit zwischen Egoismus und Altruismus verschwindet
fast, denn, sagt Prof. Adler: «Du kannst nur insofern wachsen

und dich entfalten, als du andern Menschen dienst, ihnen
zum Wachstum verhilfst.»

Geboren ist diese Bewegung aus dem Bewußtsein
unserer schweren gesellschaftlichen Not; überall nehmen wir
Mißverständnisse wahr, das Fehlen von Klarheit und Wahrheit,

Mangel auch an wissenschaftlichem Suchen und
Verstehen der gegenwärtigen ungesunden, verkehrten und
verfälschten menschlichen Beziehungen. Das Ideal ist die Schaffung

einer immer vollkommeneren, freieren menschlichen
Gesellschaft, von der niemand ausgeschlossen sein darf; sind
die Menschen auch nicht alle gleich, so haben sie alle doch
grundsätzlich den gleichen Anspruch auf Zuerkennung der
Menschenwürde, auf Liebe und Glück.

Die New-Yorker «Gesellschaft für ethische Kultur» hat
ihre Lebensfähigkeit bewiesen; nicht nur ist sie heute, nach
fast fünfzigjährigem Bestehen, stärker und mächtiger als je,
sie hat auch im übrigen Amerika, in England und auf dem
europäischen Kontinent, sogar in Asien und Australien
ähnliche Gemeinschaften ins Leben gerufen.

Uns interessiert vor allem der «Schweizerische Bund für
ethische Tat», der vor 22 Jahren von Prof. Dr. August Forel
auf amerikanische Anregung hin in Lausanne gegründet
wurde. Von der Erkenntnis ausgehend, daß die Dogmen
jeder Art das trennende Element in den menschlichen
Beziehungen darstellen, löst sich die Lausanner «Ligue pour l'Ac-
tion Morale» wie die amerikanische Muttergesellschaft von
allen Vorurteilen ökonomischer, nationaler oder konfessioneller

Art los. Ausschlaggebend ist für sie der sittliche Wert
eines Menschen, und nicht das Weltbild, das der Einzelne hat.

In dreifachem Sinne will sie eine Vereinigung von
Menschen sein: eine GeSinnungs-, eine Willens- und eine rein

möchte fort und fort eilen, und weiss keinen Ort, weiss mein Herz
an nichts zu binden, weiss kein Gutes mehr zu finden. Alles,
alles floh mit dir! Ich allein verarmt in mir!» Traurig ist, dass
diese Seelenschwester, die sein hohes, stolzes Gemüt so demütigliebend

fast dreizehn Jahre verherrlicht hatte, zuletzt dann ihn
moralisieren zu müssen glaubte, ja dass sie sich niedrig dafür
rächen wollte, nicht mehr gehebt zu sein, obwohl ihm keine
andere Wahl blieb, als von ihr abzustehen. Wahre Freiheit besteht
im Entsagen — wie wenige Menschen vermögen dies aber!
Schwerer noch scheint es dem Mann zu sein, als der Frau, ihm
als dem meistens Leidenschaftlicheren, — so sagt Goethe über
die beiden Geschlechter allgemein: «Nach Freiheit strebt der
Mann, das Weib nach Sitte.» —

Doch ich möchte die Freunde Freidenker noch speziell auf
Brandes' eingehende Schilderung der «Bekenntnisse einer schönen

Seele» hinweisen, des einzigen Versuchs Goethes, ein
religiöses Dasein darzustellen. Brandes widmet dieser Episode im
Roman «Wilhelm Meisters Lehrjahre» mehrere Seiten, und ich
möchte hier nochmals Anlass nehmen, den Grundglauben Goethes,
wie ihn Brandes entschieden herausarbeitet, hervorzuheben.
«Gedenke zu leben! Das ist der ganze Wilhelm Meister in drei Worten.

Es ist Goethes einfaches Memento vivere, das er mit dem
Trotz, in ruhiger Hoheit aller mit dem Jenseits beschäftigten
Religiosität, dem Memento mori des Christentums entgegenschleudert.

Gedenke zu leben! Das heisst nicht: Erhasche so viel Ge-
nuss als möglich! Es heisst: Mache aus deinem Leben das Höchste,

was du vermagst. Gedenke zu leben! Was bedeutet dies
«zu leben» für Goethe? Es bedeutet, jene Schönheit der Seele
in sich zu entfalten, die zur Freiheit führt, — sich niemals als
blosses Mittel zum Zwecke zu fühlen, sondern als ein Mensch,
der des Gesetzes nicht bedarf.» Das Schwatzen von Tugend ist
am meisten für die, denen es furchtbar schwer wird, sie zu üben,
und vor allem ist es Sitte geworden, die höchsten Gefühle zwi-

humane, d. h. weltliche Seelsorge-Gemeinschaft für diejenigen

Mitglieder, die keiner Kirche mehr angehören.
Die Gesinnung, die die «Liga für ethische Tat» beseelen

soll, entspringt der Ehrfurcht vor dem Menschen: das Ethische

im Menschen zur Entwicklung zu bringen, ist Sorge
und Ziel unserer Arbeit. Wir anerkennen nur ein Gebot:
das der Menschlichkeit, nur einen Glaubensartikel: «Ich
glaube an die Vervollkommnungsmöglichkeit der Mensch-
beit.» — Getragen von dieser Gesinnung, lautet das gemeinsame

Willensziel: Betätigung der Menschenliebe, Förderung
der Kultur, steigernde Vermenschlichung des Lebens. —
Denjenigen, die keiner Kultusgemeinde mehr angehören, wollen
wir ein Heim bieten, ihnen positive Anregung und Hilfe
bringen, da wir überzeugt sind, daß rein menschliches Streben

im Leben denselben Platz einnehmen kann als die
überlieferten Religionen.

Die begonnene Arbeit bedarf zur Ausgestaltung und
Durchführung aller ernstdenkenden Menschen; alle von
gutem Willen Beseelte können sich bei uns finden, da wir ja
den Nachdruck nicht auf das Trennende in den menschlichen
Beziehungen, wie Glaubensbekenntnisse, Metaphysik und
Privatinteressen, sondern auf das legen, was uns verbindet.
Das Einende, das rein Menschliche finden wir im ethischen
Faktor, im Ausdruck unseres Willens zum Besserleben. —
Alles kann wanken und stürzen, Götter,' Dogmen, Ideale —
aber das Gesetz der Sittlichkeit, die Freude an vollbrachter
Pflicht stehen fest, bei jedem normalen Menschen und in
jeder lebensfähigen Gesellschaft.

Diesen allgemein menschlichen Maßstab legt eine Liga
für ethische Tat an alle Probleme, denn er geht bis auf den
Grund der Fragen, ist allein imstande, uns dauernd zu
wirksamer Arbeit zu vereinen.

Ueber die praktische Ausführung dieser Richtlinien in
der New-Yorker und Lausanner Gesellschaft werden wir in
zwei folgenden Aufsätzen berichten.

Vom ethischen Unterricht.
E. Br. Unsere Vereinigung strebt laut Satzungen die

Schaffung eines freigeistigen Ethik-Unterrichtes an. Hat sie
dabei die allgemeine Volksschule im Auge oder ist darunter
ein für sich abgeschlossener Unterricht außerhalb der Schule
zu verstehen? — Das eine wie das andere; das erstere ist
das Haupt-, das Endziel, das andere, als leichter erreichbar
und jenem vorarbeitend, das Etappenziel.

Vorzuziehen wäre fraglos der Ethikunterricht in der
Schule selber; denn diese bildet eine Lebensgemeinschaft,
die dem Lehrer zahlreiche Anknüpfungspunkte für ethische
Betrachtungen bietet. Aber mit den Betrachtungen ist es

sehen zwei Menschen, Mann und Frau, wenn diese Gefühle nicht
gesetzlich abgestempelt worden sind, als «unsittlich» zu verdammen.

Goethe ist Mensch, der vom Rechte des Menschen, das mit
uns geboren ist, nicht nur zu sagen wusste, der fern ausschweifender

Wollüstelei den heiilgen Zusammenschluss wahrer
Liebender doch nie vom Gesetzesspruch abhängig machen wollte.
Glühendes Leben hat sein göttliches Recht in sich. Die feurige
Ballade: die «Braut von Korinth» wird daher immer der Gegenstand

des Hasses aller eng-pfäffischen Geister bleiben. Sie
gehört zu den ewigen Dokumenten menschlicher Befreiung.
Seelenerquickend gegenüber der unnützen Prüderie, welche
Menschen um Unvergängliches bringen will, weil der «Priester sie
nicht gesegnet», ergreift es uns, wenn Goethe, der Mann der
Kraft, der sinnlich-sittlichen Tiefe, uns die Umarmung der Gräfin
und Wilhelms mit den innig gefühlten Worten begleitet: «Ihr
Haupt ruhte auf seiner Schulter, und der zerdrückten Locken
und Bänder ward nicht gedacht. Sie hatte ihren Arm um ihn
geschlungen; er umfasste sie mit Lebhaftigkeit und drückte sie
wiederholt an seine Brust. O, dass ein solcher Augenblick nicht
Ewigkeiten währen kann, und wehe dem neidischen Geschick,
das auch unseren Freunden diese kurzen Augenblicke
unterbrach!» — Goethe mehr als irgend einer seit lange, lange ist
geschaffen, durch Wirken, Bilden zur Lebensfreude, zum Genuss
des Lebens, der auf sittlicher Grundlage, aber nicht auf Vorurteilen

beruht, zu erziehen. Sein ganzes Schaffen dient dem
Zweck, wie er's von Schiller bekannte, «damit das Gute wirke,
wachse, fromme, damit der Tag dem Edlen endlich komme».
Nicht ererbte Anschauungen können diesen Tag bereiten,
sondern Kämpfergeister, die, an Entsagen und Verzicht gewöhnt,
doch wissen, dass die Erde nicht dazu da ist, damit wir einer des
andern Krankenwärter werden, nein, Entfaltung der Persönlichkeit

zu ihrer Kraft und Reife ist des Menschenlebens Sinn und
Aufgabe: «Volk und Knecht und Ueberwinder, sie gestehn zu



No. 5 GEISTESFREIHEIT 5

nicht getan; die Sittenlehre sollte weniger als irgend ein
Fach als «Fach», das an gewisse Stunden gebunden ist,
aufgefaßt und betrieben werden. Sie sollte aus den Beziehungen
der einzelnen Glieder der Lebensgemeinschaft hervorgehen,
und darum wäre die Volksschule der Ort, wo am fruchtbarsten

«Sitte» gelehrt werden könnte, denn da wäre der
unmittelbare Anlaß vorhanden, sie auch zu tun, und das ist ja
der Sinn und Zweck der Lehre, daß sie sich in Tat auswirke.

Wie in der Familie das ganze Zusammenleben, der Alltag

wie der Sonntag, für die Kinder eine praktische Sittenlehre,

Lebenslehre sollte bedeuten können, so sollte in der
Volksschule der ganze Unterricht, die ganze Schularbeit, das

Verhältnis zwischen Lehrenden und Lernenden, völlig
unaufdringlich, auf sittliches Wollen abgestimmt, auf sittliches
Tun gerichtet sein. Es gibt kein Fach, das nur Fach und
nicht zugleich auch Sittenlehre wäre. Willensbildung ist
jede genaue, Geduld erfordernde Arbeit; eine Fülle sittlicher
Werte läßt sich aus dem Geschichts-, Geographie- und
naturkundlichen Unterricht schöpfen; Handarbeit, Turnen, Schreiben,

Zeichnen bieten für die Charakterbildung ebenfalls
höchst wertvolle Anhaltspunkte. Mit einem Worte: der
gesamte Schulunterricht soll Sittenlehre, soll sittliche Tat sein;
und wenn er das ist, dann verdient die Schule, Erziehungsschule,

der Lehrer, Erzieher genannt zu werden.
Die besondern Sittenlehrstunden aber, die auch in einer

in diesem Sinne geführten Schule nicht fehlen sollen, am
allerwenigsten in einer solchen, dienen dazu, das Erlebte,
Getane nach seinem sittlichen Werte bewußter, klarer zu
erfassen, Folgerungen zu ziehen, sich selbst ernster Betrachtung

zu unterwerfen und an Vorbildern aus der engern und
weitern örtlichen und zeitlichen Umwelt sein eigenes Tun
und Lassen zu messen.

Gegen diese Auffassung des Ethikunterrichtes nimmt
sich die bloß als Stundenfach erteilte Sittenlehre ärmlich
und unvermögend aus, und sie wird ihrem eigentlichen.
Zwecke noch mehr und vielleicht ganz entfremdet, wenn die
«Leistungen» des Schülers in der Sittenlehre mit Zeugnisnoten

bedacht werden; denn da mag es leicht geschehen, daß

der Schüler, der sprachlich am gewandtesten ist, die beste
Note davon trägt, auch wenn er mit nichts bewiesen hat, daß
ihm die Lehre Erlebnis geworden ist.

Ein ethischer Unterricht, der nur auf das Moral-Wissen
ausgeht, ist fruchtlos. Menschen sollen gebildet werden,
mitfühlende, mitdenkende Menschen, die das, was sie als gut
erkannt haben, in die Tat umsetzen, und dabei nicht fragen:
«wem erweise ich das Gute?» oder: «welchen Vorteil habe
ich davon?» Erlebnis soll dem Kinde der sittliche Grundsatz

werden, als klar erkannte Notwendigkeit soll er sich
ihm aus dem Leben selbst ergeben und nicht — womit die
Kirche sich begnügt — ihm bloß als die Bedingung erschei-

jeder Zeit, Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die
Persönlichkeit.» Wo wäre aber Persönlichkeit ohne Leidenschaft, die
erst den Menschen zu seinem wahren Sein erhöht? Dies erfuhr
Marianne Willemer, die durch Goethes «Frühlingshauch und
Sommerbrand» zur Dichterin wurde und ihn mit Treue, die
jugendliche den alten Mann, begleitete, bis er selbst — gross und
getreu dem Höchsten — entsagte, in seelischer Freiheit, nicht
durch irgend äussere Rücksichten bewegt. Doch dass er sie
geliebt, blieb ihres Lebens unschätzbar köstlicher Edelstein. «Sag
ihm, aber sag's bescheiden: seine Liebe sei mein Leben; Freudiges

Gefühl von beiden wird mir seine Nähe geben,» so dichtete
sie, und: «Mein Leben will ich nur zum Geschäfte von seiner
Liebe von heut an machen, ich denke seiner, mir blutet 's Herz.
Kraft nah' ich keine, als ihn zu lieben so recht im Stillen, was
soll das werden! Will ihn umarmen und kann es nicht.» O wie
wahr ist es, dass das «Leben ist die Liebe, und des Lebens
Leben Geist», wie Marianne ausrief, er aber, Goethe, wie der
Jugendliche, der Knabe fast, seine erste Geliebte in den Himmel
hob, er verherrlicht nicht minder als Greis die Schöne, der «zu
eröffnen sein Herz» sich verlangt. «Wenn am Gebirg der Morgen

sich entzündet, Gleich, Allerheiternde, begrüss ich Dich,
Dann über mir der Himmel rein sich ründet, Allherzerweiternde,
dann atm' ich Dich. Was ich mit äusserm Sinn, mit innerm
kenne, Du Allbelehrende, kenn' ich durch Dich; Und wenn ich
Allahs Namenhundert nenne, Mit jedem klingt ein Name mit für
Dich.»

Goethe und Marianne von Willemer blieben für den ganzen
Rest seines Lebens, siebzehn Jahre lang, miteinander in
Briefwechsel. Im März 1831 beschloss Goethe (geboren 1478), Mariannen

alle ihre Briefe zurückzusenden. Er legte ihnen ein kleines
Gedicht und einen Zettel bei, in welchem er sie bat, das Paket
uneröffnet zu lassen «bis zu einer unbestimmten Stunde», das
heisst bis zu seinem Tode. Er selbst aber liess hierauf Paket

nen, der nachgelebt werden muß, wenn der dem Selbsterhaltungstrieb

entstammende Wunsch nach ewiger persönlicher
Lebensdauer sich erfüllen soll. Durch die ethische
Unterweisung soll die Jugend zu der Erkenntnis geführt werden,
daß jedes Menschen höchste Aufgabe darin besteht, ein
dienendes Glied der menschlichen Gesellschaft zu sein und
durch Pflege und Auswirkung seiner besten Anlagen
mitzuhelfen, das Leben auf eine höhere Wertstufe zu heben, das
jetzt für die meisten Menschen noch so unfreundliche,
leidvolle Dasein in ein Leben in Frieden, Freiheit und Gerechtigkeit

umzuschaffen.
Aber um diese Auffassung und Durchführung der

Sittenlehre in die Volksschule hineinzubringen, dazu muß
Menschenbildung (an Stelle der Bildung von Katholiken,
Protestanten, Parteimenschen irgend welcher Art) Volkswille,
Staatswille geworden sein, und müssen Lehrer aufstehen,
die die Erziehung in diesem tiefsten und umfassendsten
Sinne begreifen und in die Tat umzusetzen imstande sind.

Wir stehen noch tief unter dieser Stufe Menschlichkeit;
die schärfere Betonung der konfessionellen Gegensätze, der
man besonders katholischerseits heute wieder auf Schritt und
Tritt begegnet, das erneute Spielen mit dem furchtbarsten
aller Gedanken, dem Gedanken «Krieg», sind böse Zeichen.
Weitab noch stehen wir von dem ersten allgemeinen Dämmern

des freien, glücklichen Menschentums. Und so mögen
auch der Lehrer verhältnismäßig noch wenige sein, die kraft
ihrer Geistes- und Gemütsbildung über die Enge des Faches,
über die Enge religiöser und politischer -Denk- und
Empfindungsschranken hinausgewachsen sind und sich durchgerungen

haben zu jener weitausblickenden und tiefdringenden
Lebensanschauung, der die Vollkommenheit, d. h. die

Kraft und Tatwerdung aller im Menschen schlummernden
Anlagen des Geistes und Gemütes, der Edelmensch, die
höchste mögliche Gattung Mensch Ziel und Zweck allen
Sinnens und Schaffens und Strebens ist.

Bis die parteiliche und daher einseitige und unharmonische

Zielsetzung in der Erziehung überwunden und an
ihre Stelle das nicht von religiösen oder politischen Schranken

¦>eingeengte Menschentum als Erziehungsideal getreten
sein wird, dürfte noch geraume Zeit verstreichen. So etwas
ergibt sich nicht von heute auf morgen. Und nach dem
Rückschlag, den der Krieg für das sittliche Empfinden grosser

Massen gebracht hat, ist jenes Ziel noch viel weiter in
die Ferne gerückt.

Müssen wir Freidenker uns nun mit diesem Zustand
einfach begnügen? oder können wir unsern Kindern etwas
Besseres bieten? Sollen wir das nicht tun, indem wir sie
einen Sittenunterricht im Sinn und Geist unserer
Lebensanschauung genießen lassen?

Also doch eine vom Schulunterricht abgetrennte Unter-

und Briefe volle elf Monate liegen und sandte sie erst einen Monat

vor seinem Tode, am 10. Februar 1832, ab. Eine Woche später

empfing er Mariannens Versprechen, das Paket gewissenhaft
aufzubewahren. Dann schrieb er noch einmal am 23. Februar an
sie. Am 22. März verschied er. Das kleine Gedicht, das die
Briefe begleitete, hat folgenden Wortlaut: «Vor die Augen meiner
Lieben, Zu den Fingern, die's geschrieben, — Einst, mit heisse-
stem Verlangen So erwartet, als empfangen, — Zu der Brust,
der sie entquollen, Diese Blätter wandern sollen; Immer liebevoll
bereit, Zeugen allerschönster Zeit.»

Goethe, der grosse Liebende, vollendete nicht nur seine
Aufforderung, «die Welt zu kennen und nicht zu verachten», nein,
in edlem Wort und schöner Tat blieb er unermüdlich bis zum
letzten Tag. Frischestes Leben hat er sich erhalten, Goethe, von
dem der Engländer Carlyle sagen konnte: «Er ist die einzige
gesunde Seele von Tragweite, die ich durch mehrere Generationen
in Europa entdeckt habe.» Derselbe Carlyle sprach sich dahin
aus: «Dieses Mannes Existenz war für mich das Evangelium der
Evangelien und rettete mich, wie ich glaube, vor innerer und
äusserer Vernichtung.» Wirklich kann man Goethe als einen
Heros bezeichnen, berufen, der Führer der Menschen noch heute
zu sein.

In schöner Weise schliesst Brandes sein Buch und wir wollen

mit seinen Worten diese Zeilen enden. Goethe «kann aus
dem Thon der Kunst Menschen erschaffen und ihnen Leben
geben. Und er hat zugleich die Gabe des Forschers: er erklärt das
Weltall, die Entstehung der Erde, die Gestaltung der Planeten,
den innern Zusammenhang des Knochenbaus, das Wesen der
Kunst. Er ist ein Lebensquell und zugleich ein unerschöpflicher
Quell der Erkenntnis. In dem Eden der Kunst und Wissenschaft,
das er den Menschen eröffnet hat, sind der Baum des Lebens
und der Baum der Erkenntnis eins.»



6 GEISTESFREIHEIT No. 5

Weisung? — Trotz den Mängeln, die soeben an einem bloß
als Fach erteilten Sittenunterrichte gerügt wurden? Ja.
Denn: obwohl in dem an bestimmte Stunden gebundenen
Sittenunterricht, zumal bei den Schülern, die nur diese eine
Stunde miteinander gemeinsam haben, das Schöpfen der zu
behandelnden Motive aus gemeinsamem Erleben und gemeinsamer

Arbeit der Klasse fast ganz dahinfällt und obwohl hier
die übrigen Lernfächer fehlen und demnach nicht unmittelbar

an sie angeknüpft werden kann, steht dem Lehrer die
Möglichkeit offen, sich den Erfahrungskreis der ihm
anvertrauten Kinder zu erschließen und so an die Fragen, Zweifel,

Unsicherheiten, an das «Gut und Böse» im kindlichen
Geist und Gemüt heranzukommen; er muß es nur verstehen,
sie dadurch, daß er ihr Vertrauen gewinnt, auf den Weg der
Wahrhaftigkeit zu bekommen. Dazu bedarf er allerdings der
Unterstützung der Eltern. Und an solcher wird es ihm
nicht fehlen, geben doch diese ihre Kinder nicht wahllos,
nicht aus Zwang oder aus Rücksicht auf die öffentliche
Meinung (im Gegenteil!), oder der Tradition zuliebe (wie in den
Religionsunterricht) in die ethische Unterweisungsstunde.
Sondern sie tun es aus freier Entschließung, und zwar, weil
sie hoffen oder wissen, daß ihr Streben in der häuslichen
Erziehung hier Bestätigung, Unterstützung, Fortsetzung
findet, daß die Kinder angeleitet werden, über ihr Tun und
Lassen den Eltern und den andern Menschen gegenüber
nachzudenken, daß die Grundsätze des Handelns, die sie
die Kinder im Alltag üben lassen, hier dem Verständnis der
Kinder nahegebracht, zum klar erkannten geistigen Gut der
Kinder gemacht werden, daß hier die sittlichen Pfeiler ihrer
Lebensanschauung und Lebensführung im Sinne ihrer (der
Eltern) Vorarbeit gesichert werden.

Die Einrichtung solcher ethischer Kurse ist umsomehr
Pflicht freigeistiger Verbände, als in der Volksschule heute
noch ziemlich allgemein als Tugendstützen Himmelslohn und
Höllenstrafe und das Auge, das ins Verborgene sieht,
benützt werden, also ein moralischer Boden hergerichtet wird,
aus dem wahrhaftig keine sittlich freien, d. h. keine aus
innerstem Antrieb und klarer Erkenntnis, ohne Seitenblick auf
den eigenen Gewinn (Himmel), gut handelnde Menschen
hervorgehen.

Unsere Kinder sollen aber auch nicht weniger Seelsorge
erfahren als die der Kirchenleute, die von einem gewissen

Alter an neben der Schule noch den Religionsunterricht
besuchen. Aber es soll nicht, wie im Religionsunterricht,
ein Speisen mit weltfremden, weltentfremdenden Mären,

ein Katechismus-Frage- und Antwortspiel, ein Herleiern
unverstandener Liedertexte sein, sondern sie sollen wirkliche,
jedes einzelne Kind erfassende Seelsorge, wirkliche Gemütsund

Charakterbildung finden.
Also ist es wohl eine unserer höchsten Pflichten, der

Einrichtung ethischer Kurse unsere ganze Aufmerksamkeit
zuzuwenden. An Eltern, die die Gelegenheit, ihre Kinder einen
ihrer Lebensanschauung entsprechenden Sittenunterricht
zuteil werden zu lassen, schmerzlich vermissen und die Schaffung

freigeistig-ethischer Unterrichtsstunden freudig
begrüßen würden, fehlt es nicht. Ließen sich wohl nicht auch
die Lehrer finden, die die große, verantwortungsvolle, aber
dankbare Pionierarbeit übernähmen? Basel ging mit gutem
Beispiel voran. Auch in Luzern sollen ethische (nicht von
unserer dortigen Ortsgruppe veranstaltete) Kurse bestehen.
Aber wo bleiben Zürich, Bern und die anderen Städte und
großen Ortschaften unseres Landes?

Diese Skizze will ein Mahn- und Weckruf sein, ein Mahn-
und Weckruf auch zur Opferfreudigkeit, denn ohne solche
reift kein Werk in die Zukunft hinein.

Einiges über geologische Altersbestimmungen.
Von meinen Wandertagen her besitze ich ein altes dickes

Buch, das für «heilig» gehalten wird. Es enthält eine
interessante Chronologie. Ich lese z. B.: 4000 v. Chr. Erschaffung
der Welt; 3870 Kain erschlägt seinen Bruder Abel; 2348
Sündfluth. Der allmächtige, allwissende und allweise Gott
empfindet Reue über seine unglückliche Idee, die Welt und
die Menschen erschaffen zu haben.

Von Noahs Söhnen Sem, Ham und Japhet stammt --

nach diesem Buche — die heutige Menschheit; sie wäre also
4270 Jahre alt, ebenso unsere Zivilisation.

Nun haben aber Geschichtsforscher nachgewiesen, daß
vor mehr als 6000 Jahren im Niltal ein Volk mit verhältnismäßig

hoher Kultur existierte, daß schon lange vor ihm
Menschen lebten und auch diese bereits mit dem Gebrauch
des Feuers, der Herstellung von Waffen, Werkzeugen und
mancherlei Schmuck bekannt waren. Allein mit dem
Aufhören geschichtlicher Ueberlieferungen hören natürlich auch
alle Zeitangaben auf und der Mensch ist auf Vermutungen
angewiesen. Immerhin ist es seinem Scharfsinn gelungen,
in das Dunkel der vorgeschichtlichen Zeit einiges Licht zu
bringen. Die Geologen haben z. B. die ausnagende und wieder

auffüllende Tätigkeit der Flüsse, die allgemeine Abtragung

der Kontinente, die Bildung von Kohlen-, Erz- und
Salzlagern, die langsamen Hebungen und Senkungen der
Erdrinde in den Kreis ihrer Betrachtungen gezogen. A. Heim
fand durch umständliche Messungen, daß die Reuß jährlich
150 000 m3 Kies und Sand, dazu 5000 m3 Schlamm, insgesamt
20 000 m3 Geschiebe dem Ländchen entführt und im Urner-
see ablagert (Delta bei Flüelen). Er bestimmte den Kubikinhalt

des Deltas, das seit der Eiszeit angeschwemmt worden
ist, und fand nach Berücksichtigung aller Faktoren und
möglichen Fehlerquellen durch einfache Division, daß seit der
Eiszeit allermindestens 10 000, höchstens 25 000, wahrscheinlich

15 000 Jahre verflossen sein können. Messungen an
zahlreichen andern Orten, z. B. am Rhonedelta bei Ville-
neuve, führten zu übereinstimmenden Resultaten. Auf diese
Weise läßt sich auch berechnen, wann unsere Seen ausgefüllt

sein werden; bei den größeren braucht es 20 000—30000
Jahre. Ebenso sind bei ausgefüllten See- und Meeresbecken
(Poebene, Rheintal zwischen Basel und Mainz) Rückschlüsse
auf die Zeit möglich.

Natürlich ist die ausnagende (erodierende) und ausfüllende

Tätigkeit eines Flusses großen Schwankungen
unterworfen; einmal wird hauptsächlich Kies, ein andermal nur
Sand und Schlamm geführt und so entstehen Schichten, eine
Art Jahrringe, die oft wichtige Schlüsse auf das Alter^
ermöglichen. Sehr störend bei derartigen Berechnungen sind
Klimaschwankungen, sowie Hebungen, Senkungen, Faltungen,

Verwerfungen, Ueberschiebungen durch die gebirgs-
bildenden Kräfte. Es leuchtet wohl ohne weiteres ein, daß
bei derartigen Berechnungen von mathematischer Genauigkeit

nicht die Rede sein kann. Es ist aber kaum daran zu
zweifeln, daß jene 15 000 Jahre, welche für die Gegenwart
(Jetztzeit oder Alluvium der Geologen) berechnet worden
sind, der Wahrheit ziemlich nahe kommen. In dieser Zeit
haben sich Pflanzenwelt, Tierwelt, Menschheit, Klima,
Verteilung von Festland und Meer, Lauf der Flüsse, Gestalt und
Höhe der Gebirge etc. nicht wesentlich verändert. Bloß
15 000 Jährchen! Eine so kurze Zeitspanne reicht nicht ans
zu großen Aenderungen auf unserm Planeten, sie spielt
sozusagen keine Rolle. Also weiter zurück!

Je weiter wir uns von der Gegenwart entfernen, desto
schwieriger werden Alterstaestimmungen. Unzweifelhaft werden

sie früher oder später mit ziemlicher Genauigkeit
erfolgen können; doch müssen erst Astronomie und Physik
(Atomenlehre, Radioaktivität!) größere Fortschritte gemacht
haben.

Unsere großen Täler sind der Hauptsache nach in • der
sog. Eiszeit (Diluvium) entstanden. Nun kennt man den
Schutt-Transport der Reuß und man kann auch annähernd
den Kubikinhalt des Urner Reußtales berechnen; daraus
läßt sich wiederum das Alter des Tales wenigstens einigermaßen

schätzen. Natürlich weiß man nicht, wie die Reuß
früher gearbeitet hat, zu Zeiten wohl das Doppelte und
Dreifache von heute, zu Zeiten wohl auch nur ein Drittel, wobei
noch zu erwägen ist, daß die Alpen ehedem doppelt so hoch
und viel massiger waren als heute. Jedenfalls müssen wir
mit Hunderttausenden von Jahren rechnen.

Im Zürichseetal, im Glatt-Tal, im Turtal liegen die
Verhältnisse bedeutend einfacher. Welch riesige Arbeit haben
aber auch hier die Flüsse geleistet! Das ausgewaschene und
abtransportierte Material liegt jetzt größtenteils im Rheintal

und in Holland unten. Von der zusammenhängenden
Molassehochebene (mehr als 1000 m hoch) sind nur noch
schmale Rippen und sanfte Höhenzüge geblieben. (Albis-,
Pfännenstiel-, Hörnlikette, Ottoberg, Irchel.)


	Vom ethischen Unterricht

