
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 1

Artikel: Geistesfreiheit

Autor: J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


No. 1 GEISTES FREIHEIT 3

Geistesfreiliett.
Von Univ.-Prof. Dr. J. M. Verwegen (Bonn).

Ein gewaltiges Ringen um die Freiheit begibt sich auf
der Bühne der Weltgeschichte. Kleine wie große Völker
streiten um die Erhaltung ihrer Selbständigkeit und raffen
ihre letzten Kräfte zusammen zum Schutze des bedrohten
Gutes. Innerhalb desselben Volkes kämpfen Klassen und
Stände um die Wahrung ihrer Eigenart. Außen- und Innenpolitik

stehen im Zeichen eines Verlangens nach Freiheit,
das schon sichtbar wird in dem kleinsten, Angriffe auf seine
Selbsterhaltung abwehrenden Lebewesen. Freiheit ist das
Zauberwort, das durch die Jahrhunderte und Jahrtausende
schallt, heiße Leidenschaften des Menschenherzens entfacht;
ein bestechender Lockruf, bald zum Höchsen und Edelsten,
bald zum Niedrigsten und Gemeinsten. «Freiheit ruft die
Vernunft, Freiheit die wilde Begierde.» Aber beide deuten
das gleiche. Wort in verschiedenem Sinne.

«Geistesfreiheit» ist unter allen Formen der Freiheit die
erhabenste und für den inneren Menschen bedeutungsvollste.
Die Erfassung ihres Wertes setzt bereits ein hohes Maß von
geistiger Reife voraus. Solange eine untergeistige oder gar
widergeistige Gewohnheit regiert, solange die Macht der
Ueberlieferung als Alleinherrscherin bedingungslose
Anerkennung findet, ist kein Raum für das Verlangen nach
Geistesfreiheit. Erst die Erschütterung der Tradition, ein
gewisser Zwiespalt zwischen dem eigenen und dem geschichtlich

gewordenen Bewußtsein weckt den Drang nach geistiger
Freiheit. Davon zeugt jene geistige Strömung, die den
Namen «Aufklärung» führt. Sie begegnet in den Tagen der
Griechen und zeitigte in Sokrates eine Persönlichkeit, welche
die Spannung mit den herrschenden Mächten in seinem
Märtyrertode besiegelte. Sie fehlte auch nicht in der Epoche
des Mittelalters, in der kühne Geister an dem Gefüge alter
Lehrmeinungen und Methoden zu rütteln begannen.
Aufklärung war die Parole im Beginne der Neuzeit und vollends
in dem sog. Zeitalter der Aufklärung, im 18. Jahrhundert.

Auf die Frage: Was ist Aufklärung? antwortete Kant:
Das Heraustreten des Menschen aus seiner selbstverschuldeten

Unmündigkeit. «Mündig» zu werden auf geistigem
Gebiete, selbsttätig zu erkennen und das Erkannte zu
bekennen, das war und ist die Forderung der Geistesfreiheit.
Darum wurde und wird «Aufklärung» von den Hütern des
Alten begreiflicherweise als Störenfried empfunden, als eine
gefährliche Bedrohung des vermeintlich Festen und für alle
Zeiten Gültigen, als eine Unterhöhlung bestehender Ordnung,
als «destruktiv». Und sicherlich ist alle Aufklärung ihrem
Wesen nach geeignet, Unruhe über den Einzelmenschen und
die Gemeinschaft zu bringen, das Gleichmaß ihres fraglosen
Wandeins in alten Bahnen zu gefährden.

Gegen Ende des 16. Jahrhunderts entstand in England
eine Bewegung, welche sich Deismus nannte und die Zurück-

besser.» — Und so ist er arm geblieben bis zu seiner letzten
Stunde, vielleicht ärmer, als wir wissen, — vielleicht, wer kann
es wissen bei dem, der so schweigsam war, ein so stolzer Schweiger,

vielleicht hat ihm die Not die kalte, Hand aufs Herz gelegt.
— Dafür aber hat er sich das erworben, was dem edeln Urteil
unendlich mehr gilt als Besitz: das schöne, stolze Bewusstsein,
sich nicht gebeugt zu haben vor den Götzen der Welt, nichts,
aber auch gar nichts von ihnen empfangen zu haben, sich selbst
mit der ganzen Reinheit seines Denkens und Fühlens und mit
ungebrochener Willenskraft durchgekämpft zu haben, allen Lok-
kungen, aller Verkennung zum Trotz, bis zum letzten Augenblick.
— Es liegt Grösse in solchem Leben, vor der der Tand der Welt,
so gross er sieh gebärden mag, nicht besteht.

Freund Gutmann, wenn ich dich jetzt mit Worten überschütte,
wie man Berge von Blumen auf einen geliebten Toten häuft, und
nicht müde werde, dich, deine Art, den Adel deiner Gesinnung,
deine Wahrheitsliebe, dein Streben nach Erkenntnis zu preisen,
so tue ich nur das, was ich dir selbst gegenüber so manchmal
gerne getan hätte; denn ich habe dich in der Geklärtheit deines
Wesens bewundert. Aber wie du die vielen Worte nicht liebtest,
so habe ich auch dir gegenüber geschwiegen davon; doch ich
glaube: du hast es gefühlt, dass du verstanden, hochgeachtet und
— es lässt sich nicht anders sagen — bewundert wurdest. '

Doch ich spreche nicht nur von mir aus, wenn ich auch in
erster Linie meinen Gefühlen Ausdruck verliehen habe; ich
spreche im Namen und Auftrag der tFreigeistigen Vereinigung
der Schweiz*, deren treues Mitglied Max Gutmann war. Die
Gefühle aber, die ich selbst für den Verstorbenen hege, leben in
allen seinen Freunden, in allen, die ihn näher kennen lernten, und
verlangen in diesem Augenblicke des letzten Abschiednehmens
nach Ausdruck.

Was uns in der Freigeistigen Vereinigung verbindet, ist die
Lebensanschauung, die Lebensanschauung, der Max Gutmann sein

führung aller Lehren des Christentums auf natürliche
Vernunftwahrheiten, vor allem auf Gott, Freiheit, Tugend und
Unsterblichkeit bezweckte. In den Kreisen dieser Deisten
tauchte zum ersten Male das Wort «Freidenker» auf als Titel
einer 1713 erschienenen Schrift Collins. Von England,
woselbst der Philosoph Locke zum ersten Mal (wenn auch
zunächst nur mit gewissen Einschränkungen) das Thema
«Toleranz» behandelt und Duldung Andersgläubiger sowie
Andersdenkender gefordert hatte, drang der Geist solcher
Aufklärung nach Frankreich (Voltaire u. a.), von dort nach
Deutschland, wo der Freund der Aufklärung, Friedrich der
Große, das denkwürdige Wort prägte: «In meinem Staate
soll ein jeder nach seiner Facon selig werden.» Den gleichen
Geist atmete gegen Ende des 18. Jahrhunderts die Verfassung

Nordamerikas.
So wurden Geistesfreiheit, Glaubens- und Gewissensfreiheit,

Lehr- und Lernfreiheit allmählich herrschende Ideen
im Kulturbewußtsein unseres Zeitalters, wie schwierig
immer ihre reinliche Durchführung sein mochte. Gefährdet
waren und sind sie überall dort, wo das alte Bündnis von
Staat und Kirche fortbesteht und im Umkreise des
staatsbürgerlichen Lebens religiöse und weltanschauliche Gesichtspunkte,

etwa bei der Besetzung von Aemtern, walten läßt.
Es entstanden besondere Organisationen zum Schutze der
geistigen Freiheit: innerhalb der protestantischen Kirche
«der Verein der Freunde evangelischer Freiheit» (zum

» Schutze des kirchlichen Liberalismus gegenüber den
Machtansprüchen der Orthodoxie, denen mehr als ein Pfarrer während

der letzten Jahrzehnte zum Opfer fiel und seine
Amtsentsetzung zu danken hatte), außei"halb der Kirchen bildeten
sich (seit 1858) die «freireligiösen Gemeinden», die
«Freidenker-Vereine» (seit 1881), der «Giordano Bruno-Bund» (seit
1892), der «Monistenbund» (seit 1906). Erst im Oktober des
letzten Jahres erfolgte die Kartellierung des deutschen
Freidenkerbundes und des Bundes freier religiöser Gemeinden
Deutschlands zu dem «Volksbund für Geistesfreiheit», dem
sich voraussichtlich demnächst alle übrigen freiheitlichen
Organisationen Deutschlands anschließen werden, auf daß er
eine gemeinsame Phalanx wider alle Bedrohung dieses hohen
Kulturgutes bilde.

Bloße Verneinung aber ist unfruchtbar, Abbau ohne
Aufbau auch auf geistigem Gebiete wertlos. Der Freidenker
als bloßer, gleichsam einäugiger Gegner der «Kirche» ist
noch keine höhere Erscheinungsform des Menschentums, so
wenig «Kirchentreue» und Menschlichkeit immer ein Bündnis

eingehen. Nicht jeder einzelne «Freigeist» ist um der
bloßen Verneinung willen schon ein innerlich freier Geist.
Die umfassend verstandene Idee der Geistesfreiheit schließt
ebensowohl inneren wie äußeren Zwang aus. Sie fordert das
weitgeöffnete Auge des unbefangenen Wahrheitsuchers,
darum Preisgabe ungeprüfter Vorurteile und Befangenheiganzes

Sinnen und Denken gewidmet und die ihn auf die klare
Höhe seiner Lebensart geführt hat.

Mit scharfem Auge hatte er erkannt, wie oft sich unter dem
Mantel kirchlicher Frömmigkeit menschliche Unzulänglichkeit
verbirgt, dass der Glaube an ein ewiges Leben in Freude und
Herrlichkeit der Ausfluss des nach ewigem Dasein auslangenden
Selbsterhaltungstriebes ist, dass sich darin, bewusst oder unbe-
wusst, oft auch die Selbstsucht äussert, und dass solches Sich-
selbst-sinnen in grenzenlose Zeiten hinein den Blick für das
Leben trübt und das Herz abzieht von den Leiden und Kümmernissen

der Mitmenschen. Ihm aber war die Nächstenliebe das nächste,

selbstverständlichste Gebot, und darum lag ihm die
Ausgestaltung des Erdenlebens zu einem schönen, reinen, beglückenden
Dasein für alle am Herzen.

In seinem nie rastenden Bildungs- und Vervollkommnungstriebe
suchte er stets sein Wissen zu mehren; er ging mit Eifer

den geschichtlichen Ereignissen nach. Und da er darin erkannte,
wie unendlich viel Not, Krieg, Grausamkeit, Hass, Herrschsucht
trotz den kirchlichen Religionen und oft unter deren Schutze oder
Antriebe das Menschen- und Menschheitsleben so unsäglich
jammervoll gestaltet hatten, konnte er diese Religionen nicht als die
Trägerinnen der Wahrheit, nicht als die aufrichtigen Spender der
Liebe ansehen. Ausserdem widersprach es seinem nach Wahrheit

ringenden Geiste, in starre Glaubenssätze sich fesseln zu
lassen. «Der Mensch ist frei geschaffen, ist frei, und würd' er in
Ketten geboren!» Dies herrliche Gefühl, das den grossen Dichter
durchglühte, beseelte auch ihn. Wo der Geist geknechtet wird,
die Kraft des Verstandes, diese herrlichste Schöpfung der Natur,
da kann die Wahrheit nicht sein; davon war er fest überzeugt;
die Wahrheit offenbart sich nur dem freien Geiste, dem fragenden,

suchenden, unablässig nach neuen Rätsellösungen als nach
höheren Stufen der Befreiung von Irrtümern und Zweifeln
ringenden Geiste.



4 GEISTESFREIHEIT No. 1

ten aller Art (auch dem Gegner gegenüber). Sie duldet keine
kleinmenschlichen Triebgebundenheiten und nicht jene —
auch in der Absage an Altes — mögliche Art, dem eigenen
Wunsche die Vaterschaft des Gedankens anzuvertrauen.
Frei denken, heißt im wahrhaft geistigen — positiven —
Sinne nicht: denken wie man «will» (wie es dem eigenen
Belieben, der Laune und Willkür entspricht), sondern denken,
wie man «soll» (wie es der in Sachverhalten gründenden idealen

Forderung entspricht). Geistesfreiheit, die ihres Namens
würdig ist, schließt in jedem Sinne einen heiligen und tapferen

Wahrheitsdienst in sich, volle Redlichkeit des Erkennens

und Bekennens, des Kopfes und des Herzens. So

verstanden, bedeutet Geistesfreiheit wahre innere Freiheit,
Einstimmigkeit des Menschen mit seinem tiefsten Selbst, darum
die Seligkeit des «guten Gewissens», in der zuletzt die tiefste
Lebenskraft wurzelt. Frei wouon? das ist die erste Frage
auch im Hinblick auf die Dinge des geistigen Lebens. Frei
wozu? lautet die zur Verneinung sich hinzugesellende wichtigere

zweite Frage. Auch die Geistesfreiheit verpflichtet. Ja,
sie verpflichtet auf das Höchste: auf die größtmögliche
Entfaltung der im Menschen ruhenden geistigen Anlagen, auf
ein allseitig veredelndes Menschentum, auf den Wert und
die Würde der Persönlichkeit.

Die Literatur in der „ Geistesfreiheit".
Am 20. März wird die «Geistesfreiheit» ihre Reise in

die Welt antreten. Sie wird vor allem aus den Gesinnungsfreunden

ihren Besuch abstatten, denen, die sie gründen und

Weg und Ziel zu umgrenzen geholfen haben. Aber nicht
müden Kreisen, die schon lange auf ihr Erscheinen warten, soll

sich die Geistesfreiheit einfinden. Sie soll an neue Türen
anklopfen und zu den alten neue Freunde werben. Damit

nun bei ihrem Erscheinen keine Unklarheit aufkommt über
die Aufgabe, die sie sich gestellt hat, soll sie für diejenigen,
die sie fragend anschauen werden, ein kurzes Programm
bereit halten.

Mit Recht hat man der Literatur und Kunst in der
«Geistesfreiheit» einen Raum gegönnt; waren es doch je und je
Dichter und Künstler, welche an erster Stelle gekämpft haben

um die Befreiung der Geister. Denken wir vor allem aus an

drei ganz Große: Lessing, Goethe und Schiller. Und denken

wir weiter in froher Dankbarkeit an das Feuerbach-Erlebnis
Gottfried Kellers; wie vielen mag der Dichter die Brücke
geschlagen haben zu dem energischen Geistesbefreier der letzten

Jahrhundertmitte, indem er, der Künstler, das

gedanklich-philosophische Gut in seinen Händen formte und es in
dichterischer Gestalt weitergab.

Daß die Dichtung Friedrich Hebbels so überreich an

Gedanken, — mit andern Worten — so reich an Geist ist,

Solchem Geiste ist es selbstverständlich, dass er sich an die

Natur wendet, dass er jede Tatsache, die ihm begegnet, klar ins

Auge fasst und ihren Gründen und Hintergründen nachforscht.
Und so erwarb sich auch Max Gutmann in naturwissenschaftlichen
Dingen ein reiches Wissen, und er hat sein Wissen und die
reichen Anlagen seines Herzens und seines Kopfes zusammengetragen

zu einer schönen, reinen, beglückenden Lebensanschauung,
die, frei von starren Lehren, alles Gute, Wahre und Schöne in
sich aufzunehmen vermag in nie endender Selbstentwicklung.

Ja, auch das Schöne gehört mit in diese freie Lebensanschauung,

und wer liebte mehr als unser Max Gutmann das Urbild
alles Schönen, die Natur! Und wer hat andächtiger die von
Menschen geschaffenen Werke der Schönheit, die Werke der Kunst,
in sich aufgenommen, als er! Mit tiefer Freude hat er zum
Beispiel von den Schöpfungen der grossen Musiker, eines Mozart,
Haydn, Beethoven gesprochen, ob es auch dreissig oder fünfzig
Jahre seither waren, dass er sie gehört.

Seine Lebensanschauung war ihm das Teuerste, und darum
schloss er sich gerne Menschen an, die darin mit ihm
übereinstimmten. Er war ein eifriger Förderer der freigeistigen Bewegung,

gehörte längere Zeit dem Vorstande des «Schweizerischen
Freidenkerbundes» an, bis ihn die Rücksicht auf seine Gesundheit

gebieterisch nötigte, zurückzutreten, um den oft lange
dauernden Sitzungen nicht regelmässig beiwohnen zu müssen.
Aber seine Teilnahme blieb rege, und wenn der Vorstand ihn bat,

zu seinen Beratungen zu erscheinen, so scheute er den langen
Weg in ein von seinem Wohnorte weit abgelegenes Stadtviertel
nicht, um seinen Gesinnungsfreunden mit gutem, wohldurchdachtem

Rate beizustehen. So hat er, als der Schweizerische Frei-
denkerbund und der Schweizerische Monistenbund sich zur
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz zusammenschlössen, dem

neuen Vorstande seine Kräfte geliehen und hat noch an dessen

wird dem Künstler niemand ernstlich verargen. Seine.
Tagebücher kommen mir vor wie das fruchtbarste aller Erdreiche,
das unzählige, zum Leben drängende Keime in sich schließt.'
Gerade das gedanklich Unerschöpfliche ist das Geniale,
Dämonische in Hebbel.

Im Jahre 1873 vollendete Henrik Ibsen sein großes
welthistorisches Schauspiel «Kaiser und Galiläer». In diesem
Werk legt der Dichter seine gewonnene Weltanschauung
nieder, seine Gedanken über die freie Notwendigkeit und seine
Hoffnung auf das dritte Reich. In «Kaiser und Galiläer»
bekennt sich Henrik Ibsen zu dem zukunftsfreudigen Optimismus,

der zur Grundlage aller künftigen Werke des Dichters
wird, auch der scheinbar pessimistischen.

Und Nietzsche! Seine Philosophie ist im rechten Sinne
ein populäres Gut geworden, sie ist in die weitesten Kreise
gedrungen. Hat er diese erfreuliche Tatsache nicht dem
Umstand zu verdanken, daß sich seine Bücher wie eine herrliche
Dichtung lesen?

Wenn ich den schon erwähnten Namen noch denjenigen
Romain Rollands beifüge, — Romain Rolland, der während
des fürchterlichsten Ereignisses, das je die Menschheit zerT
rissen hat, unermüdlich an der Versöhnung der Geister
arbeitete — so werden meine Leser merken, wo ich hinaus will.
Wir Averden den Raum, welchen die «Geistesfreiheit» der
Literatur und Kunst einräumt, nicht mit müssigem
literarisch-historischem Kleinkram ausfüllen. Wir wollen die unter

den Dichtern heranziehen, deren Werke einen keimfähigen

Kern in sich schließen. Wir haben die feste Ueberzeu-
gung, daß der Dichter und Künstler eine hohe Aufgabe den
Menschen gegenüber zu erfüllen hat; ihm ist es gegeben, die
Ideen, die in der Zeit liegen, dichterisch so zu gestalten, zu
formen, daß sie weithin schaubar werden; ihm ist es gegeben,

die Probleme, die sich aus diesen Ideen ergeben, an
seinen Menschen auf ihre Lebensfähigkeit zu prüfen. — Wenn
ein Dichter sein Werk in den Dienst der Idee stellt, ist er
deswegen noch lange kein Tendenzdichter; da sind ganz
andere Mängel ausschlaggebend.

So wollen auch wir unsere literarische und künstlerische
Aufgabe in den Dienst der Idee stellen, der Idee der
Geistesfreiheit.

j Werbet der „GEISTESFREIHEIT" Freunde! j

Adressen gefl. an die Geschäftsstelle in Luzern. •

„Riesen" - Knochen.

In den Ablagerungen aus der Eiszeit findet man überaus

häufig Knochen und Zähne des riesigen Eiszeit-Elefanten,
des Mammuts. In großen Herden muß es einstmals, mit den

vorletzter Sitzung, am 13. Januar, teilgenommen. Und als er an
der letzten Sitzung, Montag, den 6. Februar, nicht erschien, da
meinten wir, die ungewöhnliche Kälte habe ihn von dem weiten
Gange abgehalten. Derweilen war er schon ein Toter und lag,
den Sorgen des Daseins, aber auch dem Wirken im Dasein
entrückt, einsam draussen in der schweigenden Totenhalle.

An der Gründung des von Anfang 1915 bis Ende 1918 erschienenen

freigeistigen Organs «Der Schweizer Freidenker», kommt
ihm ein wesentliches Verdienst zu, und er war während der ganzen

Zeit des Erscheinens ein zuverlässiger Mitarbeiter, dessen
Artikel gerne gelesen wurden. Und nun war er eben wieder
daran, mitzuwirken am Werden einer neuen freigeistigen
Zeitschrift, der «Geistesfreiheit», und alles ist bereit und unter seiner
Mittätigkeit wohlberaten, und Mitte März wird die erste Nummer
erscheinen und die Gedanken, die unsern lieben Gutmann bewegten

ein ganzes Leben lang, werden wieder hinausgetragen werden
in das Volk, — und er wollte auch wieder mitarbeiten und hatte
schon ein paar Artikel vorbereitet, da trifft ihn das tragische
Geschick, dass er knapp einen Monat, bevor (nach dreijährigem
Unterbruche) seine Gedanken wieder hätten hinausziehen sollen
in die weite Oeffentlichkeit, vom Tode ereilt wird.

In tiefer Ergriffenheit stehen wir an seiner Bahre; es wird
uns s'o furchtbar schwer zu glauben, dass Freund Gutmann nicht
mehr zu den Lebenden und Wirkenden, nicht mehr zu uns gehört.
— Doch nicht nur wir, die seiner Geistesrichtung sind, ehrten
den Lebenden und gedenken nun seiner in trauernder Ehrfurcht.
Die Lauterkeit und Feinheit seines Wesens blieb auch denen
nicht verborgen, die in religiösen Dingen seine Auffassung nicht
teilten. Er sprach gerne mit Menschen anderer Richtung und
suchte sie zu verstehen. So sehr es ihm daran gelegen war, die
Menschen zum Denken anzuleiten und sie zu befreien von der
Unfreiheit dogmatischen Glaubens, so hegte er doch Achtung vor
jeder ehrlichen Ueberzeugung und war duldsam auch dem Gegen-


	Geistesfreiheit

