Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 5

Artikel: Praktischer Idealimus, Wege zur sozialen Tat in Amerika und in der
Schweiz

Autor: Wagner, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

¥

No. 5 GEISTESFREIHEIT . 3

sie zugleich die Lebensphilosophie. Seit den Tagen Ciceros
und Senecas ruht eine besondere Betonung auf dem Namen
der Welt- und Lebensweisheit, die zu vermitteln der wahre
Philosoph berufen sein soll. In der akademischen Philosg-
phie der Gegenwart iiberwiegt bei weitem die Befassung mit
theoretischen Fragen. Lebensphilosophie erscheint den mei-
sten heutigen Denkern al§ ein nicht rein wissenschaftliches
und darum im- <kritischen Verstande> kaum zu rechtferti-
gendes Unternehmen. Solche Auffassung bedeutet eine
starke Einengung der «Weltweisheit» und steht in schroffem
Gegensatze zu dem Typus eines Denkers wie Friedrich
Nietzsche (+ 1900). Dieser erblickte in dem phiolsophischen
Gelehrten nur eine Vorstufe fiir den (<eigentlichen») Philo-
sophen, der nicht durch die in der bisherigen Kultur enthal-
tenen Werte zu untersuchen, sondern vor allem neue Werte
zu verkiinden habe. Nietzsches Lebensauffassung gipfelt in
der hochsten Bejahung des Daseins, trotz aller Schrecknisse
und Leiden, in der Absage an bloBes Behagen und GenieSen,
in dem unbeirrten Willen zum Werke, in dem Bekenntnis:
«Wirf den Helden in deiner Seele nicht weg, halte heilig
deine hochste Hoffnung!» Sie steht in ausgesprocheuem
Gegensatz zu Schopenhauers Lehre von der Verneinung des
Willens zum Leben. - Sein oder Nichtsein? Das ist die grofie
Wertfrage, die sich durch die Lebensanschauungen der Jahr-
hunderte und Jahrtausende hindurchzieht und in der Le-
bensphilosophie unseres Zeitalters aufs mneue erwacht ist.

“Von den Pessimisten heute wie ehedem in den Tagen des

Sophokles verneint, findet sie bei den Optimisten ihre un-
geschwiichte Bejahung, bei den Aktivisten dagegen etwa
nach Art Rudolf Euckens, eine Antwort, die das Dunkel und
die Widerspriiche unseres Daseins nicht in naivem Optimis-
mus verleugnet, aber ebensowenig einem miiden Pessimis-
mus ausliefert, sondern zu geistig iiberwindender Tat auf-
ruft. Solche <heroische» Lebensauffassung verkiindet der
selbst durch viel Dunkel hindurch geschrittene, heftig ver-
folgte, von seinem Berliner Lehrstuhl einst um seiner freien
Anschauung willen verdréingte, seines Augenlichtes beraubte,
aber gleichwohl als Greis von mehr als 90 Jahren das Leben
heroisch bejahende Eugen Diihring. (Sein Buch iiber «Den
Wert des Lebens» erschien 1902 in 6. Auflage.) Im Zeichen
bejahender Grundwertung steht ferner die heutige Wirksam-
keit eines Mannes wie Johannes Miiller, dessen «Vergegen-
wirtigung» der Bergpredigt die Gestalt Jesu den nach «per-
sonlichen» Leben verlangenden Menschen néher zu bringen
sucht. Die «Quellen des Lebens> michte er ihnen wieder
erdffnen, dazu ihnen ein «Wegweiser»> sein, ihnen helfen,
alles Machwerk von sich abzuschiitteln, zu Echtheit und
Schlichtheit zuriickzukehren, ihr ureigenes Leben zu leben.
Iir begniigt sich nicht mit bloBer Lehre, sondern iibt eine
Ar{ praktischer Seelsorge aus. Eine groBe Schar suchender

Menschen pflegt er jihrlich zu 'gemeinschaftlicher Aus-
sprache iiber Lebensfragen, zu gegenseitiger Anregung und
Personlichkeitsbildung zu versammeln (von 1906—14 auf
SchloB Mainberg in Unterfranken, seitdem auf Schlo8 Elmau
in Oberbayern). In der unbedingten Gegnerschaft gegen
einseitige Verstandesbildung («Intellektualismus») beriihren
sich mit Johs. Miiller lebensphilosophische Schriftsteller wie
Hermann Kutter (Pfarrer in Ziirich), der das <Unmittelbare»
als die Grundbedingung eines Vollmenschentums preist, — °
Arthur Bonus. (bis 1904 Pfarrer, seitdem als Schriftsteller
bei Florenz lehend), der das «innerliche, lebendige Sichberiih-
ren mit der Welt schaffenden Kraft und Macht> seinem
neuen Mythos zu Grunde legt, — sowie Walter Rathenau,
der die Gefahren einer mechanisch-technischen Lebensord-
nung hervorhebt. Gegen die bloBe Schiitzung des Intellekts
richtet sich ebenfalls Bergsons Lehre von der «schopferi-
schen Entwicklung». — Der Lebensphilosophie die ihr ge-’
bithrende Stellung einzurdumen, bildet schlieBlich auch das
Ziel meiner «Sieben Biicher der Weisheit», deren beide ersten
Binde, «<Der Edelmensch und seine Werte» (2. Aufl. 1922),
sowie «Der religivse Mensch und seine Probleme» im Ver-
lage von E. Reinhardt-Miinchen erschienen sind. (In denen
aber, das sei hervorgehoben, entsprechend unserer im Artikel
«Wir» (No. 4) gekennzeichneten geistigen Einstellung die
durch den Intellekt erschlossenen Wirklichkeitserkenntnisse
vollauf verwertet sind. — Die Red.)

‘ Praktischer ldealismus, .
Wege zur sozialen Tat in Amerika und in der Schweiz.
(Aus dem von Dr. Jean Wagner, Generalsekretdr der Ligue pour
I’Action Morale, Lausanne, an der Hauptversammlung der F. V. S.
vom 11., Juni a. c¢. in Luzern gehaltenen Vortrag.)

Am 15. Mai 1876 rief der urspriinglich zum Rabbiner be-
stimmte Felix Adler in New-York mit einigen Gesinnungs-
freunden die »Society for Ethical Culture» ins Leben. Die
Griindung dieser «Gesellschaft fiir ethische Kultur»> bedeutet
einen wichtigen Fortschritt in der Entwicklungsgeschichte
der Menschheit. Wohl hatten sich in Amerika.schon vorher
nicht staatlich organisierte Hilfskréfte zu sozialem Wirken
vereinigt, doch handelte es sich in diesen Féllen ausschlieB-
lich um Einzelbestrebungen verschiedener theologischer oder
philosophischer Richtungen, die nur jenem Teilzweck dien-
ten, der ihrer besondern Einstellung der Welt und den Men-
schen gegeniiber entsprach. Mit der «Ethischen Gesellschaft»
Felix Adlers entstand zum ersten Male eine Gemeinschaft,
die auch da vereint, wo alle Einzelstromungen sozialer Be-

.strebungen sich trennen. Das Charakteristische dieser Ge-

sellschaft ist der Umstand, daB sie sich einzig auf die mo-
derne Wissenschaft und das moderne Gewissen griindet; an

von vornen!» Wenn Goethe uns lehrt, statt nach dem Jenseits
zu schielen oder unniitz ins schwarze Loch des Todes zu starren,
dem wir doch alle verfallen miissen «nach ewigen ehernen gros-
sen Gesetzen, denen keiner entrinnt, ob er ftriibselig oder tat-
kriftic das Leben anpackt, — wenn Goethe uns lehrt, «gedenk
zu leben!» statt des monchischen «<memento mori»!, so hat er den
Leibspruch von seiner Mutter geerbt, die gern sagte: «Lerne zu
leben, lebe zu lernen!» Die heitere Lebenslust Goethes, im Gross-
ten und Tiefsten bewihrt, trieb ihn auf verschiedenen Feldern
des Genusses iiber das hinaus, was ihm selbst und was seiner
Nachkommenschaft zutriiglich war, — es ist, um nur Eines zu
nennen, ganz sicher, dass das rasche Dahinsterben einiger Kin-
der Goethes, sowie das zerfahrene ungliickliche Leben des Sohnes
August mitbewirkt waren durch die allzu grosse Vorliehe des
Vaters (und seiner Frau Christiane) fiir den Wein. U. s. w. Da
alles und alle auf Erden Fehler hahen, so ist dies auch bei Goethe
— trotz den Goethebonzen! — der Fall, aber «alle menschlichen
Gebrechen siihnet reine Menschlichkeit>. Goethe als Dichter,
als Seher, als Mensch ist von einem solchen Reichtum des We-
sens, einer solchen innigen Herzhaftigkeit, dass alle Schwéichen
und Fehler verblassen vor der «Liebe Dauerkern». Man greift
Goethe immer und immer wieder an, weil er zu viele Liebsten
gehabt habe, doch wo ist ein Dichter, dem die Frauen mehr zu
verdanken haben an Reinheit der Beziehungen zu ihnen? Pe-
trarca und Dante und Goethe haben der Frau die hochste Stelle
eingerdumt. Und das Innerste von Goethes Seele blieb immer
dem Erlebnis treu, das er — fast ein Knabe noch — mit Gretchen
hatte. Die Frau als Hochstes, das uns hinanzieht. Immer war
er ein Schwirmer, wenn auch — selbstverstindlich und zum
Gliick — nicht immer so als reines Kind, wie da er zum ersten-
mal die Gestalt fand, die ihm als Ideal so lang, so lang erschien,
dass er his ins hochste Alter nur ihr sein Allerheiligstes in den
Mund legte. Horen wir, wie der Jugendliche liebt! In einer klei-

nen Gesellschaft traf er das schlichte Midchen. Vom Augenblick
an, wo er sie zum erstenmal sieht, verfolgt ihn die Gestalt auf
allen Wegen und Stegen. Er schreibt einmal einen Brief nieder,
«was er wiinschte, dass Gretchen ihm schriebe». Sie liest sein
Konzept durch, und da er es als das grosste Gliick bezeichnet,
wenn einer, der sie schitze und anbete, einen solchen Brief von
ihr erhielte, unterschreibt sie ihn halb im Scherz. Vor Ent-
zlicken will er sie umarmen. «Nicht kiissen!» sagt sie, «das ist
so was Gemeines; aber lieben, wenn’s moglich ist.» Und er betet
sie an, er driickt sein Gesicht auf ihre Hénde.... Sie gab nieman-
dem die Hand, litt keine Beriihrung; nur setzte sie sich manch-
mal neben Wolfgang, besonders wenn er schrieb oder vorlas, und
dann legte sie ihm vertraulich den Arm um die Schulter und sah
ihm mit ins Buch oder ins Blatt.» Gewiss, der reifere Goethe
wusste «sich fest anzusaugen an geliebte Lippen», doch blieb er
den Jugendversen immer treu «und ihre Gunst bleibt immer
Gnade, und ich muss immer dankbar sein.» Dass die Frauen
den «vor Liehe Kranken» nicht verschmachten liessen, sie haben
wahrlich gut daran getan «und in ihren Engelsarmen ruhte die
zerstorte Brust sich wieder aus».. Wo sind — ausser bei Shakes-
peare — noch Frauen von solchem Adel geschildert, dem Adel
der hochsten Natiirlichkeit, wie bei Goethe? Nur Kldrchen Eg-
mont’s und Iphigenie will ich noch nennen. Goethe hat Iphi-
genie beinah zur Gottin gemacht. Welch schonere Wiirdigung
konnte je eine Frau sich wiinschen? «Sie ist zuriickhaltend und
weiblich: aber sie hat einen Rechtssinn, der sie alles aufs Spiel
setzen ldsst, ihr eigenes Wohl wie das Heil ihrer Lieben. Sie
kann nicht liigen, nicht betriigen.» Das Urbild war Charlotte
von Stein; der Dichter musste sie nach vieljihriger Liebe den-
noch verlassen. da sie nicht die Seine werden konnte. Dass auch
sie ihn — die Gattin eines Andern und durch einen Andern Mut-
ter — wahr geliebt, bezeugen die Verse, die sie in Verzweiflung
niederschrieb, als er ins Ausland, nach Italien, floh: «Ach, ich



4 o . ' GEISTESFREIHEIT No. 5

die fortschreitende Vervollkommnung der Menschheit zu
glauben, dies Ideal im téglichen Leben zu verwirklichen, ist
die Losung und das Wesen dieser Vereinigung. —

«Seit iiber 8000 Jahren», sagt der Griinder, «streiten die
Menschen iiber die Formeln ihres Glaubens, und die Ver-
schiedenheit der Bekenntnisse nimmt immer noch zu. Wir
wollen uns da vereinigen, wo nichts uns trennen kann: in
der praktischen Religion der Tat.» Und tatsdichlich sind
Glaubige und Ungléubige, alle Rassen, alle politischen und
6konomischen Meinungen in der New-Yorker Ethischen Ge-
sellschaft vertreten.

Der Konflikt zwischen Wissenschaft und Glauben ist
iiberbriickt, weil die Grundlage eine rein menschliche, natiir-
liche, unumgingliche Tatsache ist: die Erfahrung des ethi-
schen Lebens; der Unterséhied zwischen Sonntags- und All-
tagsmoral ist aufgehoben; das Ideal besitzt nur insofern
Wert, als es im praktischen Leben angewandt wird; der ur-
alte Streit zwischen Egoismus und Altruismus verschwindet
- fast, denn, sagt Prof. Adler: «<Du kannst nur insofern wach-
sen und dich entfalten, als du andern Menschen dienst, ihnen
zum Wachstum verhilfst.»

© Geboren ist diese Bewegung aus dem BewuBtsein un-
serer schweren gesellschaftlichen Not; iiberall nehmen wir
MiBverstindnisse wahr, das Fehlen von Klarheit und Wahr-
heit, Mangel auch an wissenschaftlichem Suchen und Ver-
stehen der gegenwiirtigen ungesunden, verkehrten und ver-
filschten menschlichen Beziehungen. Das. Ideal ist die Schaf-
fung einer immer vollkommeneren, freieren menschlichen
Gesellschaft, von der niemand ausgeschlossen sein darf; sind
die Menschen auch nicht -alle gleich, so haben sie alle doch
grundsitzlich den gleichen Anspruch auf Zuerkennung der
Menschenwiirde, auf Liebe und Gliick.

Die New-Yorker «Gesellschaft fiir ethische Kultur» hat
ihre Lebensfihigkeit bewiesen; nicht nur ist sie heute, nach
fast fiinfzigjdhrigéem Bestehen, stirker und méchtiger als je,
sie hat auch im iibrigen Amerika, in England und auf dem
europiischen Kontinent, sogar in Asien und Australien &hn-
liche Gemeinschaften ins Leben gerufen.

Uns interessiert vor allem der «Schweizerische Bund fiir
ethische Tat», der vor 22 Jahren von Prof. Dr. August Forel
auf amerikanische Anregung hin in Lausanne gegriindet
wurde. Von der Erkenntnis ausgehend, daB die Dogmen je-
der Art das trennende Element in den menschlichen Bezie-
hungen darstellen, 16st sich die Lausanner «Ligue pour I'Ac-
tion Morale» wie die amerikanische Muttergesellschaft von
allen Vorurteilen Okonomischer, nationaler oder konfessio-
neller Art los. Ausschlaggebend ist fiir sie der sittliche Wert
eines Menschen, und nicht das Weltbild, das der Einzelne hat.

In dreifachem Sinne will sie eine Vereinigung von Men-
schen sein: eine Gesinnungs-, eine Willens- und eine rein

humane, d. h. weltliche Seelsorge-Gemeinschaft fiir diejeni-
gen Mitglieder, die keiner Kirche mehr angehoren.

Die Gesinnung, die die «Liga fiir ethische Tat» beseelen
soll, entspringt der Ehrfurcht vor dem Menschen: das Ethi-
sche im Menschen zur Entwicklung zu bringen, ist Sorge
und Ziel unserer Arbeit. Wir anerkennen nur ein Gebot:
das der Menschlichkeit, nur einen Glaubensartikel: «Ich
glaube an die Vervollkommnungsmoglichkeit der Mensch-

. heit.» — Getragen von dieser Gesinnung, lautet das gemein-

same Willensziel: Betétigung der Menschenliebe, Forderung
der Kultur, steigernde Vermenschlichung des Lebens. — Den-
jenigen, die keiner Kultusgemeinde mehr angehéren, wollen
wir ein Heim bieten, ihnen positive Anregung und Hilfe
bringen, da wir iiberzeugt sind, daB rein menschliches Stre-
ben im Leben denselben Platz einnehmen kann als die iiber-

~ lieferten Religionen.

Die begonnene Arbeit bedarf zur Ausgestaltung und
Durchfiihrung aller ernstdenkenden Menschen; alle von gu-
tem Willen Beseelte konnen sich bei uns finden, da wir ja
den Nachdruck nicht auf das Trennende in den menschlichen
Beziehungen, wie Glaubensbekenntnisse, Metaphysik und
Privatinteressen, sondern auf das legen, was uns. verbindet.
Das Einende, das rein Menschliche finden wir im ethischen
Faktor, im Ausdruck unseres Willens zum Besserleben. —
Alles kann wanken und stiirzen, Gotter, Dogmen, Ideale —
aber das Gesetz der Sittlichkeit, die Freude an vollbrachter
Pflicht stehen fest, bei jedem normalen Menschen und in.
jeder lebensfidhigen Gesellschaft.

Diesen allgemein menschlichen MafBstab legt eine Liga
fiir ethische Tat an alle Probleme, denn er geht bis auf den
Grund der Fragen, ist allein imstande, uns dauernd zu wirk-
samer Arbeit zu vereinen.

.Ueber die praktische Ausfithrung dieser Richtlinien in
der New-Yorker und Lausanner Gesellschaft werden wir in
zwei folgenden Aufsédtzen berichten.

Vom ethischen Unterridt.

E. Br. Unsere Vereinigung strebt laut Satzungen . die
Schaffung eines freigeistigen Ethik-Unterrichtes an. Hat sie
dabei die allgemeine Volksschule im Auge oder ist darunter
ein fiir sich abgeschlossener Unterricht auBerhalb der Schule
zu verstehen? — Das eine wie das andere; das erstere ist
das Haupt-, das Endziel, das andere, als leichter erreichbar
und jenem vorarbeitend, das Etappenziel.

Vorzuziehen wire fraglos der Ethikunterricht in der
Schule selber; denn diese bildet eine Lebensgemeinschaft,
die dem Lehrer zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir ethische
Betrachtungen bietet. Aber mit den Betrachtungen ist es

mochte fort und fort eilen, und weiss keinen Ort, weiss mein Herz -

an nichts zu binden, weiss kein Gutes mehr zu finden. Alles,
alles floh mit dir! Ich allein verarmt in mir!> Traurig ist, dass
diese Seelenschwester, die sein hohes, stolzes Gemiit so demiitig-
liebend fast dreizehn Jahre verherrlicht hatte, zuletzt dann ihn
moralisieren zu miissen glaubte, ja dass sie sich niedrig dafiir
richen wollte, nicht mehr geliebt zu sein, obwohl ihm keine an-
dere Wahl blieb, als von ihr abzustehen. Wahre Freiheit besteht
im Entsagen —, wie wenige Menschen vermodgen dies aber!
Schwerer noch scheint es dem Mann zu sein, als der Frau, ihm
als dem meistens Leidenschaftlicheren, — so sagt Goethe iiber
die beiden Geschlechter allgemein: «Nach TFreiheit strebt der
Mann, das Weib nach Sitte.» —

Doch ich mochte die Freunde Freidenker noch speziell auf
Brandes’ eingehende Schilderung der «Bekenntnisse einer scho-
nen Seele» hinweisen, des einzigen Versuchs Goethes, ein reli-
gioses Dasein darzustellen. Brandes widmet dieser Episode im
Roman «Wilhelm Meisters Lehrjahre> mehrere Seiten, und ich
mdchte hier nochmals Anlass nehmen, den Grundglauben Goethes,
wie ihn Brandes entschieden herausarbeitet, hervorzuheben. «Ge-
denke zu leben! Das ist der ganze Wilhelm Meister in drei Wor-
ten. Es ist Goethes einfaches Memento vivere, das er mit dem
Trotz, in ruhiger Hoheit aller mit dem Jenseits beschiftigten Re-
ligiositit, dem Memento mori des Christentums entgegenschleu-
dert. Gedenke zu leben! Das heisst nicht: Erhasche so viel Ge-
nuss als moglich! Es heisst: Mache aus deinem Leben das Hoch-
ste, was du vermagst. Gedenke zu leben! Was bedeutet dies
«zu leben» flir Goethe? Es bedeutet, jene Schonheit der Seele
in sich zu entfalten, die zur Freiheit fithrt, — sich niemals als
blosses Mittel zum Zwecke zu fiithlen, sondern als ein Mensch,
der des Gesetzes nicht bedarf.» Das Schwatzen von Tugend ist
am meisten fiir die, denen es furchthar schwer wird, sie zu iiben,
und vor allem ist es Sitte geworden, die hochsten Gefiihle zwi-

schen zwei Menschen, Mann und Frau, wenn diese Gefiihle nicht
gesetzlich abgestempelt worden sind, als «unsittlich» zu verdam-
men. Goethe ist Mensch, der vom Rechte des Menschen, das mit
uns geboren ist, nicht nur zu sagen wusste, der fern ausschwei-
fender Wolliistelei den heiilgen Zusammenschluss wahrer Lie-
bender doch nie vom Gesetzesspruch abhéngig machen wollte.
Glithendes Leben hat sein gottliches Recht in sich. Die feurige
Ballade: die «Braut von Korinth» wird daher immer der Gegen-
stand des Hasses aller eng-pfiffischen Geister bleiben. Sie ge-
hort zu den ewigen Dokumenten menschlicher Befreiung. See-
lenerquickend gegeniiber der unniitzen Priiderie, welche Men-
schen um Unvergingliches bringen will, weil der «Priester sie
nicht gesegnet», ergreift es uns, wenn Goethe, der Mann der
Kraft, der sinnlich-sittlichen Tiefe, uns die Umarmung der Grafin -
und Wilhelms mit den innig gefiihlten Worten begleitet: «Ihr
Haupt ruhte auf seiner Schulter, und der zerdriickten Locken
und Binder ward nicht gedacht. Sie hatte ihren Arm um ihn
geschlungen; er umfasste sie mit Lebhaftigkeit und driickte sie
wiederholt an seine Brust. O, dass ein solcher Augenblick nicht
Ewigkeiten wihren kann, und wehe dem neidischen Geschick,
das auch unseren Freunden diese kurzen Augenblicke unter-
brach!> — Goethe mehr als irgend einer seit lange, lange ist ge-
schaffen, durch Wirken, Bilden zur Lebensfreude, zum Genuss
des Lebens, der auf sittlicher Grundlage, aber nicht auf Vorur-
teilen beruht, zu erziehen. Sein ganzes Schaffen dient dem
Zweck, wie er’s von Schiller bekannte, «damit das Gute wirke,
wachse, fromme, damit der Tag dem Edlen endlich komme>».
Nicht ererbte Anschauungen konnen diesen Tag bereiten, son-
dern Kimpfergeister, die, an Entsagen und Verzicht gewdohnt,
doch wissen, dass die Erde nicht dazu da ist, damit wir einer des
andern Krankenwirter werden, nein, Entfaltung der Personlich-
keit zu ihrer Kraft und Reife ist des Menschenlebens Sinn und
Aufgabe: «Volk und Knecht und Ueberwinder, sie gestehn zu



	Praktischer Idealimus, Wege zur sozialen Tat in Amerika und in der Schweiz

