
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 5

Artikel: Brandes' Göthebuch

Autor: Volkart, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 GEISTESFREIHEIT No. 5

mit den, dem Ziele nach gleich gerichteten, wenngleich mit
anderen Mitteln unternommenen Bemühungen der Philosophie.

So erklärt es sich, daß alle führenden Denker in einem
freundlichen oder feindlichen Sinne den religiösen Anschauungen

ihres Kulturkreises gegenüberstehen. Anderseits
läßt sich zeigen, daß die Entwicklung theologischen Denkens
mannigfach beeinflußt wird durch die Wandlungen der
Philosophie. Dieser allgemeine Sachverhalt findet auf die heutige

Philosophie besondere, nach ihren Vertretern
wechselnde Anwendung.

Der von der naturphilosophischen Strömung getragene,
1906 von Häckel ins Leben gerufene «Deutsche Monistenbund»

(dessen erster Vorsitzender der Bremer liberale Pfarrer

Kalthoff war) begriff es als seine Aufgabe, «den Mächten

der Vergangenheit eine überlegene geistige Macht in
Gestalt einer einheitlichen neuzeitlichen Weltanschauung auf
naturwissenschaftlicher Grundlage entgegenzustellen». Zur
Abwehr der Angriffe, die im Namen der Naturwissenschaft
namentlich von Seiten Häckels erhoben wurden, entstand
1907 (von Dennert gegründet) der nach dem deutschen
Astronomen des 17. Jahrhunderts benannte Keplerbund, dessen
heutiger wissenschaftlicher Leiter B. Bavink in einem Buche
über allgemeine Probleme der Naturwissenschaft (2. Auflage
1922) eine freiere Auffassung gegenüber der alten Kirchenlehre

zum Ausdruck bringt, vor allem im «monistischen»
Sinne eine Absage an den alten Wunderbegriff vollzieht.
Vielfach ist in den Schriften des Keplerbundes die Rede von
einem Theomonismus (Theos Gott), worunter die Zurück-
führung aller Erscheinungen auf die oberste Welteinheit des
biblischen Gottes verstanden wird.

Auch bei den kulturphilosophischen Denkern der Gegenwart

zeigen sich Beziehungen zum religiösen Problem.
Innerhalb der Marburger Schule wirkt in dieser Hinsicht die
Kantische Lehre nach: alles, was der Mensch außer dem
guten Lebenswandel noch tun zu müssen vermeine, um Gott
wohlgefällig zu sein, sei «statutarischer Afterdienst der Rer
ligion», d. h. für die wahre Religiosität belanglos, vielleicht
sogar gefährlich. Nicht Moral auf Religion, sondern Religion

auf Moral zu gründen, war die Absicht Kants, der die
Erkenntnis unserer Pflichten als «göttlicher Gebote», also
eine gewisse Beziehung der Moral auf die Idee eines
vollkommenen Wesens als das Wesenhafte des religiösen
Bewußtseins ansah. Natorp dagegen befürwortet eine von
jedem Gottesbegriff losgelöste «Religion innerhalb der Grenzen

der Humanität» und versteht unter dieser die Vollkraft
des Menschentums im Menschen; unter humaner Bildung:
nicht einseitige Entwicklung des intellektuellen oder des
sittlichen oder des aesthetischen Vermögens, noch weniger
der bloß physischen Kräfte der Arbeit und des Genusses,
sondern die Entfaltung aller dieser Seiten des menschlichen

Brandes' Göthebuch.)
Von 0. Volkart.

Diese Goethebiographie in dem erfreulicherweise neu erstandenen

freigeistigen Organ den Lesern warm zu empfehlen,
besteht ¦ ein guter Grund, da hier der Standpunkt festgehalten ist,
dass Goethe «der grosse, den Kampf entscheidende Protest gegen
den Supranaturalismus war».

Brandes, wir wissen es alle, ist einer der tiefst und höchst
belesenen Geister Europas, dieser Däne ist seit Jahrzehnten einer
der scharfsichtigsten, geistvollsten Kritiker, von ihm ist ein Buch
über Goethe, trotz der unzähligen vorhandenen, nicht Ballast.
Alle eng-nationalistischen Gesichtspunkte liegen Brandes fern,
er schreibt sein Buch gerade vom Gesichtswinkel «jener bedeutenden

Minderzahl jetzt lebender, geistig reger Menschen ohne
nationale und religiöse Vorurteile, die nicht die Sprache mit ihm
(Goethe) gemein haben». Für Lehrer ist dies Brandes-Werk
besonders schätzbar, weil der nordische Denker nicht blinden Kult
mit Goethe treibt, sondern unter anderm zeigt, was der Jugend
an diesem grössten Dichter der letzten drei Jahrhunderte zu er-
schliessen Wert hat und möglich ist, was aber nicht. Hier ist
gesagt, was diejenigen, die Selbsterziehung im Auge haben —
allzuviele sind es ja leider nicht — von Goethe lernen können,
«angefangen von den elementaren, doch so wichtigen Eigenschaften

wie streng durchgeführte Ordnung und nie erlahmender
Fleiss bis zu der Feinhörigkeit gegenüber der leitenden Stimme
der eigenen Natur, der daraus entspringenden Tatkraft, der
Entwicklung feiner Empfindlichkeit und vielseitiger Humanität».
Ohne Götzendienerei erfasst Brandes das Grosse, das Wichtigste:
Goethe «war ein Schöpfer in der Schöpfung, eine Vernunft in
der Allvernunft — eine Natur in der Allnatur, wie man von

*) Erich Reiss, Verlag, Berlin, 1922. 606 Seiten.

Wesens in ihrem gesunden, normalen, gleichsam gerechten
Verhältnis zu einander, in dem Verhältnis, worin sie einander

so viel wie möglich fördern und so wenig wie möglich
beeinträchtigen. — Innerhalb der Badener Schule hat sich
Windelband eingehend mit der Religionsphilosophie Kants
auseinandergesetzt. Ohne die Unterscheidung von
Naturgesetzen und Normen preiszugeben, ordnet Windelband die
Wirksamkeit dieser dem Zusammenhang von Ursache und
Wirkung innerhalb des seelischen Geschehens ein. Die
Frage, ob das Sollen eine Freiheit im Sinne der
Durchbrechung der Naturgesetzlichkeit voraussetze, wird von Kant
bejaht, von Windelband verneint, indem dieser die den
Normen innewohnende Gültigkeit, bezw. die in ihnen uns
zum Bewußtsein kommende Verpflichtung als eine Kraft
deutet, die innerhalb des seelischen Geschehens die Erfüllung

der Normen herbei zu führen sucht. Schärfer als Kant
hebt Windelband den Widerspruch des Uebels und Bösen
mit einem unendlich vollkommenen Schöpfer hervor. Er
gibt sich nicht zufrieden mit dem Hinweis auf die erzieherische

Bedeutung des Uebels, sondern sieht die Frage offen,
ob «eine weise und gütige Allmacht nicht schmerzlosere Mittel

zur Erreichung ihrer Absichten hätte ausfindig machen
können». Wie Windelband in seiner Erkenntnislehre mit
dem Begriff eines Normalbewußtseins operiert, so findet er
das Eigentümliche der Religion darin, daß diese das
Normalbewußtsein als eine übersinnliche Wirklicnkeit betrachtet,
als das metaphysisch «Heilige», d. h. die ewige Verwirklichung

des «Wahren, Guten und Schönen».
Außerhalb der Philosophenschulen hat Kant die

protestantische Theologie unseres Zeitalters stark beeinflußt, vor
allem mit seiner Formel: «Ich mußte das Wissen aufheben,
um für den Glauben Platz zu bekommen.» Das «Erlebnis»
des Frommen beansprucht in der protestantischen Theologie,
eine mehr oder weniger selbständige Erkenntnisquelle zu
sein, während die katholische Theologie seit Thomas von
Aquino größeren Nachdruck auf Verstandesargumente
gelegt und dies neuerdings noch in ihrer Ablehnung der
Erlebnis-Theologie des Modernismus zum Ausdruck gebracht
hat. Eine, gleichfalls von Kant beeinflußte, Versöhnung von
Glauben und Wissen anstrebende «Philosophie des Als ob»

(Vaihingen) erklärt sich bereit, «den hohen ethischen und
aesthetischen Wert der religiösen Fiktionen» anzuerkennen
und «für deren Aufrechterhaltung mit Entschiedenheit
einzutreten», die religiösen Vorstellungen als «schöne Mythen»
festzuhalten, deren «Wahrheit» im gewöhnlichen Sinne zu
behaupten ebenso plebejisch sei als sie zu verneinen. Solche
auf praktische «Fruchtbarkeit» eingestellte Betrachtungen
pflegt als Pragmatismus (James) bezeichnet zu werden.

In den Bereich der Religion weist die Frage: Was ist
Leben? Als Problem der Sinngebung verstanden, berührt

einem Staat im Staate spricht. Und er ist für sich allein eine
ganze Kultur.» Leider hat das Deutschland der Bismarckischen
Aera gerade eine Eigenschaft entwickelt, die es bei Goethe nie
fand, den Hochmut, und es hat die Wahrheit des Sprichwortes
erfahren müssen: Hochmut kommt vor dem Fall.

Mit mancher Behauptung von Brandes können wir unmöglich
einig gehen; wenn er von Lessing sagt, dieser sei «die reine
Intelligenz und Aufklärung ohne jedwede Grundlage von Natursinn»

gewesen, so lässt sich dies durch die Arbeiten Lessings
wirklich belegen, wenn aber Brandes noch hinzufügt «oder
Geschichte», also Lessing ohne jedwede Grundlage von Geschiebte
— so schütteln wir denn doch den Kopf und wundern uns, dass
Brandes nicht wenigstens in den vorzüglichen Bänden Erich
Schmidt's über Lessing sich rasch daran erinnern liess, was
Lessing auf historischem Gebiet leistete. Mit Freude lesen wir
wieder einmal die prächtigen Worte der Mutter Goethes, die uns
zur rechten Lebensweisheit auffordern: «Ich freue mich des
Lebens, weil noch das Lämpchen glüht — suche keine Dornen —
hasche die kleinen Freuden — sind die Türen niedrig, so bücke
ich mich — kann ich den Stein aus dem Wege tun, so tue ich's
— ist er zu schwer, so gehe ich um ihn herum — und so finde
ich alle Tage etwas, 'das mich freut.» Erwähnen wir dabei, um
uns bewusst zu sein, wie nah immer und immer von der Jugend
bis ins Alter, der Sohn die Lebensstimmung seiner Mutter als
die beste und förderndste festhielt, an den berühmten Vierzeiler
Goethes, dessen Inhalt in den Werken tausendfach variiert
wiederkehrt: «Willst du in die Ferne schweifen? Sieh, das Gute liegt
so nah. Lerne nur das Glück ergreifen, denn das Glück ist
immer da.» Könnte man den fruchtbaren Willen, allem die beste
Seite abzugewinnen, doch den ewig jammernden, griesgrämigen
Leuten einimpfen, die deshalb unglücklieh sind, weil sie das
Sauersehen zum Prinzip erhoben haben. Da predigt Goethe:
«du halte von hängenden Köpfen dich fern und lebe dir immer



No. 5 GEISTES FREIHEIT 3

sie zugleich die Lebensphilosophie. Seit den Tagen Ciceros
und Senecas ruht eine besondere Betonung auf dem Namen
der Welt- und Lebensweisheit, die zu vermitteln der wahre

Philosoph berufen sein soll. In der akademischen Philosophie

der Gegenwart überwiegt bei weitem die Befassung mit
theoretischen Fragen. Lebensphilosophie erscheint den meisten

heutigen Denkern als ein nicht rein wissenschaftliches
und darum im «kritischen Verstände» kaum zu rechtfertigendes

Unternehmen. Solche Auffassung bedeutet eine

starke Einengung der «Weltweisheit» und steht in schroffem
Gegensatze zu dem Typus eines Denkers wie Friedrich
Nietzsche (t 1900). Dieser erblickte in dem phiolsophischen
Gelehrten nur eine Vorstufe für den («eigentlichen»)
Philosophen, der nicht durch die in der bisherigen Kultur enthaltenen

Werte zu untersuchen, sondern vor allem neue Werte
zu verkünden habe. Nietzsches Lebensauffassung gipfelt in
der höchsten Bejahung des Daseins, trotz aller Schrecknisse
und Leiden, in der Absage an bloßes Behagen und Genießen,
in dem unbeirrten Willen zum Werke, in dem Bekenntnis:
«Wirf den Helden in deiner Seele nicht weg, halte heilig
deine höchste Hoffnung!» Sie steht in ausgesprochenem
Gegensatz zu Schopenhauers Lehre von der Verneinung des

Willens zum Leben. Sein oder Nichtsein? Das ist die große
Wertfrage, die sich durch die Lebensanschauungen der
Jahrhunderte und Jahrtausende hindurchzieht und in der
Lebensphilosophie unseres Zeitalters aufs neue erwacht ist.
Von den Pessimisten heute wie ehedem in den Tagen des

Sophokles verneint, findet sie bei den Optimisten ihre
ungeschwächte Bejahung, bei den Aktivisten dagegen etwa
nach Art Rudolf Euckens, eine Antwort, die das Dunkel und
die Widersprüche unseres Daseins nicht in naivem Optimismus

verleugnet, aber ebensowenig einem müden Pessimismus

ausliefert, sondern zu geistig überwindender Tat
aufruft. Solche «heroische» Lebensauffassung verkündet ' der
selbst durch viel Dunkel hindurch geschrittene, heftig
verfolgte, von seinem Berliner Lehrstuhl einst um seiner freien
Anschauung willen verdrängte, seines Augenlichtes beraubte,
aber gleichwohl als Greis von mehr als 90 Jahren das Leben
heroisch bejahende Eugen Dühring. (Sein Buch über «Den
Wert des Lebens» erschien 1902 in 6. Auflage.) Im Zeichen
bejahender Grundwertung steht ferner die heutige Wirksamkeit

eines Mannes wie Johannes Müller, dessen «Vergegenwärtigung»

der Bergpredigt die Gestalt Jesu den nach
«persönlichem» Leben verlangenden Menschen näher zu bringen
sucht. Die «Quellen des Lebens» möchte er ihnen wieder
eröffnen, dazu ihnen ein «Wegweiser» sein, ihnen helfen,
alles Machwerk von sich abzuschütteln, zu Echtheit und
Schlichtheit zurückzukehren, ihr ureigenes Leben zu leben.
Er begnügt sich nicht mit bloßer Lehre, sondern übt eine
Art praktischer Seelsorge aus. Eine große Schar suchender

von vornen!» Wenn Goethe uns lehrt, statt nach dem Jenseits
zu schielen oder unnütz ins schwarze Loch des Todes zu starren,
dem wir doch alle verfallen müssen «nach ewigen ehernen grossen

Gesetzen, denen keiner entrinnt, ob er trübselig oder
tatkräftig das Leben anpackt, — wenn Goethe uns lehrt, «gedenk
zu leben!» statt des mönchischen «memento mori»!, so hat er den
Leibspruch von seiner Mutter geerbt, die gern sagte: «Lerne zu
leben, lebe zu lernen!» Die heitere Lebenslust Goethes, im Gröss-
ten und Tiefsten bewährt, trieb ihn auf verschiedenen Feldern
des Genusses über das hinaus, was ihm selbst und was seiner
Nachkommenschaft zuträglich war, — es ist, um nur Eines zu
nennen, ganz sicher, dass das rasche Dahinsterben einiger Kinder

Goethes, sowie das zerfahrene unglückliche Leben des Sohnes
August mitbewirkt waren durch die allzu grosse Vorliebe des
Vaters (und seiner Frau Christiane) für den Wein. U. s. w. Da
alles und alle auf Erden Fehler haben, so ist dies auch bei Goethe
— trotz den Goethebonzen! — der Fall, aber «alle menschlichen
Gebrechen sühnet reine Menschlichkeit». Goethe als Dichter,
als Seher, als Mensch ist von einem solchen Reichtum des
Wesens, einer solchen innigen Herzhaftigkeit, dass alle Schwächen
und Fehler verblassen vor der «Liebe Dauerkern». Man greift
Goethe immer und immer wieder an, weil er zu viele Liebsten
gehabt habe, doch wo ist ein Dichter, dem die Frauen mehr zu
verdanken haben an Reinheit der Beziehungen zu ihnen?
Petrarca und Dante und Goethe haben der Frau die höchste Stelle
eingeräumt. Und das Innerste von Goethes Seele blieb immer
dem Erlebnis treu, das er — fast ein Knabe noch — mit Gretchen
hatte. Die Frau als Höchstes, das uns hinanzieht. Immer war
er ein Schwärmer, wenn auch — selbstverständlich und zum
Glück — nicht immer so als reines Kind, wie da er zum erstenmal

die Gestalt fand, die ihm als Ideal so lang, so lang erschien,
dass er bis ins höchste Alter nur ihr sein Allerheiligstes in den
Mund legte. Hören wir, wie der Jugendliche liebt! In einer klei-

Menschen pflegt er jährlich zu gemeinschaftlicher
Aussprache über Lebensfragen, zu gegenseitiger Anregung und
Persönlichkeitsbildung zu versammeln (von 1906—14 auf
Schloß Mainberg in Unterfranken, seitdem auf Schloß Elmau
in Oberbayern). In der unbedingten Gegnerschaft gegen
einseitige Verstandesbildung («Intellektualismus») berühren
sich mit Johs. Müller lebensphilosophische Schriftsteller wie
Hermann Kutter (Pfarrer in Zürich), der das «Unmittelbare»
als die Grundbedingung eines Vollmenschentums preist, —
Arthur Bonus (bis 1904 Pfarrer, seitdem als Schriftsteller
bei Florenz lebend), der das «innerliche, lebendige Sichberühren

mit der Welt schaffenden Kraft und Macht» seinem
neuen Mythos zu Grunde legt, — sowie Walter Rathenau,
der die Gefahren einer mechanisch-technischen Lebensord-
nung hervorhebt. Gegen die bloße Schätzung des Intellekts
richtet sich ebenfalls Bergsons Lehre von der «schöpferischen

Entwicklung». — Der Lebensphilosophie die ihr
gebührende Stellung einzuräumen, bildet schließlich auch das
Ziel meiner «Sieben Bücher der Weisheit», deren beide ersten
Bände, «Der Edelmensch und seine Werte» (2. Aufl. 1922),
sowie «Der religiöse Mensch und seine Probleme» im Verlage

von E. Reinhardt-München erschienen sind. (In denen
aber, das sei hervorgehoben, entsprechend unserer im Artikel
«Wir» (No. 4) gekennzeichneten geistigen Einstellung die
durch den Intellekt erschlossenen Wirklichkeitserkenntnisse
vollauf verwertet sind. — Die Red.)

Praktischer Idealismus,
Wege zur sozialen Tat in Amerika und in der Schweiz.

(Aus dem von Dr. Jean Wapner, Generalsekretär der Ligue pour
TAction Morale, Lausanne, an der Hauptversammlung der F. V. S.

vom 11., Juni a. c. in Luzern gehaltenen Vortrag.)
Am 15. Mai 1876 rief der ursprünglich zum Rabbiner

bestimmte Felix Adler in New-York mit einigen Gesinnungsfreunden

die »Society for Ethical Culture» ins Leben. Die
Gründung dieser «Gesellschaft für ethische Kultur» bedeutet
einen wichtigen Fortschritt in der Entwicklungsgeschichte
der Menschheit. Wohl hatten sich in Amerika schon vorher
nicht staatlich organisierte Hilfskräfte zu sozialem Wirken
vereinigt, doch handelte es sich in diesen Fällen ausschließlich

um Einzelbestrebungen verschiedener theologischer oder
philosophischer Richtungen, die nur jenem Teilzweck dienten,

der ihrer besondern Einstellung der Welt und den
Menschen gegenüber entsprach. Mit der «Ethischen Gesellschaft»
Felix Adlers entstand zum ersten Male eine Gemeinschaft,
die auch da vereint, wo alle Einzelströmungen sozialer
Bestrebungen sich trennen. Das Charakteristische dieser
Gesellschaft ist der Umstand, daß sie sich einzig auf die
moderne Wissenschaft und das moderne Gewissen gründet; an

nen Gesellschaft traf er das schlichte Mädchen. Vom Augenblick
an, wo er sie zum erstenmal sieht, verfolgt ihn die Gestalt auf
allen Wegen und Stegen. Er schreibt einmal einen Brief nieder,
«was er wünschte, dass Gretchen ihm schriebe». Sie liest sein
Konzept durch, und da er es als das grösste Glück bezeichnet,
wenn einer, der sie schätze und anbete, einen solchen Brief von
ihr erhielte, unterschreibt sie ihn halb im Scherz. Vor
Entzücken will er sie umarmen. «Nicht küssen!» sagt sie, «das ist
so was Gemeines; aber lieben, wenn's möglich ist.» Und er betet
sie an, er drückt sein Gesicht auf ihre Hände Sie gab niemandem

die Hand, litt keine Berührung; nur setzte sie sich manchmal
neben Wolfgang, besonders wenn er schrieb oder vorlas, und

dann legte sie ihm vertraulich den Arm um die Schulter und sah
ihm mit ins Buch oder ins Blatt.» Gewiss, der reifere Goethe
wusste «sich fest anzusaugen an geliebte Lippen», doch blieb er
den Jugendversen immer treu «und ihre Gunst bleibt immer
Gnade, und ich muss immer dankbar sein.» Dass die Frauen
den «vor Liebe Kranken» nicht verschmachten Hessen, sie haben
wahrlich gut daran getan «und in ihren Engelsarmen ruhte die
zerstörte Brust sich wieder aus». Wo sind — ausser bei Shakespeare

— noch Frauen von solchem Adel geschildert, dem Adel
der höchsten Natürlichkeit, wie bei Goethe? Nur Klärchen Eg-
mont's und Iphigenie will ich noch nennen. Goethe hat
Iphigenie beinah zur Göttin gemacht. Welch schönere Würdigung
könnte je eine Frau sich wünschen? «Sie ist zurückhaltend und
weiblich; aber sie hat einen Rechtssinn, der sie alles aufs Spiel
setzen lässt, ihr eigenes Wohl wie das Heil ihrer Lieben. Sie
kann nicht lügen, nicht betrügen.» Das Urbild war Charlotte
von Stein; der Dichter musste sie nach vielj ähriger Liebe
dennoch verlassen, da sie nicht die Seine werden konnte. Dass auch
sie ihn — die Gattin eines Andern und durch einen Andern Mutter

— wahr geliebt, bezeugen die Verse, die sie in Verzweiflung
niederschrieb, als er ins Ausland, nach Italien, floh: «Ach, ich



4 GEISTESFREIHEIT No. 5

die fortschreitende Vervollkommnung der Menschheit zu
glauben, dies Ideal im täglichen Leben zu verwirklichen, ist
die Losung und das Wesen dieser Vereinigung. —

«Seit über 3000 Jahren», sagt der Gründer, «streiten die
Menschen über die Formeln ihres Glaubens, und die
Verschiedenheit der Bekenntnisse nimmt immer noch zu. Wir
wollen uns da vereinigen, wo nichts uns trennen kann: in
der praktischen Religion der Tat.» Und tatsächlich sind
Gläubige und Ungläubige, alle Rassen, alle politischen und
ökonomischen Meinungen in der New-Yorker Ethischen
Gesellschaft vertreten.

Der Konflikt zwischen Wissenschaft und Glauben ist
überbrückt, weil die Grundlage eine rein menschliche, natürliche,

unumgängliche Tatsache ist: die Erfahrung des
ethischen Lebens; der Unterschied zwischen Sonntags- und All-
tagsmoral ist aufgehoben; das Ideal besitzt nur insofern
Wert, als es im praktischen Leben angewandt wird; der
uralte Streit zwischen Egoismus und Altruismus verschwindet
fast, denn, sagt Prof. Adler: «Du kannst nur insofern wachsen

und dich entfalten, als du andern Menschen dienst, ihnen
zum Wachstum verhilfst.»

Geboren ist diese Bewegung aus dem Bewußtsein
unserer schweren gesellschaftlichen Not; überall nehmen wir
Mißverständnisse wahr, das Fehlen von Klarheit und Wahrheit,

Mangel auch an wissenschaftlichem Suchen und
Verstehen der gegenwärtigen ungesunden, verkehrten und
verfälschten menschlichen Beziehungen. Das Ideal ist die Schaffung

einer immer vollkommeneren, freieren menschlichen
Gesellschaft, von der niemand ausgeschlossen sein darf; sind
die Menschen auch nicht alle gleich, so haben sie alle doch
grundsätzlich den gleichen Anspruch auf Zuerkennung der
Menschenwürde, auf Liebe und Glück.

Die New-Yorker «Gesellschaft für ethische Kultur» hat
ihre Lebensfähigkeit bewiesen; nicht nur ist sie heute, nach
fast fünfzigjährigem Bestehen, stärker und mächtiger als je,
sie hat auch im übrigen Amerika, in England und auf dem
europäischen Kontinent, sogar in Asien und Australien
ähnliche Gemeinschaften ins Leben gerufen.

Uns interessiert vor allem der «Schweizerische Bund für
ethische Tat», der vor 22 Jahren von Prof. Dr. August Forel
auf amerikanische Anregung hin in Lausanne gegründet
wurde. Von der Erkenntnis ausgehend, daß die Dogmen
jeder Art das trennende Element in den menschlichen
Beziehungen darstellen, löst sich die Lausanner «Ligue pour l'Ac-
tion Morale» wie die amerikanische Muttergesellschaft von
allen Vorurteilen ökonomischer, nationaler oder konfessioneller

Art los. Ausschlaggebend ist für sie der sittliche Wert
eines Menschen, und nicht das Weltbild, das der Einzelne hat.

In dreifachem Sinne will sie eine Vereinigung von
Menschen sein: eine GeSinnungs-, eine Willens- und eine rein

möchte fort und fort eilen, und weiss keinen Ort, weiss mein Herz
an nichts zu binden, weiss kein Gutes mehr zu finden. Alles,
alles floh mit dir! Ich allein verarmt in mir!» Traurig ist, dass
diese Seelenschwester, die sein hohes, stolzes Gemüt so demütigliebend

fast dreizehn Jahre verherrlicht hatte, zuletzt dann ihn
moralisieren zu müssen glaubte, ja dass sie sich niedrig dafür
rächen wollte, nicht mehr gehebt zu sein, obwohl ihm keine
andere Wahl blieb, als von ihr abzustehen. Wahre Freiheit besteht
im Entsagen — wie wenige Menschen vermögen dies aber!
Schwerer noch scheint es dem Mann zu sein, als der Frau, ihm
als dem meistens Leidenschaftlicheren, — so sagt Goethe über
die beiden Geschlechter allgemein: «Nach Freiheit strebt der
Mann, das Weib nach Sitte.» —

Doch ich möchte die Freunde Freidenker noch speziell auf
Brandes' eingehende Schilderung der «Bekenntnisse einer schönen

Seele» hinweisen, des einzigen Versuchs Goethes, ein
religiöses Dasein darzustellen. Brandes widmet dieser Episode im
Roman «Wilhelm Meisters Lehrjahre» mehrere Seiten, und ich
möchte hier nochmals Anlass nehmen, den Grundglauben Goethes,
wie ihn Brandes entschieden herausarbeitet, hervorzuheben.
«Gedenke zu leben! Das ist der ganze Wilhelm Meister in drei Worten.

Es ist Goethes einfaches Memento vivere, das er mit dem
Trotz, in ruhiger Hoheit aller mit dem Jenseits beschäftigten
Religiosität, dem Memento mori des Christentums entgegenschleudert.

Gedenke zu leben! Das heisst nicht: Erhasche so viel Ge-
nuss als möglich! Es heisst: Mache aus deinem Leben das Höchste,

was du vermagst. Gedenke zu leben! Was bedeutet dies
«zu leben» für Goethe? Es bedeutet, jene Schönheit der Seele
in sich zu entfalten, die zur Freiheit führt, — sich niemals als
blosses Mittel zum Zwecke zu fühlen, sondern als ein Mensch,
der des Gesetzes nicht bedarf.» Das Schwatzen von Tugend ist
am meisten für die, denen es furchtbar schwer wird, sie zu üben,
und vor allem ist es Sitte geworden, die höchsten Gefühle zwi-

humane, d. h. weltliche Seelsorge-Gemeinschaft für diejenigen

Mitglieder, die keiner Kirche mehr angehören.
Die Gesinnung, die die «Liga für ethische Tat» beseelen

soll, entspringt der Ehrfurcht vor dem Menschen: das Ethische

im Menschen zur Entwicklung zu bringen, ist Sorge
und Ziel unserer Arbeit. Wir anerkennen nur ein Gebot:
das der Menschlichkeit, nur einen Glaubensartikel: «Ich
glaube an die Vervollkommnungsmöglichkeit der Mensch-
beit.» — Getragen von dieser Gesinnung, lautet das gemeinsame

Willensziel: Betätigung der Menschenliebe, Förderung
der Kultur, steigernde Vermenschlichung des Lebens. —
Denjenigen, die keiner Kultusgemeinde mehr angehören, wollen
wir ein Heim bieten, ihnen positive Anregung und Hilfe
bringen, da wir überzeugt sind, daß rein menschliches Streben

im Leben denselben Platz einnehmen kann als die
überlieferten Religionen.

Die begonnene Arbeit bedarf zur Ausgestaltung und
Durchführung aller ernstdenkenden Menschen; alle von
gutem Willen Beseelte können sich bei uns finden, da wir ja
den Nachdruck nicht auf das Trennende in den menschlichen
Beziehungen, wie Glaubensbekenntnisse, Metaphysik und
Privatinteressen, sondern auf das legen, was uns verbindet.
Das Einende, das rein Menschliche finden wir im ethischen
Faktor, im Ausdruck unseres Willens zum Besserleben. —
Alles kann wanken und stürzen, Götter,' Dogmen, Ideale —
aber das Gesetz der Sittlichkeit, die Freude an vollbrachter
Pflicht stehen fest, bei jedem normalen Menschen und in
jeder lebensfähigen Gesellschaft.

Diesen allgemein menschlichen Maßstab legt eine Liga
für ethische Tat an alle Probleme, denn er geht bis auf den
Grund der Fragen, ist allein imstande, uns dauernd zu
wirksamer Arbeit zu vereinen.

Ueber die praktische Ausführung dieser Richtlinien in
der New-Yorker und Lausanner Gesellschaft werden wir in
zwei folgenden Aufsätzen berichten.

Vom ethischen Unterricht.
E. Br. Unsere Vereinigung strebt laut Satzungen die

Schaffung eines freigeistigen Ethik-Unterrichtes an. Hat sie
dabei die allgemeine Volksschule im Auge oder ist darunter
ein für sich abgeschlossener Unterricht außerhalb der Schule
zu verstehen? — Das eine wie das andere; das erstere ist
das Haupt-, das Endziel, das andere, als leichter erreichbar
und jenem vorarbeitend, das Etappenziel.

Vorzuziehen wäre fraglos der Ethikunterricht in der
Schule selber; denn diese bildet eine Lebensgemeinschaft,
die dem Lehrer zahlreiche Anknüpfungspunkte für ethische
Betrachtungen bietet. Aber mit den Betrachtungen ist es

sehen zwei Menschen, Mann und Frau, wenn diese Gefühle nicht
gesetzlich abgestempelt worden sind, als «unsittlich» zu verdammen.

Goethe ist Mensch, der vom Rechte des Menschen, das mit
uns geboren ist, nicht nur zu sagen wusste, der fern ausschweifender

Wollüstelei den heiilgen Zusammenschluss wahrer
Liebender doch nie vom Gesetzesspruch abhängig machen wollte.
Glühendes Leben hat sein göttliches Recht in sich. Die feurige
Ballade: die «Braut von Korinth» wird daher immer der Gegenstand

des Hasses aller eng-pfäffischen Geister bleiben. Sie
gehört zu den ewigen Dokumenten menschlicher Befreiung.
Seelenerquickend gegenüber der unnützen Prüderie, welche
Menschen um Unvergängliches bringen will, weil der «Priester sie
nicht gesegnet», ergreift es uns, wenn Goethe, der Mann der
Kraft, der sinnlich-sittlichen Tiefe, uns die Umarmung der Gräfin
und Wilhelms mit den innig gefühlten Worten begleitet: «Ihr
Haupt ruhte auf seiner Schulter, und der zerdrückten Locken
und Bänder ward nicht gedacht. Sie hatte ihren Arm um ihn
geschlungen; er umfasste sie mit Lebhaftigkeit und drückte sie
wiederholt an seine Brust. O, dass ein solcher Augenblick nicht
Ewigkeiten währen kann, und wehe dem neidischen Geschick,
das auch unseren Freunden diese kurzen Augenblicke
unterbrach!» — Goethe mehr als irgend einer seit lange, lange ist
geschaffen, durch Wirken, Bilden zur Lebensfreude, zum Genuss
des Lebens, der auf sittlicher Grundlage, aber nicht auf Vorurteilen

beruht, zu erziehen. Sein ganzes Schaffen dient dem
Zweck, wie er's von Schiller bekannte, «damit das Gute wirke,
wachse, fromme, damit der Tag dem Edlen endlich komme».
Nicht ererbte Anschauungen können diesen Tag bereiten,
sondern Kämpfergeister, die, an Entsagen und Verzicht gewöhnt,
doch wissen, dass die Erde nicht dazu da ist, damit wir einer des
andern Krankenwärter werden, nein, Entfaltung der Persönlichkeit

zu ihrer Kraft und Reife ist des Menschenlebens Sinn und
Aufgabe: «Volk und Knecht und Ueberwinder, sie gestehn zu



No. 5 GEISTESFREIHEIT 5

nicht getan; die Sittenlehre sollte weniger als irgend ein
Fach als «Fach», das an gewisse Stunden gebunden ist,
aufgefaßt und betrieben werden. Sie sollte aus den Beziehungen
der einzelnen Glieder der Lebensgemeinschaft hervorgehen,
und darum wäre die Volksschule der Ort, wo am fruchtbarsten

«Sitte» gelehrt werden könnte, denn da wäre der
unmittelbare Anlaß vorhanden, sie auch zu tun, und das ist ja
der Sinn und Zweck der Lehre, daß sie sich in Tat auswirke.

Wie in der Familie das ganze Zusammenleben, der Alltag

wie der Sonntag, für die Kinder eine praktische Sittenlehre,

Lebenslehre sollte bedeuten können, so sollte in der
Volksschule der ganze Unterricht, die ganze Schularbeit, das

Verhältnis zwischen Lehrenden und Lernenden, völlig
unaufdringlich, auf sittliches Wollen abgestimmt, auf sittliches
Tun gerichtet sein. Es gibt kein Fach, das nur Fach und
nicht zugleich auch Sittenlehre wäre. Willensbildung ist
jede genaue, Geduld erfordernde Arbeit; eine Fülle sittlicher
Werte läßt sich aus dem Geschichts-, Geographie- und
naturkundlichen Unterricht schöpfen; Handarbeit, Turnen, Schreiben,

Zeichnen bieten für die Charakterbildung ebenfalls
höchst wertvolle Anhaltspunkte. Mit einem Worte: der
gesamte Schulunterricht soll Sittenlehre, soll sittliche Tat sein;
und wenn er das ist, dann verdient die Schule, Erziehungsschule,

der Lehrer, Erzieher genannt zu werden.
Die besondern Sittenlehrstunden aber, die auch in einer

in diesem Sinne geführten Schule nicht fehlen sollen, am
allerwenigsten in einer solchen, dienen dazu, das Erlebte,
Getane nach seinem sittlichen Werte bewußter, klarer zu
erfassen, Folgerungen zu ziehen, sich selbst ernster Betrachtung

zu unterwerfen und an Vorbildern aus der engern und
weitern örtlichen und zeitlichen Umwelt sein eigenes Tun
und Lassen zu messen.

Gegen diese Auffassung des Ethikunterrichtes nimmt
sich die bloß als Stundenfach erteilte Sittenlehre ärmlich
und unvermögend aus, und sie wird ihrem eigentlichen.
Zwecke noch mehr und vielleicht ganz entfremdet, wenn die
«Leistungen» des Schülers in der Sittenlehre mit Zeugnisnoten

bedacht werden; denn da mag es leicht geschehen, daß

der Schüler, der sprachlich am gewandtesten ist, die beste
Note davon trägt, auch wenn er mit nichts bewiesen hat, daß
ihm die Lehre Erlebnis geworden ist.

Ein ethischer Unterricht, der nur auf das Moral-Wissen
ausgeht, ist fruchtlos. Menschen sollen gebildet werden,
mitfühlende, mitdenkende Menschen, die das, was sie als gut
erkannt haben, in die Tat umsetzen, und dabei nicht fragen:
«wem erweise ich das Gute?» oder: «welchen Vorteil habe
ich davon?» Erlebnis soll dem Kinde der sittliche Grundsatz

werden, als klar erkannte Notwendigkeit soll er sich
ihm aus dem Leben selbst ergeben und nicht — womit die
Kirche sich begnügt — ihm bloß als die Bedingung erschei-

jeder Zeit, Höchstes Glück der Erdenkinder sei nur die
Persönlichkeit.» Wo wäre aber Persönlichkeit ohne Leidenschaft, die
erst den Menschen zu seinem wahren Sein erhöht? Dies erfuhr
Marianne Willemer, die durch Goethes «Frühlingshauch und
Sommerbrand» zur Dichterin wurde und ihn mit Treue, die
jugendliche den alten Mann, begleitete, bis er selbst — gross und
getreu dem Höchsten — entsagte, in seelischer Freiheit, nicht
durch irgend äussere Rücksichten bewegt. Doch dass er sie
geliebt, blieb ihres Lebens unschätzbar köstlicher Edelstein. «Sag
ihm, aber sag's bescheiden: seine Liebe sei mein Leben; Freudiges

Gefühl von beiden wird mir seine Nähe geben,» so dichtete
sie, und: «Mein Leben will ich nur zum Geschäfte von seiner
Liebe von heut an machen, ich denke seiner, mir blutet 's Herz.
Kraft nah' ich keine, als ihn zu lieben so recht im Stillen, was
soll das werden! Will ihn umarmen und kann es nicht.» O wie
wahr ist es, dass das «Leben ist die Liebe, und des Lebens
Leben Geist», wie Marianne ausrief, er aber, Goethe, wie der
Jugendliche, der Knabe fast, seine erste Geliebte in den Himmel
hob, er verherrlicht nicht minder als Greis die Schöne, der «zu
eröffnen sein Herz» sich verlangt. «Wenn am Gebirg der Morgen

sich entzündet, Gleich, Allerheiternde, begrüss ich Dich,
Dann über mir der Himmel rein sich ründet, Allherzerweiternde,
dann atm' ich Dich. Was ich mit äusserm Sinn, mit innerm
kenne, Du Allbelehrende, kenn' ich durch Dich; Und wenn ich
Allahs Namenhundert nenne, Mit jedem klingt ein Name mit für
Dich.»

Goethe und Marianne von Willemer blieben für den ganzen
Rest seines Lebens, siebzehn Jahre lang, miteinander in
Briefwechsel. Im März 1831 beschloss Goethe (geboren 1478), Mariannen

alle ihre Briefe zurückzusenden. Er legte ihnen ein kleines
Gedicht und einen Zettel bei, in welchem er sie bat, das Paket
uneröffnet zu lassen «bis zu einer unbestimmten Stunde», das
heisst bis zu seinem Tode. Er selbst aber liess hierauf Paket

nen, der nachgelebt werden muß, wenn der dem Selbsterhaltungstrieb

entstammende Wunsch nach ewiger persönlicher
Lebensdauer sich erfüllen soll. Durch die ethische
Unterweisung soll die Jugend zu der Erkenntnis geführt werden,
daß jedes Menschen höchste Aufgabe darin besteht, ein
dienendes Glied der menschlichen Gesellschaft zu sein und
durch Pflege und Auswirkung seiner besten Anlagen
mitzuhelfen, das Leben auf eine höhere Wertstufe zu heben, das
jetzt für die meisten Menschen noch so unfreundliche,
leidvolle Dasein in ein Leben in Frieden, Freiheit und Gerechtigkeit

umzuschaffen.
Aber um diese Auffassung und Durchführung der

Sittenlehre in die Volksschule hineinzubringen, dazu muß
Menschenbildung (an Stelle der Bildung von Katholiken,
Protestanten, Parteimenschen irgend welcher Art) Volkswille,
Staatswille geworden sein, und müssen Lehrer aufstehen,
die die Erziehung in diesem tiefsten und umfassendsten
Sinne begreifen und in die Tat umzusetzen imstande sind.

Wir stehen noch tief unter dieser Stufe Menschlichkeit;
die schärfere Betonung der konfessionellen Gegensätze, der
man besonders katholischerseits heute wieder auf Schritt und
Tritt begegnet, das erneute Spielen mit dem furchtbarsten
aller Gedanken, dem Gedanken «Krieg», sind böse Zeichen.
Weitab noch stehen wir von dem ersten allgemeinen Dämmern

des freien, glücklichen Menschentums. Und so mögen
auch der Lehrer verhältnismäßig noch wenige sein, die kraft
ihrer Geistes- und Gemütsbildung über die Enge des Faches,
über die Enge religiöser und politischer -Denk- und
Empfindungsschranken hinausgewachsen sind und sich durchgerungen

haben zu jener weitausblickenden und tiefdringenden
Lebensanschauung, der die Vollkommenheit, d. h. die

Kraft und Tatwerdung aller im Menschen schlummernden
Anlagen des Geistes und Gemütes, der Edelmensch, die
höchste mögliche Gattung Mensch Ziel und Zweck allen
Sinnens und Schaffens und Strebens ist.

Bis die parteiliche und daher einseitige und unharmonische

Zielsetzung in der Erziehung überwunden und an
ihre Stelle das nicht von religiösen oder politischen Schranken

¦>eingeengte Menschentum als Erziehungsideal getreten
sein wird, dürfte noch geraume Zeit verstreichen. So etwas
ergibt sich nicht von heute auf morgen. Und nach dem
Rückschlag, den der Krieg für das sittliche Empfinden grosser

Massen gebracht hat, ist jenes Ziel noch viel weiter in
die Ferne gerückt.

Müssen wir Freidenker uns nun mit diesem Zustand
einfach begnügen? oder können wir unsern Kindern etwas
Besseres bieten? Sollen wir das nicht tun, indem wir sie
einen Sittenunterricht im Sinn und Geist unserer
Lebensanschauung genießen lassen?

Also doch eine vom Schulunterricht abgetrennte Unter-

und Briefe volle elf Monate liegen und sandte sie erst einen Monat

vor seinem Tode, am 10. Februar 1832, ab. Eine Woche später

empfing er Mariannens Versprechen, das Paket gewissenhaft
aufzubewahren. Dann schrieb er noch einmal am 23. Februar an
sie. Am 22. März verschied er. Das kleine Gedicht, das die
Briefe begleitete, hat folgenden Wortlaut: «Vor die Augen meiner
Lieben, Zu den Fingern, die's geschrieben, — Einst, mit heisse-
stem Verlangen So erwartet, als empfangen, — Zu der Brust,
der sie entquollen, Diese Blätter wandern sollen; Immer liebevoll
bereit, Zeugen allerschönster Zeit.»

Goethe, der grosse Liebende, vollendete nicht nur seine
Aufforderung, «die Welt zu kennen und nicht zu verachten», nein,
in edlem Wort und schöner Tat blieb er unermüdlich bis zum
letzten Tag. Frischestes Leben hat er sich erhalten, Goethe, von
dem der Engländer Carlyle sagen konnte: «Er ist die einzige
gesunde Seele von Tragweite, die ich durch mehrere Generationen
in Europa entdeckt habe.» Derselbe Carlyle sprach sich dahin
aus: «Dieses Mannes Existenz war für mich das Evangelium der
Evangelien und rettete mich, wie ich glaube, vor innerer und
äusserer Vernichtung.» Wirklich kann man Goethe als einen
Heros bezeichnen, berufen, der Führer der Menschen noch heute
zu sein.

In schöner Weise schliesst Brandes sein Buch und wir wollen

mit seinen Worten diese Zeilen enden. Goethe «kann aus
dem Thon der Kunst Menschen erschaffen und ihnen Leben
geben. Und er hat zugleich die Gabe des Forschers: er erklärt das
Weltall, die Entstehung der Erde, die Gestaltung der Planeten,
den innern Zusammenhang des Knochenbaus, das Wesen der
Kunst. Er ist ein Lebensquell und zugleich ein unerschöpflicher
Quell der Erkenntnis. In dem Eden der Kunst und Wissenschaft,
das er den Menschen eröffnet hat, sind der Baum des Lebens
und der Baum der Erkenntnis eins.»


	Brandes' Göthebuch

