
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 5

Artikel: Die heutige Philosophie : Schluss

Autor: Verweyen, J.M. (Schluss)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Jahrgang No. 5 ZÜRICH, 1. August 1922

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 5; Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :

J. Wanner, Mythenstra&e 9, Luzern
Postcheckkonto VII 10»

Ständige Mitarbeiter:
Frifc Bader, Zürich - Frau E. Fischer, Aarau - Prof. Dr. A. Forel,
Yvorne - Dr. Kämmerer, Dozent, Wien - H. C. Kleiner, Zollikon
H. Missbach, Zürich - Jacques Schmid, Nationalrat, Ölten - Robert
Seidel, Privatdozent, Zürich - Prof. Dr. Ferd. Vetter, Stein a. Rh.

Prof. Dr. J. Verweyen, Bonn - Dr. J. Wagner, Lausanne

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4L- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

„Die Erde dampft erquickenden Duft und ladet mich auf ihre
Flächen ein, nach Lebensfreud und großer Tat zu jagen."

Goethe.

Freidenker in der Schweiz,
auf den Plan

E. Br. Nicht daß ihr euer Sinnen, euer'n Menschen- und
Erdenglauben auf der Zunge traget, wie viele Kirchengläubige

ihre Religion, viele Mitläufer in großen Bewegungen
das phrasenhafte Bekenntnis ihrer Zugehörigkeit, nicht daß
ihr Gemeindlein bildet und- euere Lebensanschauungen mit
der Zahl der Anhänger rechtfertiget: «Sehet, wir sind
unserer viele», nicht daß ihr die Freiheit eueres Denkens dem
Willen eines «Oberdenkers», «Vordenkers» zum Opfer bringet,

rufen wir euch. Ihr sollt aber auch nicht euch in euch
selber einschließen, nicht denken, nie und nimmer: «Was
geh'n mich die andern an! wenn nur ich der alten Geistesfesseln

los und ledig bin!»
Was ist das große Geschehen im Leben der Menschheit,

das wir Geschichte nennen, anderes als die Summe des
Geschehens im einzelnen und kleinen! — Die Furcht der einzelnen

und die Denkträgheit der einzelnen haben die Macht
der wenigen, die geistige und wirtschaftliche Sklaverei, die
Unfreiheit jeglicher Art geschaffen. Und fragen wir ernsthaft

nach den ursprünglich Schuldigen am Kriege und an
der heutigen Not — ernsthaft und aufrichtig, nicht, wie es
meistens' geschieht, mit der Scheuklappe gegen die eigene
Schuld — so löst sich die ungeheure Schuld auf in eine
unermeßliche Vielheit unscheinbarer Einzelschulden, und die
Schuldigen sind die Lebenden, fast alle, und die Vergangenen

seit dem Erwachen des menschlichen Denkens, auch
fast alle. Es ist dieselbe kleine, unscheinbare Scüulä\ die
auch den Alltag vieler, vielleicht der meisten Menschen nicht
zu Schönheit und Freude emporwachsen läßt. Und was wird
die Zukunft anderes bringen als neuen Krieg und neues
namenloses Leid und Elend, wenn nicht die einzelnen sich
umwandeln, in der Richtung, daß sie das Erdenleben mit
tieferem Ernste erfassen, sich selbst erfassen als wirkende,
verantwortliche Teile eines großen Ganzen, einer
Lebensgemeinschaft, deren Gesundheit, Glück und Wert besteht
in der Gesundheit, dem Glück und dem Werte des einzelnen
Gliedes.

Solche Umwandlung ist heute noch eine vereinzelte
Erscheinung. Wenn auch viele Tausende sie an sich erfahren,
sie bewußt an sich vollziehen in klarer Erkennung des Zieles,

so bedeuten sie doch nur einzelne unter den Millionen,
die davon nichts wissen, die nicht über sich selber
hinausdenken, unter den Millionen innerlich versklavter Menschen,
unter dem Millionenheer der zu falschen Himmelreichen, zu
falscher Liebe, zu sinnlosem Hasse und zu sinnloser
Selbstopferung Verführten.

Wäre das Zahlenverhältnis umgekehrt, der Menschheitsgedanke

in den meisten lebendig, dann bedürfte es des Rufes
nicht; denn das allgemeine Gute und Schöne und Wahre
ergäbe sich aus der Güte, der Reinheit und Wahrhaftigkeit
der einzelnen, und der einzelne könnte getrost in Stille und

Zurückgezogenheit sein Gutes wirken, seine Gedanken pflegen,

das Land seines Glückes bauen, er wäre doch einbezogen

in das allgemeine Gute, und dessen wirkendes Atom.
Bei den Zuständen • aber, wie sie nun einmal sind,

gilt es, die Einsichtigen, die die Grundübel im Körper der
Menschheit erkannt haben, die von irreführenden Vorstellungen

über die Stellung des Menschen in der
Gesamterscheinung Welt Befreiten, die Frei- d. h. die Selberdenken-
den, zu sammeln zu dem Zwecke, mit vereinter Kraft zu
schaffen, was der Menschheit nottut: Befreiung von der
überlieferten geistigen Sklaverei und von der platten
Genügsamkeit mit sich selber in sittlicher Beziehung, — Erkenntnis,

daß die Erde die Stätte ist, wo sich unser Leben
endgültig vollzieht, — und damit Weckung des Willens, diese
Heimat Erde, dieses einzige Leben so schön und so reich
auszugestalten als nur möglich, und Weckung der Einsicht,
daß der große Strom Leben, von dem das Einzelleben nur
ein winzig Wellchen ist, nur dann klar und ruhig seines
Weges ziehen kann, wenn seine einzelnen Teilchen rein und
klar sind, und daß die Sonne sich nur in einem reinen
Streue spiegelt, die Sonne des Wohlseins, des Friedens, d°«
Glückes, die nur am hellen Himmel der Erkenntnis leuchtet.

Diesem, edleren Zustande streben wir zu, diesen möchten

wir schaffen helfen. Da gilt es die Mächte zu bekämpfen,

die den überlieferten schlechten Zustand aus Herrschsucht,

Selbstsucht oder aus Verblendung zu erhalten,
errungene Fortschritte rückgängig zu machen trachten. Und
es gibt keine bessere Art des Kampfes, als dem Unzulänglichen

und Schlechten das Bessere, Edlere entgegenzusetzen.
Nicht mit Krieg ist der Krieg zu besiegen, sondern einzig
durch den Frieden. Solcher Kampf aber liegt nicht im
Machtbereich des einzelnen; den muß eine Gesamtheit führen;

eine Gesamtheit nur, eine von demselben starken Willen

zum Guten durchdrungene Vielheit zusammenwirkender
Kräfte schafft die Werke, die die Menschheit allmählich zu
einer höheren Stufe der Lebensauffassung und Lebensführung

hebt; es sind Werke der Erziehung, der Geistes- und
Herzensbildung und der Menschenliebe.

Zur Schaffung solcher Werke mahnen wir zur Sammlung.

— Die Not der Menschheit ruft euch auf den Plan, ihr
Erkennenden!

Die heutige Philosophie.
Von Prof. Dr. .1. M. Verweyen.*)

(Schluss.)
Philosophie und Religion befinden sich seit den ältesten

Zeiten in reger Wechselwirkung. Weil alle Religion in ihrer
Weise auf eine Gesamtanschauung der Wirklichkeit und des
Menschenlebens zielt und neben gefühlsmäßigen Bestandteilen

immer auch bestimmte Vorstellungen von dem
Zusammenhang der Dinge, ein Weltbild, enthält, berührt sie sich

*) Eine Zuschrift lässt uns vermuten, dass die Ausführungen
im 1. Teil dieses Artikels als wertende Stellungnahme gegenüber
den dort berührten Problemen aufgefasst worden sein könnten.
Da der heute erscheinende Schluss vielleicht ebenfalls zu einer
solchen Auffassung Anlass geben könnte, heben wir hervor, dass
wir den Artikel Verweyen lediglich als orientierenden betrachten.

Die Red.



2 GEISTESFREIHEIT No. 5

mit den, dem Ziele nach gleich gerichteten, wenngleich mit
anderen Mitteln unternommenen Bemühungen der Philosophie.

So erklärt es sich, daß alle führenden Denker in einem
freundlichen oder feindlichen Sinne den religiösen Anschauungen

ihres Kulturkreises gegenüberstehen. Anderseits
läßt sich zeigen, daß die Entwicklung theologischen Denkens
mannigfach beeinflußt wird durch die Wandlungen der
Philosophie. Dieser allgemeine Sachverhalt findet auf die heutige

Philosophie besondere, nach ihren Vertretern
wechselnde Anwendung.

Der von der naturphilosophischen Strömung getragene,
1906 von Häckel ins Leben gerufene «Deutsche Monistenbund»

(dessen erster Vorsitzender der Bremer liberale Pfarrer

Kalthoff war) begriff es als seine Aufgabe, «den Mächten

der Vergangenheit eine überlegene geistige Macht in
Gestalt einer einheitlichen neuzeitlichen Weltanschauung auf
naturwissenschaftlicher Grundlage entgegenzustellen». Zur
Abwehr der Angriffe, die im Namen der Naturwissenschaft
namentlich von Seiten Häckels erhoben wurden, entstand
1907 (von Dennert gegründet) der nach dem deutschen
Astronomen des 17. Jahrhunderts benannte Keplerbund, dessen
heutiger wissenschaftlicher Leiter B. Bavink in einem Buche
über allgemeine Probleme der Naturwissenschaft (2. Auflage
1922) eine freiere Auffassung gegenüber der alten Kirchenlehre

zum Ausdruck bringt, vor allem im «monistischen»
Sinne eine Absage an den alten Wunderbegriff vollzieht.
Vielfach ist in den Schriften des Keplerbundes die Rede von
einem Theomonismus (Theos Gott), worunter die Zurück-
führung aller Erscheinungen auf die oberste Welteinheit des
biblischen Gottes verstanden wird.

Auch bei den kulturphilosophischen Denkern der Gegenwart

zeigen sich Beziehungen zum religiösen Problem.
Innerhalb der Marburger Schule wirkt in dieser Hinsicht die
Kantische Lehre nach: alles, was der Mensch außer dem
guten Lebenswandel noch tun zu müssen vermeine, um Gott
wohlgefällig zu sein, sei «statutarischer Afterdienst der Rer
ligion», d. h. für die wahre Religiosität belanglos, vielleicht
sogar gefährlich. Nicht Moral auf Religion, sondern Religion

auf Moral zu gründen, war die Absicht Kants, der die
Erkenntnis unserer Pflichten als «göttlicher Gebote», also
eine gewisse Beziehung der Moral auf die Idee eines
vollkommenen Wesens als das Wesenhafte des religiösen
Bewußtseins ansah. Natorp dagegen befürwortet eine von
jedem Gottesbegriff losgelöste «Religion innerhalb der Grenzen

der Humanität» und versteht unter dieser die Vollkraft
des Menschentums im Menschen; unter humaner Bildung:
nicht einseitige Entwicklung des intellektuellen oder des
sittlichen oder des aesthetischen Vermögens, noch weniger
der bloß physischen Kräfte der Arbeit und des Genusses,
sondern die Entfaltung aller dieser Seiten des menschlichen

Brandes' Göthebuch.)
Von 0. Volkart.

Diese Goethebiographie in dem erfreulicherweise neu erstandenen

freigeistigen Organ den Lesern warm zu empfehlen,
besteht ¦ ein guter Grund, da hier der Standpunkt festgehalten ist,
dass Goethe «der grosse, den Kampf entscheidende Protest gegen
den Supranaturalismus war».

Brandes, wir wissen es alle, ist einer der tiefst und höchst
belesenen Geister Europas, dieser Däne ist seit Jahrzehnten einer
der scharfsichtigsten, geistvollsten Kritiker, von ihm ist ein Buch
über Goethe, trotz der unzähligen vorhandenen, nicht Ballast.
Alle eng-nationalistischen Gesichtspunkte liegen Brandes fern,
er schreibt sein Buch gerade vom Gesichtswinkel «jener bedeutenden

Minderzahl jetzt lebender, geistig reger Menschen ohne
nationale und religiöse Vorurteile, die nicht die Sprache mit ihm
(Goethe) gemein haben». Für Lehrer ist dies Brandes-Werk
besonders schätzbar, weil der nordische Denker nicht blinden Kult
mit Goethe treibt, sondern unter anderm zeigt, was der Jugend
an diesem grössten Dichter der letzten drei Jahrhunderte zu er-
schliessen Wert hat und möglich ist, was aber nicht. Hier ist
gesagt, was diejenigen, die Selbsterziehung im Auge haben —
allzuviele sind es ja leider nicht — von Goethe lernen können,
«angefangen von den elementaren, doch so wichtigen Eigenschaften

wie streng durchgeführte Ordnung und nie erlahmender
Fleiss bis zu der Feinhörigkeit gegenüber der leitenden Stimme
der eigenen Natur, der daraus entspringenden Tatkraft, der
Entwicklung feiner Empfindlichkeit und vielseitiger Humanität».
Ohne Götzendienerei erfasst Brandes das Grosse, das Wichtigste:
Goethe «war ein Schöpfer in der Schöpfung, eine Vernunft in
der Allvernunft — eine Natur in der Allnatur, wie man von

*) Erich Reiss, Verlag, Berlin, 1922. 606 Seiten.

Wesens in ihrem gesunden, normalen, gleichsam gerechten
Verhältnis zu einander, in dem Verhältnis, worin sie einander

so viel wie möglich fördern und so wenig wie möglich
beeinträchtigen. — Innerhalb der Badener Schule hat sich
Windelband eingehend mit der Religionsphilosophie Kants
auseinandergesetzt. Ohne die Unterscheidung von
Naturgesetzen und Normen preiszugeben, ordnet Windelband die
Wirksamkeit dieser dem Zusammenhang von Ursache und
Wirkung innerhalb des seelischen Geschehens ein. Die
Frage, ob das Sollen eine Freiheit im Sinne der
Durchbrechung der Naturgesetzlichkeit voraussetze, wird von Kant
bejaht, von Windelband verneint, indem dieser die den
Normen innewohnende Gültigkeit, bezw. die in ihnen uns
zum Bewußtsein kommende Verpflichtung als eine Kraft
deutet, die innerhalb des seelischen Geschehens die Erfüllung

der Normen herbei zu führen sucht. Schärfer als Kant
hebt Windelband den Widerspruch des Uebels und Bösen
mit einem unendlich vollkommenen Schöpfer hervor. Er
gibt sich nicht zufrieden mit dem Hinweis auf die erzieherische

Bedeutung des Uebels, sondern sieht die Frage offen,
ob «eine weise und gütige Allmacht nicht schmerzlosere Mittel

zur Erreichung ihrer Absichten hätte ausfindig machen
können». Wie Windelband in seiner Erkenntnislehre mit
dem Begriff eines Normalbewußtseins operiert, so findet er
das Eigentümliche der Religion darin, daß diese das
Normalbewußtsein als eine übersinnliche Wirklicnkeit betrachtet,
als das metaphysisch «Heilige», d. h. die ewige Verwirklichung

des «Wahren, Guten und Schönen».
Außerhalb der Philosophenschulen hat Kant die

protestantische Theologie unseres Zeitalters stark beeinflußt, vor
allem mit seiner Formel: «Ich mußte das Wissen aufheben,
um für den Glauben Platz zu bekommen.» Das «Erlebnis»
des Frommen beansprucht in der protestantischen Theologie,
eine mehr oder weniger selbständige Erkenntnisquelle zu
sein, während die katholische Theologie seit Thomas von
Aquino größeren Nachdruck auf Verstandesargumente
gelegt und dies neuerdings noch in ihrer Ablehnung der
Erlebnis-Theologie des Modernismus zum Ausdruck gebracht
hat. Eine, gleichfalls von Kant beeinflußte, Versöhnung von
Glauben und Wissen anstrebende «Philosophie des Als ob»

(Vaihingen) erklärt sich bereit, «den hohen ethischen und
aesthetischen Wert der religiösen Fiktionen» anzuerkennen
und «für deren Aufrechterhaltung mit Entschiedenheit
einzutreten», die religiösen Vorstellungen als «schöne Mythen»
festzuhalten, deren «Wahrheit» im gewöhnlichen Sinne zu
behaupten ebenso plebejisch sei als sie zu verneinen. Solche
auf praktische «Fruchtbarkeit» eingestellte Betrachtungen
pflegt als Pragmatismus (James) bezeichnet zu werden.

In den Bereich der Religion weist die Frage: Was ist
Leben? Als Problem der Sinngebung verstanden, berührt

einem Staat im Staate spricht. Und er ist für sich allein eine
ganze Kultur.» Leider hat das Deutschland der Bismarckischen
Aera gerade eine Eigenschaft entwickelt, die es bei Goethe nie
fand, den Hochmut, und es hat die Wahrheit des Sprichwortes
erfahren müssen: Hochmut kommt vor dem Fall.

Mit mancher Behauptung von Brandes können wir unmöglich
einig gehen; wenn er von Lessing sagt, dieser sei «die reine
Intelligenz und Aufklärung ohne jedwede Grundlage von Natursinn»

gewesen, so lässt sich dies durch die Arbeiten Lessings
wirklich belegen, wenn aber Brandes noch hinzufügt «oder
Geschichte», also Lessing ohne jedwede Grundlage von Geschiebte
— so schütteln wir denn doch den Kopf und wundern uns, dass
Brandes nicht wenigstens in den vorzüglichen Bänden Erich
Schmidt's über Lessing sich rasch daran erinnern liess, was
Lessing auf historischem Gebiet leistete. Mit Freude lesen wir
wieder einmal die prächtigen Worte der Mutter Goethes, die uns
zur rechten Lebensweisheit auffordern: «Ich freue mich des
Lebens, weil noch das Lämpchen glüht — suche keine Dornen —
hasche die kleinen Freuden — sind die Türen niedrig, so bücke
ich mich — kann ich den Stein aus dem Wege tun, so tue ich's
— ist er zu schwer, so gehe ich um ihn herum — und so finde
ich alle Tage etwas, 'das mich freut.» Erwähnen wir dabei, um
uns bewusst zu sein, wie nah immer und immer von der Jugend
bis ins Alter, der Sohn die Lebensstimmung seiner Mutter als
die beste und förderndste festhielt, an den berühmten Vierzeiler
Goethes, dessen Inhalt in den Werken tausendfach variiert
wiederkehrt: «Willst du in die Ferne schweifen? Sieh, das Gute liegt
so nah. Lerne nur das Glück ergreifen, denn das Glück ist
immer da.» Könnte man den fruchtbaren Willen, allem die beste
Seite abzugewinnen, doch den ewig jammernden, griesgrämigen
Leuten einimpfen, die deshalb unglücklieh sind, weil sie das
Sauersehen zum Prinzip erhoben haben. Da predigt Goethe:
«du halte von hängenden Köpfen dich fern und lebe dir immer



No. 5 GEISTES FREIHEIT 3

sie zugleich die Lebensphilosophie. Seit den Tagen Ciceros
und Senecas ruht eine besondere Betonung auf dem Namen
der Welt- und Lebensweisheit, die zu vermitteln der wahre

Philosoph berufen sein soll. In der akademischen Philosophie

der Gegenwart überwiegt bei weitem die Befassung mit
theoretischen Fragen. Lebensphilosophie erscheint den meisten

heutigen Denkern als ein nicht rein wissenschaftliches
und darum im «kritischen Verstände» kaum zu rechtfertigendes

Unternehmen. Solche Auffassung bedeutet eine

starke Einengung der «Weltweisheit» und steht in schroffem
Gegensatze zu dem Typus eines Denkers wie Friedrich
Nietzsche (t 1900). Dieser erblickte in dem phiolsophischen
Gelehrten nur eine Vorstufe für den («eigentlichen»)
Philosophen, der nicht durch die in der bisherigen Kultur enthaltenen

Werte zu untersuchen, sondern vor allem neue Werte
zu verkünden habe. Nietzsches Lebensauffassung gipfelt in
der höchsten Bejahung des Daseins, trotz aller Schrecknisse
und Leiden, in der Absage an bloßes Behagen und Genießen,
in dem unbeirrten Willen zum Werke, in dem Bekenntnis:
«Wirf den Helden in deiner Seele nicht weg, halte heilig
deine höchste Hoffnung!» Sie steht in ausgesprochenem
Gegensatz zu Schopenhauers Lehre von der Verneinung des

Willens zum Leben. Sein oder Nichtsein? Das ist die große
Wertfrage, die sich durch die Lebensanschauungen der
Jahrhunderte und Jahrtausende hindurchzieht und in der
Lebensphilosophie unseres Zeitalters aufs neue erwacht ist.
Von den Pessimisten heute wie ehedem in den Tagen des

Sophokles verneint, findet sie bei den Optimisten ihre
ungeschwächte Bejahung, bei den Aktivisten dagegen etwa
nach Art Rudolf Euckens, eine Antwort, die das Dunkel und
die Widersprüche unseres Daseins nicht in naivem Optimismus

verleugnet, aber ebensowenig einem müden Pessimismus

ausliefert, sondern zu geistig überwindender Tat
aufruft. Solche «heroische» Lebensauffassung verkündet ' der
selbst durch viel Dunkel hindurch geschrittene, heftig
verfolgte, von seinem Berliner Lehrstuhl einst um seiner freien
Anschauung willen verdrängte, seines Augenlichtes beraubte,
aber gleichwohl als Greis von mehr als 90 Jahren das Leben
heroisch bejahende Eugen Dühring. (Sein Buch über «Den
Wert des Lebens» erschien 1902 in 6. Auflage.) Im Zeichen
bejahender Grundwertung steht ferner die heutige Wirksamkeit

eines Mannes wie Johannes Müller, dessen «Vergegenwärtigung»

der Bergpredigt die Gestalt Jesu den nach
«persönlichem» Leben verlangenden Menschen näher zu bringen
sucht. Die «Quellen des Lebens» möchte er ihnen wieder
eröffnen, dazu ihnen ein «Wegweiser» sein, ihnen helfen,
alles Machwerk von sich abzuschütteln, zu Echtheit und
Schlichtheit zurückzukehren, ihr ureigenes Leben zu leben.
Er begnügt sich nicht mit bloßer Lehre, sondern übt eine
Art praktischer Seelsorge aus. Eine große Schar suchender

von vornen!» Wenn Goethe uns lehrt, statt nach dem Jenseits
zu schielen oder unnütz ins schwarze Loch des Todes zu starren,
dem wir doch alle verfallen müssen «nach ewigen ehernen grossen

Gesetzen, denen keiner entrinnt, ob er trübselig oder
tatkräftig das Leben anpackt, — wenn Goethe uns lehrt, «gedenk
zu leben!» statt des mönchischen «memento mori»!, so hat er den
Leibspruch von seiner Mutter geerbt, die gern sagte: «Lerne zu
leben, lebe zu lernen!» Die heitere Lebenslust Goethes, im Gröss-
ten und Tiefsten bewährt, trieb ihn auf verschiedenen Feldern
des Genusses über das hinaus, was ihm selbst und was seiner
Nachkommenschaft zuträglich war, — es ist, um nur Eines zu
nennen, ganz sicher, dass das rasche Dahinsterben einiger Kinder

Goethes, sowie das zerfahrene unglückliche Leben des Sohnes
August mitbewirkt waren durch die allzu grosse Vorliebe des
Vaters (und seiner Frau Christiane) für den Wein. U. s. w. Da
alles und alle auf Erden Fehler haben, so ist dies auch bei Goethe
— trotz den Goethebonzen! — der Fall, aber «alle menschlichen
Gebrechen sühnet reine Menschlichkeit». Goethe als Dichter,
als Seher, als Mensch ist von einem solchen Reichtum des
Wesens, einer solchen innigen Herzhaftigkeit, dass alle Schwächen
und Fehler verblassen vor der «Liebe Dauerkern». Man greift
Goethe immer und immer wieder an, weil er zu viele Liebsten
gehabt habe, doch wo ist ein Dichter, dem die Frauen mehr zu
verdanken haben an Reinheit der Beziehungen zu ihnen?
Petrarca und Dante und Goethe haben der Frau die höchste Stelle
eingeräumt. Und das Innerste von Goethes Seele blieb immer
dem Erlebnis treu, das er — fast ein Knabe noch — mit Gretchen
hatte. Die Frau als Höchstes, das uns hinanzieht. Immer war
er ein Schwärmer, wenn auch — selbstverständlich und zum
Glück — nicht immer so als reines Kind, wie da er zum erstenmal

die Gestalt fand, die ihm als Ideal so lang, so lang erschien,
dass er bis ins höchste Alter nur ihr sein Allerheiligstes in den
Mund legte. Hören wir, wie der Jugendliche liebt! In einer klei-

Menschen pflegt er jährlich zu gemeinschaftlicher
Aussprache über Lebensfragen, zu gegenseitiger Anregung und
Persönlichkeitsbildung zu versammeln (von 1906—14 auf
Schloß Mainberg in Unterfranken, seitdem auf Schloß Elmau
in Oberbayern). In der unbedingten Gegnerschaft gegen
einseitige Verstandesbildung («Intellektualismus») berühren
sich mit Johs. Müller lebensphilosophische Schriftsteller wie
Hermann Kutter (Pfarrer in Zürich), der das «Unmittelbare»
als die Grundbedingung eines Vollmenschentums preist, —
Arthur Bonus (bis 1904 Pfarrer, seitdem als Schriftsteller
bei Florenz lebend), der das «innerliche, lebendige Sichberühren

mit der Welt schaffenden Kraft und Macht» seinem
neuen Mythos zu Grunde legt, — sowie Walter Rathenau,
der die Gefahren einer mechanisch-technischen Lebensord-
nung hervorhebt. Gegen die bloße Schätzung des Intellekts
richtet sich ebenfalls Bergsons Lehre von der «schöpferischen

Entwicklung». — Der Lebensphilosophie die ihr
gebührende Stellung einzuräumen, bildet schließlich auch das
Ziel meiner «Sieben Bücher der Weisheit», deren beide ersten
Bände, «Der Edelmensch und seine Werte» (2. Aufl. 1922),
sowie «Der religiöse Mensch und seine Probleme» im Verlage

von E. Reinhardt-München erschienen sind. (In denen
aber, das sei hervorgehoben, entsprechend unserer im Artikel
«Wir» (No. 4) gekennzeichneten geistigen Einstellung die
durch den Intellekt erschlossenen Wirklichkeitserkenntnisse
vollauf verwertet sind. — Die Red.)

Praktischer Idealismus,
Wege zur sozialen Tat in Amerika und in der Schweiz.

(Aus dem von Dr. Jean Wapner, Generalsekretär der Ligue pour
TAction Morale, Lausanne, an der Hauptversammlung der F. V. S.

vom 11., Juni a. c. in Luzern gehaltenen Vortrag.)
Am 15. Mai 1876 rief der ursprünglich zum Rabbiner

bestimmte Felix Adler in New-York mit einigen Gesinnungsfreunden

die »Society for Ethical Culture» ins Leben. Die
Gründung dieser «Gesellschaft für ethische Kultur» bedeutet
einen wichtigen Fortschritt in der Entwicklungsgeschichte
der Menschheit. Wohl hatten sich in Amerika schon vorher
nicht staatlich organisierte Hilfskräfte zu sozialem Wirken
vereinigt, doch handelte es sich in diesen Fällen ausschließlich

um Einzelbestrebungen verschiedener theologischer oder
philosophischer Richtungen, die nur jenem Teilzweck dienten,

der ihrer besondern Einstellung der Welt und den
Menschen gegenüber entsprach. Mit der «Ethischen Gesellschaft»
Felix Adlers entstand zum ersten Male eine Gemeinschaft,
die auch da vereint, wo alle Einzelströmungen sozialer
Bestrebungen sich trennen. Das Charakteristische dieser
Gesellschaft ist der Umstand, daß sie sich einzig auf die
moderne Wissenschaft und das moderne Gewissen gründet; an

nen Gesellschaft traf er das schlichte Mädchen. Vom Augenblick
an, wo er sie zum erstenmal sieht, verfolgt ihn die Gestalt auf
allen Wegen und Stegen. Er schreibt einmal einen Brief nieder,
«was er wünschte, dass Gretchen ihm schriebe». Sie liest sein
Konzept durch, und da er es als das grösste Glück bezeichnet,
wenn einer, der sie schätze und anbete, einen solchen Brief von
ihr erhielte, unterschreibt sie ihn halb im Scherz. Vor
Entzücken will er sie umarmen. «Nicht küssen!» sagt sie, «das ist
so was Gemeines; aber lieben, wenn's möglich ist.» Und er betet
sie an, er drückt sein Gesicht auf ihre Hände Sie gab niemandem

die Hand, litt keine Berührung; nur setzte sie sich manchmal
neben Wolfgang, besonders wenn er schrieb oder vorlas, und

dann legte sie ihm vertraulich den Arm um die Schulter und sah
ihm mit ins Buch oder ins Blatt.» Gewiss, der reifere Goethe
wusste «sich fest anzusaugen an geliebte Lippen», doch blieb er
den Jugendversen immer treu «und ihre Gunst bleibt immer
Gnade, und ich muss immer dankbar sein.» Dass die Frauen
den «vor Liebe Kranken» nicht verschmachten Hessen, sie haben
wahrlich gut daran getan «und in ihren Engelsarmen ruhte die
zerstörte Brust sich wieder aus». Wo sind — ausser bei Shakespeare

— noch Frauen von solchem Adel geschildert, dem Adel
der höchsten Natürlichkeit, wie bei Goethe? Nur Klärchen Eg-
mont's und Iphigenie will ich noch nennen. Goethe hat
Iphigenie beinah zur Göttin gemacht. Welch schönere Würdigung
könnte je eine Frau sich wünschen? «Sie ist zurückhaltend und
weiblich; aber sie hat einen Rechtssinn, der sie alles aufs Spiel
setzen lässt, ihr eigenes Wohl wie das Heil ihrer Lieben. Sie
kann nicht lügen, nicht betrügen.» Das Urbild war Charlotte
von Stein; der Dichter musste sie nach vielj ähriger Liebe
dennoch verlassen, da sie nicht die Seine werden konnte. Dass auch
sie ihn — die Gattin eines Andern und durch einen Andern Mutter

— wahr geliebt, bezeugen die Verse, die sie in Verzweiflung
niederschrieb, als er ins Ausland, nach Italien, floh: «Ach, ich


	Die heutige Philosophie : Schluss

