
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 4

Artikel: Die heutige Philosophie [Teil 1]

Autor: Verweyen, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GrEJSTESFREIHEIT No. 4

Wirklichkeitsdenken ist das Wesen des Positivismus;
unsere geistige Einstellung, besonders ihr zweites Merkmal,
berechtigt und verpflichtet also, uns Positivisten zu nennen.
— Wir wollen uns aber klar sein, daß auch wir, um unser
Leben aufzubauen, über die erkannte Wirklichkeit hinausgehen

und Vorstellungsreihen bilden, für die wir in der
Wirklichkeit kein Gegenstück festgestellt haben.***)

Wir können hier absehen von den Künsten, in denen ja
selbstverständlich das freie Spiel der Phantasie unbekümmert

um Wirklichkeiten gestalten darf. — Auch wir lassen
unser Handeln von Idealen mitbestimmen und anfeuern;
manch einer in solchem Maß, daß er sich für unser eigenes
Ideal, — einer Vorstellung, die erst verwirklicht werden soll
— der Erkenntnis der gesellschaftlichen Tatsächlichkeiten
trotzend, schwerster persönlicher Gefahren aussetzt. Wir
machen ferner Hypothesen (Annahmen) über die Erkenntnis
der Wirklichkeit hinaus, wenn diese für unser Kausalbedürfnis

noch nicht vollständig genug ist. Wir machen solche
Hypothesen, unter strengster Beobachtung der Denkgesetze, in
engster Anlehnung an die schon erkannte Wirklichkeit. Sie
sind eine auf der Wirklichkeit konstruierte Möglichkeit, oder
nach Verweyen (Philosophie des Möglichen) «ein
wissenschaftlich fundiertes Vielleicht». Infolge unseres Bedürfnisses,

die Hypothesen zu bewahrheiten, d. h. zu erforschen,
ob sie der Wirklichkeit entsprechen, wirken sie befruchtend
auf unsere Erkenntnistätigkeit zurück. Ein besonders
klassisches Beispiel ist die hypothetische Annahme chemischer
Elemente, denen man, ohne sie zu kennen, sogar bestimmte
Eigenschaften zuschrieb. Die Chemiker, durch solche
Annahmen zu planvoller Forschung getrieben, bewahrheiteten
die Hypothese durch den Nachweis, daß die Elemente wirklich

existieren.
Zu Hypothesen prinzipiell gleicher Natur sind wir auch

genötigt, wenn wir die Einzelerkenntnisse (Forschungsresultate
der Einzelwissenschaften) philosophisch zu einem

Gesamtbild' verknüpfen wollen.
Wenn der Positivismus dergestalt über Wirklichkeitserkenntnisse

hinauszugehen genötigt ist, drängt sich die
Frage auf, wodurch er sich denn noch von der Metaphysik
unterscheide.

Wir können uns hochstehende, neueste metaphysische
Systeme denken, die wie der Poisitivismus bestrebt sind, mit
gleicher Genauigkeit Rücksicht auf die Wirklichket zu
nehmen. Daneben bestehen jene, entwicklungsgeschichtlich
meist früher entstandenen oder dann in frühere
Entwicklungsphasen einzuordnenden Systeme, die in für uns
offensichtlicher Weise an der Erkenntnis der Wirklichkeit vorbeigehen.

So z. B. die christliche Metaphysik, besonders der
Fegfeuer-, Höllen- und Paradiesglaube katholischer Prägung.

Aller echten Metaphysik eignet aber ein besonderes
Kennzeichen: Das heiße Bemühen, die menschliche Erkenntnis

hinter die Wirklichkeit zu treiben; der Versuch, hinter
den Wirklichkeitserkenntnissen, die — zwar im Sinn einer
Vervollkommnung — stetig ändern, ein Feststehendes, das
Absolute zu finden. Bei Plato und Hegel z. B. in der «Idee»,
bei Spinoza in der «Gott-Substanz», bei Hartmann als das
«Unbewußte».

Von unserer Erkenntnis aus betrachtet, sind alle diese
Bestreben, so sehr sie auch durch die Behauptung gestützt
sein mögen, es lägen ihnen besondere Erkenntnisvermögen
zu Grunde, hypothetischer Natur. Es läßt sich nachweisen,
daß «besonderes Erkenntnisvermögen» und «Absolutes» gar
leicht Mäntelchen werden, hinter welchen sich der Drang zu
den oben geschilderten Projektionen versteckt. — Der Meta-
physiker wird zu einer interessanten Umwertung gezwungen:

Seine Hypothese, in der er das Absolute zu erfassen
glaubt, wird ihm wichtiger als die Wirklichkeitserkenntnisse,
welche zu einer Art vergänglichem Schein herabsinken. Die
Hypothese, welcher der Positivist mit größter Vorsicht
gegenübersteht und die für ihn ständige Nachprüfung an der
Wirklichkeit erheischt, kann dem Metaphysiker zu etwas
werden, dem er in erster Linie und für alle Zeiten — be-

dingslose — Wahrheit zuerkennt.
Die Annahme des Absoluten, einer in den wechselnden

***) Besonders in diesem Punkt ist unsere Zielerklärung nicht
umfassend genug.

Erscheinungen ruhenden Erkenntnis bringt allerdings etwas
Beruhigendes. Als ihr großer Fehler — neben jenen, die
sich aus dem bisher Gesagten ergeben — darf nicht verkannt
werden, daß sie die immer fortschreitende Wirklichkeitserkenntnis

prinzipiell nicht mitmachen kann. Eine Erkenntnis,
die im Widerspruch zum Absoluten steht, kann nicht

oder höchstens nur mit gewundener Logik und bemäntelndem

Zugeständnis anerkannt werden, da ja das Absolute den
Titel beständiger Wahrheit bekommen hat. Die Metaphysik
ist also prinzipiell nicht entwicklungsfähig; abgesehen von
Zutaten und Veränderungen, die sie unbeschadet des Absoluten

vornehmen kann. Dazu kommt als Nachteil: Das
Absolute, besonders wenn es irgendeine Gott-Form gefunden
hat, zieht gar leicht Intoleranz bis zum fanatischen Haß alles
andern mit sich. Die Tatsachen liefern den Beweis.

Unsere positivistische Geisteseinstellung wird hinwiederum

mit dem Vorwurf belastet, sie entbehre des kräftigenden,
tiefen Haltes; trivial lapidar ausgedrückt tönt der

Vorwurf etwa so: «Die Wissenschaft ändert immer, die Religion
bleibt ewig wahr.»

Wir nehmen den Vorwurf an — und wandeln ihn zu
unserm Ehrentitel: Da der Fortschritt der positivistischen
Erkenntnis sich im Sinne einer fortschreitenden Anpassung
an die Wirklichkeit vollzieht, wird, wie schon erwähnt, das
Menschengeschlecht immer planvoller in deren Gang
eingreifen können, zu immer mächtigerem Herrn der Welt werden.

Diese Macht aber stellen wir in den Dienst des Lebens,
um es sorgenloser, vollkommener, gesünder, herrlicher und
friedvoller zu gestalten. — Die Entwicklung des Denkens
geht von autistischen- zum Wirklichkeits - Denken. Wir
stehen also mit unserer geistigen Einstellung auf der Seite
der Zukunft. — Endlich: Wie könnte die stetige
Vervollkommnung unserer Erkenntnis unsere Kräfte lähmen! In}
Gegenteil: mit Freude tauchen wir ein in den ewig sich
weitenden Strom des Erkennens; unser stetig wachsendes
Bewußtsein wird uns hindern, selber in den Fehler der Unduldsamkeit

zu fallen; aus unserer geistigen Einstellung schöpfen
wir Hochgefühl und tätige Kraft.

Die heutige Philosophie.
Von Prof. Dr. J. M. Verweyen.

Ein vielgestaltiges Bild philosophischer Bemühungen um
Erkenntnis letzter Dinge ist es, das uns die Geschichte
enthüllt. Beim ersten Eindruck gewinnt es den Anschein, als ob

die Fülle solcher Gedankenbildungen unübersehbar sei und
jeglicher inneren Einheit entbehre. Ein tieferer Blick aber
gewahrt, daß im Wechsel der Jahrhunderte und Jahrtausende
gewisse Fragen immer wiederkehren und gemäß der
allgemeinen geistigen Zeitlage ihre Beantwortung finden. Diese
Antworten selbst wieder zeigen bei aller Abweichung im
einzelnen eine Verwandtschaft. Es heben sich Grundrichtungen
(Typen) sowohl in der philosophischen Fragestellung als auch

in den Lösungsversuchen aus dem Wechsel der Geschichte
heraus. Das Gleiche gilt von dem gegenwärtigen philosophischen

Geistesleben. Auch heute offenbart sich in der
zunächst verwirrenden Mannigfaltigkeit von Schulen und
Richtungen eine gewisse Einheit, zeigen sich Hauptgesichtspunkte
und Betrachtungsweisen, durch die sich die einzelnen
Denkergruppen von einander abheben. Mehr äußerlich betrachtet,
unterscheiden sich die philosophischen Lager der Gegenwart
je nach ihrer Anknüpfung an führende Denker des 19.

Jahrhunderts. So spricht man von einem Neukantianismus der

sog. Marburger Schule Hermann Cohens sowie der
Kantgesellschaft, von einem Neufichteanismus, der seit einigen
Jahren in der «Deutschen philosophischen Gesellschaft» seine

organisierte Pflege gefunden hat, ferner von einer Erneuerung

Hegels, Sendlings und Schopenhauers (nach welchem

letzteren eine von P. Deussen gegründete Gesellschaft
genannt ist), endlich von einem an den französischen Denker
Comte anknüpfenden Neupositivismus. In sachlicher
Hinsicht kann man von vier Hauptrichtungen in der heutigen
Philosophie sprechen: von einer naturphilosophischen und

kulturphilosophischen, von einer religions- und lebensphilosophischen

Richtung.
Die seit dem 18. Jahrhundert übliche Gegenüberstellung



No. 4 GEISTESFREIHEIT 3

einer auf Erfahrung (empirisch) aufgebauten Naturerklärung
und einer rein gedanklichen (spekulativen), in Begriffen und
Ideen bestehenden Naturbetrachtung führte im 19. Jahrhundert

immer mehr zu einer Trennung von Naturwissenschaft
und Naturphilosophie. Schon Kant, der mit den Naturwissenschaften

seiner Zeit aufs beste vertraut war, stellte die
grundlegende Frage nach den allgemeinsten Voraussetzungen des
Naturerkennens. Schelling und Hegel setzten die Betrachtungen

fort, ohne dabei Verständnis und Zustimmung
seitens der Naturforscher zu finden. Diese wandten sich
vielmehr mit Geringschätzung von einer sie fremdartig
berührenden Philosophie ab, um dann vielfach auf ihre eigene
Weise zu einem «Materialismus» im Sinne der «Einheit von
Stoff und Kraft» (Büchner) zu gelangen. Erst um die Wende
des 20. Jahrhunderts erwachte die Naturphilosophie zu neuem
Leben und erhöhter Anerkennung und darf heute als
selbständige phiolsophische Richtung gelten. Sie' überläßt den
Naturwissenschaften die Erforschung der Tatsachen und
ihrer Zusammenhänge, während sie selbst das Wesen der
Naturwissenschaft, die Formen und Methoden ihres Erkennens

sowie die Bedeutung ihrer Ergebnisse für eine
möglichst einheitliche, widerspruchsfreie Gesamtanschauung von
der Natur und ihren letzten Zusammenhängen zum Gegenstand

nimmt.
Schon zu Beginn der sechziger Jahre war ein Physiker

der Wiener Universität, Ernst Mach (f 1916) durch die Lektüre

Kants zu philosophischer Arbeit angeregt worden. Die
Grundgedanken Machs (Auflösung der Naturerklärung in
einfachste Naturbeschreibung, Verdrängung des ursäch-

- liehen Kraftbegriffs durch den "Begriff funktionaler
Abhängigkeit, die Theorie der Erkenntnis im Sinne der «Anpassung
der Gedanken an Tatsachen oder Anpassung der Gedanken
aneinander», die ¦Zurückführung alles Naturerkennens auf
Empfindungen) kehren bei einem na turphiolsophisch
gerichteten Physiologen wie Verworn (t 1922) wieder, vor
allem aber bei dem epochemachenden Vertreter der
physikalischen Chemie, Wilhelm Ostwald, der durch seine
190.1 an der Leipziger Universität gehaltenen Vorlesungen,
außerdem durch Gründung einer besonderen Zeitschlaft («An-
nalen der Naturphilosophie») besonders zur Wiederbelebung
dieses Gebietes gewirkt hat. Seine Energetik führt alles
Weltgeschehen auf den Grundbegriff der Energie zurück
und stellt in praktischer Hinsicht den «energetischen Imperativ»

auf: «Vergeude keine Energie, verwerte sie!» Von
seinem zoologischen Fachgebiete aus drang Ernst Häckel
(t 1918) zu allgemeineren Fragestellungen vor, auf Grund des

von Darwin übernommenen, aber in selbständiger Weise
beleuchteten und begründeten Entwicklungsgedankens. Die
1899 erschienenen, in mehr als zwanzig fremde Sprachen
übersetzten «Welträtsel» (im Untertitel als «gemeinverständliche

Studien über monistische Philosophie» bezeichnet) be-

LUeraiur. '

Francisco Ferrer, ein Märtyrer der freien Jugenderziehung und
modernen Kulturschule. Von Pierre Ramus (Rudolf Gross-
mann). Verlag Erkenntnis und Befreiung, Wien-Klosterneuburg

1921/1922. Preis Fr. 1.—. Mit Bildnis.
Diese Schrift ist im Jahr 1910 erstmalig von P. Ramus

herausgegeben worden, «nach authentischen Quellen und Materialien,
insbesondere nach den dokumentarischen Veröffentlichungen des
Comite du defense des victimes de la röpression espagnole». (Paris,

Schleicher freres.) Es ist in deutscher Sprache die am besten
orientierende Darstellung des Wollens und Schicksals jenes
Begründers der spanischen neuen Schule, des Mannes, der für seine
armen geknechteten Volksgenossen eine neue Zeit freier, wahrer
Brüderlichkeit zu bereiten am Werk war. Die Bedeutung der
Schrift von Ramus, deren Ankauf und Lektüre wärmstens
empfohlen sei, ruht darin, dass Ferrers Name sehr richtig nicht «für
eine ausschliesslich antiklerikale und antikatholische Bewegung
ausgenützt wird, was geeignet wäre, die allgemeine Aufmerksamkeit

und Empörung von anderen Formen der Bedrückung und
Ausbeutung abzulenken». Ferrer war weit mehr als ein Bourgeois-
Freidenker, er wollte «das arbeitende Volk zur vollständigen Los-
lösung und Abkehr von der Gewaltmacht der Staats- und
Kapitalmenschen erziehen».

Was Ferrers Standpunkt zur Schule betrifft, so" können wir
den Gegensatz zum heutigen System kurz nach seinen eigenen
Worten festlegen. In der heutigen Schule «handelt es sich darum
— nach Ferrer — zu verhindern, dass das Kind je anders denkt,
als wie man es, zur Aufrechterhaltung der bestehenden Gesellschaf

tseinrichtungen, gewollt hat; es handelt sich darum, einen
Menschen aus ihm zu machen, der dieser gesellschaftlichen
Maschine genau angepasst ist». Was Ferrer dagegen will und was

mühen sich, die «sieben Welträtsel» Du Bois-Reymonds auf
ein einziges allumfassendes Welträtsel, das Substanz-Problem,
zurückzuführen. Hier spricht keineswegs der vermessene
Anspruch, «alle Welträtsel gelöst zu haben». Gerade die
letzte Seite des Buches (weder von Gegnern noch von Anhängern

gebührend gewürdigt) klingt aus in das Staunen über
das «allgewaltige Weltwunder», in das Eingeständnis, «daß
wir dem innersten Wesen der Natur vielleicht noch ebenso
fremd und verständnislos gegenüber stehen wie Anaximan-
der und Empedocles vor 2400 Jahren, wie Spinoza und Newton

vor 200 Jahren, wie Kant und Goethe vor 100 Jahren».
Ja, daß uns «dieses eigentliche Wesen der Substanz immer
wunderbarer und rätselhafter wird, je tiefer wir in die
Erkenntnis ihrer Attribute, der Materie und Energie eindringen,

je gründlicher wir ihre unzähligen Erscheinungsformen
und deren Entwicklung kennen lernen». (Bezüglich der
Einzelheiten dieser Richtung sei verwiesen auf Verweyen,
Naturphilosophie, 2. Aufl., Verlag Teubner.)

Die kulturphilosophische Richtung der Gegenwart richtet
sich, wie ihr Name andeutet, auf das «Reich der geistigen
Werte», dessen Grundlagen, Wurzeln, Prinzipien sie
aufzudecken strebt. Innerhalb der Marburger Schule zeigt sie sich
in Hermann Cohens Werken über Logik der reinen Erkenntnis,

Ethik des reinen Willens und Aesthetik des reinen
Gefühls sowie in Paul Natorps Buch über Piaton, in welchem
er bereits einen Vorläufer Kants und seiner
transzendentalphilosophischen Fragestellung nachzuweisen sucht. Das
Motto dieser Schule lautet gleichsam: «Im Anfang war die
Tat,» sofern das Grundgesetz der Taten aufgedeckt werden
soll, durch die der Mensch auf allen Gebieten der Kultur
seine Gegenstände erbaut. Im gleichen Sinne, wenngleich
vielfach in veränderter Ausdrucksform wirkt die Badener
Schule, deren Begründer, Wilhelm Windelband (f 1916), die
Philosophie als «kritische Wissenschaft von den allgemeingültigen

Werten» definiert. Eine Fortbildung erfuhren seine
Untersuchungen durch Heinrich Rickert (früher Freiburg,
jetzt Heidelberg), der die Grenzen der naturwissenschaftlichen

Begriffsbildung« sowie den Gegensatz von Kulturwissenschaft

und Naturwissenschaft scharf hervorkehrt. Diese
sei Gesetzeswissenschaft, welche jedes Geschehen aus einem
allgemeinen Gesetze abzuleiten suche; jene dagegen
Ereigniswissenschaft, die das einmalige Geschehen in seiner Beziehung

zu irgend einem Kulturwert zu verstehen trachte. In
beiden Fällen also handle es sich um ein verschiedenes Prinzip

der Begriffsbildung, um eine verschiedene Methode, den
Gegenstand der Erkenntnis zu gewinnen. Betrachte man die
Wirklichkeit als Natur, so sehe man ab von jeder Bewertung.
Rede man dagegen von Kultur, so beziehe man ein Sein oder
Geschehen auf bestimmte geistige Werte. Unter Anknüpfung

an Windelbands Unterscheidung von Urteil und
Beurteilung, von Sein und Wert, Gesetz und Norm stellt Rickert

das wahre Ziel jeder eigentlichen Erziehung ist, «besteht darin,
den physischen, intellektuellen und moralischen Willen des Kindes

zu respektieren; jeder Fortschritt wird durch die Abschaffung
irgend eines Zwanges gekennzeichnet», der Erzieher will nicht
dem Zögling etwas aufzwingen, sondern die Kräfte des Zöglings
selbst hervorrufen und zur Entfaltung bringen. «Der. Erzieher,
der wirklich dieses Namens würdig ist, wird alles durch das
freiwillige Entgegenkommen des Kindes erreichen». — Man wende
nicht ein, das sei alles pure Theorie, Ferrer hat eine grosse
Anzahl Schulen selbst ins Leben gerufen und nach seinen Ideen hat
er sowohl, als viele andere mit beglückenden Resultaten Schulen
geleitet; ja Ferrers eigene befreiende Tätigkeit war so mächtig,
dass die mit dem katholischen Klerus unter einer Decke steckende
Regierung Spaniens nach seiner völligen Beseitigung trachtete.
Dazu bot dann der Aufstand in Spanien 1909 willkommene
Gelegenheit: Ferrer wurde, soweit die Akten zu urteilen erlauben,
zu Unrecht als Anführer und geistiger Urheber des Aufstandes
vom Kriegsgericht verurteilt. Er musste den Erschiessungstod
erleiden und er starb als Held. Mit Festigkeit hatte er alle
Annäherungsversuche der Mönche, ihn zu knechtischer Abbitte zu
veranlassen, von sich gewiesen, und rief den Soldaten, die ihrerseits

auch nur als Opfer des verbrecherischen Militarismus das
Urteil an ihm vollstrecken mussten, zu: «Zielt gut, meine Kinder!
Ihr könnt nichts dafür. Ich bin unschuldig Es lebe die moderne
Schule!»

Wie sehr wäre zu wünschen, dass viele Menschen gleich Ferrer
den Weg der persönlichen Initiative beschreiten würden! Ferrer
liess sich, wie J. Gordon in seiner trefflichen kleinen Broschüre
der soz. Jugendbibliothek No. 16, Zürich 1917, dargetan hat, «nicht
beirren durch die bestehende Einrichtung, dass die Erziehung und
der Unterricht ein Monopol der Besitzenden sind, dass der
Erzieher ein sanktionierter Berufserzieher sein, muss», was mit - an-



4 GEISTES FREIHEIT No. 4

das Urteilen als seelischen Vorgang dem Urteil als die in
ihm erfaßte Gültigkeit gegenüber, trennt er das zeitlich
verlaufende Denken von dem richtig und zeitlos Gedachten.
Demgemäß stellt er allgemein Lebenswerte und Kulturwerte
einander gegenüber und versteht unter letzterem Gebilde, die
«zur bloßen Lebendigkeit in einer Art von Gegensatz stehen».
Den Gedanken, Kulturwerte auf Lebenswerte zu stützen,
müsse man in jeder Hinsicht aufgeben. Das Leben erhalte
Wert immer erst dadurch, daß wir mit Rücksicht auf «in sich
ruhende Eigenwerte» aus ihm ein Gut machen. Das bloße
Leben bleibe stets «Bedingungsgut» und könne Wert nur
erhalten als Voraussetzung der Verwirklichung von anderen
Gütern, deren Werte um ihrer selbst willen gelten. Nicht
etwa stehe die Kultur im Dienste des Lebens, sondern es
dürfe nur das Leben im Dienste der Kultur stehen. Nicht
darauf, ob die Kultur mehr oder weniger «lebendig», sondern
allein darauf komme es an, welche Werte durch ihre
Lebendigkeit verwirklicht werden. Darum bleibe es eine sinnlose
Phrase zu behaupten, daß der Sinn des Lebens das Leben
selber sei.

Die hiermit von Rickert zurückgewiesene Denkweise des
Naturalismus und Biologismus neigt dazu, unterschiedslos
alles Geschehen als Natur und Leben zu betrachten, bloße
Muskelkraft und Geistigkeit zu verwechseln, die Frage nach
der Entstehung nicht reinlich von der Frage nach dem Werte
und der Gültigkeit zu' trennen. Solche Verwechslung pflegt
im Bereiche des Denkens als Psychologismus bezeichnet zu
werden, dessen Ueberwindung vor allem Husserls «logische
Untersuchungen» gewidmet sind. (Schluß folgt.)

Gregor Mendel.
Zum 100. Geburtstage.

Von Paul Kämmerer.
Leben und Sterben Gregor Mendels, weiland Priors im

Augustinerstifte zu Brünn, bieten in ihrem äußeren
Verlaufe1) wenig Merkwürdiges: ein beschauliches Klosterdasein,
Lehrtätigkeit in der Klosterschule, fleißige Arbeit im
Klostergarten. Aus diesem Klostergarten aber erblühte Mendels
unsterbliches Werk: viele tausend Kreuzungsversuche an
Pflanzen.machten Mendel zum Begründer der neuzeitlichen
Vererbungslehre.

Kreuzt man eine rotblühende Rasse der Wunderblume
mit einer weißblühenden, so sind die Blüten der Nachkommen
rosafarbig. Zieht man aus dieser Kinder- eine Enkelgeneration,

so blüht die Hälfte rosa wie die Eltern, ein Viertel blüht
rot, das übrige Viertel weiß wie die Großeltern. In der Ur-

*) Eine ausführliche MendeZ-Biögraphie hat Prof. Dr. Hugo
Iltis-Brünn in Arbeit. Einstweilen vgl. Punnet-Iltis, «Mendelis-
mus», Brünn, bei C. Winiker, 1910.

dem Worten meistens bedeutet, dass der sogen. Erzieher ein
unfreier Diener des Patriotismus, des Kapitals ist, nämlich derer,
die an der Regierung sind und ihm Brot geben, wie man zu sagen
pflegt, obwohl dies falsch ist, und dass der Lehrer endlich auch
noch, und nicht zuletzt, der Sklave und Vertreter der zurückgebliebenen

«religiösen Machthaber» sein soll! Man hat von unserer
Zeit so viel als vom «Jahrhundert des Kindes» gefaselt; welch ein
Hohn! Gordon hat mit Recht diese kleinbürgerliche Phrase
zerpflückt, dies Jahrhundert «mit der immer tiefer gehenden
Vernichtung der Familie als Erziehungsstätte, mit der brutalen
Militarisierung der Jugend». Wer's aber nicht glaubt, dass unser LTn-
terrichtssystem ganz allgemein unzulänglich ist, der nehme
Pestalozzi zur Hand und vergleiche, was er getan und für recht
gehalten, und wie heute gewirtschaftet wird von denen, die seines
Geistes keinen Hauch verspürt haben! Um den Dünkel zu dämpfen,

mit dem wir uns als das «Volk Pestalozzis» blähen, vergleiche
man die Art der Volksbildung, die in Dänemark zu Hause ist, mit
der unsrigen, worüber die Schriften Dr. Wartenweilers (im
Rotapfel-Verlag Erlenbach-Zürich 1921) Auskunft geben.

Das Vorbild Ferrers aber soll uns mit Kraft erfüllen, um nach
bestem Können mitzuhelfen, Menschenkämpfer und sonnige
Menschen der Zukunft heraufzurufen, nicht in der blossen Lernschule
des Staates, sondern in «neuen Schulen, in welchen unmittelbar
jene Grundsätze angewendet werden, die dem menschlichen und
gesellschaftlichen Ideal jener entsprechen, die die Herkömmlichkeiten,

Vorurteile, Grausamkeiten, Betrügereien und Lügen, auf
denen die heutige Schule aufgebaut ist, verwerfen.»

Gründet neue Schulen, helft mit an neuen Schulen, das ist
•die wichtigste aller Lehren, die wir aus Ferrer zu ziehen haben!

Gründung neuer Schulen im Geist Ferrers! Und Lehrer in
diesem Geist müssen aufstehen, sagen wir's mit dieses, guten
Vorbilds Worten: «Menschen, die fähig sind, sich immerfort zu ent-

enkelgeneration liefern die Weißblühenden unter sich nur
weiß-, die rotblühenden wieder nur rot-, die rosablütienden
aber alle drei, rot-, rosa-, und weißblühende, und zwar abermals

im Verhältnis von 1:2:1.
Kreuzen wir eine rot- und eine weißblühende Erbsenvasse,

so blühen alle Mischlinge derart rot, daß man sie von
der roten Stammpflanze nicht unterscheiden kann. Die Enkel

sondern sich in je drei rote und einen weißen. Erst die
Urenkel beweisen, daß dieses abweichende Verhältnis von
3 : 1 eigentlich mit dem früheren übereinstimmt, weil wieder
die weißen und nur ein bestimmtes Viertel der roten Enkel
untereinander rein weiß, beziehungsweise rein rot weiterziehen,

während die übrigen zwei Viertel in den hievon
abgeleiteten Urenkeln eine Trennung in 3/4 rote und */4 weiße
bewirken.

Bezeichnen wir die eine von beiden gekreuzten
Eigenschaften (in unseren Beispielen Farbmerkmale; es könnten
ebenso Gestalts- oder Tätigkeitsmerkmale sein) mit a, die
andere mit b, so sind alle Kinder aus a b zusammengesetzt. Da
es gleichgültig ist, ob eine weibliche Keimzelle mit Anlage a
von einer männlichen mit Anlage b befruchtet wird oder
umgekehrt, so dürfen wir statt und nebst ab auch b a schreiben. '

Die Zusammensetzung konnte aber keine Vermengung,
sondern nur eine Aneinanderlagerung sein, denn bei 50 v. H.
der Enkel haben sich ja die vereinigten Elemente wieder
getrennt. Sind sie so imstande, sich zu separieren, so offenbar

auch, sich neuerdings beliebig zu kombinieren. Alle aus
ab und ba möglichen Kombinationen aber lauten: aa, ab,
ba,bb. Das heißt: jene Enkel, die sich hier aus gleichen
Anlagen aa, bb zusammensetzen, sind fortan reinzüchtende
Vertreter der großelterlichen Ausgangsformen; die übrigen, in
denen zweierlei Anlagen stecken, repräsentieren die gemischtrassigen,

weiterhin spaltenden Nachkommen. Nach
Wahrscheinlichkeit läßt sich vorausberechnen, daß die vier
Kombinationen nahezu je gleich oft eintreten, solange jede weibliche

Keimzelle mit Anlage a dieselbe Aussicht hat, von einer
männlichen mit Anlage a befruchtet zu werden, wie von einer
männlichen mit Anlagen b, und insolange jede männliche
Keimzelle mit Anlage 6 ebensoviel Chance hat, eine weibliche
mit Anlage b aufzufinden, wie eine ebensolche mit Anlage a.

Daraus ergeben sich die tatsächlichen Zahlenverhältnisse.
Der zuletzt betrachtete Erbsenfall, wo die gemischtrassigen
genau so aussehen wie das eine Viertel der reinrassigen, so
daß sich bei den Enkeln eine Spaltung von 3 : 1 statt 1:2:1
ergab, unterscheidet sich von einander nur durch einen
nebensächlichen Umstand: nur dadurch, daß hier überall, wo
a dabei ist, a allein sichtbar wird, weil es b gleichsam so
bedeckt wie eine farbige Glasplatte eine darunter gelegte farblose

Platte verschwinden macht. Wegen des völligen
Vorherrschens der einen Eigenschaft in der Kindergeneration
heißt dieser Fall Dominanzregel.

wickeln, die fähig sind, sich selbst zu erneuern. Menschen, deren
grösste Kraft ihre geistige Unabhängigkeit ist, die nie an irgend
etwas gefesselt sind, die immer bereit sind, das Bessere
anzunehmen, die glücklich sind im Triumph neuer Ideen, die danach
streben, ein volles vielseitiges Leben zu leben.» 0. Vt.

Kammerer Paul, Allgemeine Biologie, zweite, verbesserte Auflage.
Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart und Berlin. 1920.

Wir haben es hier mit einem naturwissenschaftlichen Werke
zu tun, dessen Erscheinen jn den Kreisen, die naturwissenschaftliches

Denken und Wissen als notwendigen Bestandteil ihrer
Weltanschauung erachten, freudig begrüsst werden wird. Paul
Kammerer hat ein eigenes Talent, wissenschaftliche Probleme in
eine Form zu kleiden, dass sie auch vom Laien verstanden werden

können, und er erreicht diese Gemeinverständlichkeit, ohne
im geringsten der strengen Wissenschaftlichkeit Abbruch zu tun.
Kraft dieses höchst schätzenswerten Vorzuges eignet sich das
Buch sowohl zur Einführung in die «Lehre vom Leben» — man
darf wohl sagen: in naturwissenschaftliches Denken — für Leser,
die sich erst in die Materie einzuarbeiten haben, wie. als klares,
in den einzelnen Teilgebieten knappes, und doch den ganzen unter

den Begriff «allgemeine Biologie» fallenden Fragenkomplex
berührendes Repetitorium für diejenigen, die in ihrem
naturwissenschaftlichen Denken der Auffrischung und Neuorientierung
bedürfen. Kammerer fasst Biologie als die Lehre von den
Lebenserscheinungen in ihrer Gesamtheit (Lebensäusserungen und
Lebensformen) auf, und er nennt sein Buch allgemeine Biologie,
weil er aus dem Gesamtgebiet der Biologie diejenigen Tatsachen
zur Sprache bringt, die den weitesten Geltungsbereich haben,
d. h. einer möglichst grossen Zahl von Einzelerscheinungen
gemeinsam sind, also Reizbarkeit, Bewegbarkeit, Stoffwechsel,Wachs-


	Die heutige Philosophie [Teil 1]

