
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 4

Artikel: Wir : die geistige Einstellung [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Jahrgang No. 4 ZÜRICH, 1. Juli 1922

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 5. Jahrgang

Erscheint monatlich

Geschäftsstelle :
J. Wanner, Mythenstra&e 9, Luzern

Postcheckkonto VII 1033

Ständige Mitarbeiter:
Frift Bader, Zürich - Frau E. Fischer, Aarau - Prof. Dr. A. Forel,
Yvorne - Dr. Kämmerer, Dozent, Wien - HL C. Kleiner, Zolllkon
H. Missbadi, Zürich - Jacques Schmid, Nationalrat, Ölten — Robert
Seidel, Privatdozent, Zürich - Prof. Dr. Ferd. Vetter, Stein a. Rh.

Prof. Dr. J. Verweyen, Bonn - Dr. J. Wagner, Lausanne

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

Raum 8 Rp.

Von Wahrheit ich will nimmer lan,
Das soll mir bitten ab hein Mann.
Auch schafft, zu schrechen mich, hein Wehr,
Kein Bann, hein Acht, wie fast und sehr
Man mich damit zu schrechen meint.

Ulrich v. Hutten.

Wir.
Die geistige Einstellung.

H. C. K. — «Das Ziel der Freigeistigen Vereinigung sind
Menschen, die ihr Leben aufbauen auf den Erkenntnissen,
welche ihnen ihr eigener Geist erschließt, der frei von
geistig dogmatischer Beeinflussung und Gewalt zu denken
vermag.*) — Da sind keine Programmpunkte, 'die, einmal
erreicht, Aufhören und Ausruhen gestatten. Unsere
Zielforderung blickt auf ein Ganzes; sie verpflichtet auf das
Bemühen, das Leben — Welt-, Lebensanschauung und
Lebensführung — von einer bestimmten geistigen" Einstellung her
gestalten zu wollen. Keine Einstellung engender inhaltlicher
Art, sondern — man könnte fast sagen — eine Methode, welche

erst zu Inhalten führen soll. Der Bereich unserer
Forderung umspannt die gesamte geistige Kraft; ihre Gültigkeit
erstreckt sich über Lebens-Dauer.

Das eine Kennzeichen der geforderten Einstellung ist
Selbständigkeit, Befreiung von äußerem geistigem Druck.
Scheinbar eine Forderung von abgegriffener Banalität, durch
die Verfassungen moderner Kulturstaaten in den Artikeln
über Glaubens-, Gewissens-, Preß- und Redefreiheit jedem
Menschen in einem gewissen Ausmaß zugesichert. — Doch:
von der Orthodoxie wird geistige Selbständigkeit je und je,
vom Altertum bis heute, theoretisch verneint und praktisch
mit allen zweckmäßigen Mitteln — heute mit wirtschaftlichem
Druck und sozialer Aechtung — zu erwürgen gesucht. Mit
geschicktester Ausnutzung menschlicher Trägheit, menschlichen

Anlehnungsbedürfnisses und menschlicher Furcht
wird Anlehnung an geistige Leitung, Unterwerfung unter
die Autorität als lockendes Gegenideal herausgemeißelt: Ein
Ideal, das wirkt wie süßes Narkotikum. Das ist Gegnerschaft,

die gefährlich ist und Anhänger findet; heute wieder
mehr als je. Darum brauchen wir uns unserer Forderung
nicht zu schämen, sie kann noch keine abgeschliffene Münze
sein, sobald sie nur über die Phrase hinaus zu ernsthafter
Anstrengung führt. Im Gegenteil: wir müssen unser Ziel
immer wieder leuchtend emporhalten und an der Menschen
stolzes Streben appellieren, aus sich selbst eine Persönlichkeit

sein zu wollen.
Das zweite Merkmal unserer Einstellung, welches wir

als «innere Freiheit» zu bezeichnen pflegen, ist die Bereitschaft,

beim Erkennen unsern (erkennenden) Bewußtseinsinhalt

mit der Wirklichkeit in Einklang zu bringen. Mit dem
Begriff Wirklichkeit sei die Außenwelt, im speziellen natür-

*) Art. 1 unserer Satzungen. — Heute würden wir eine klarere
und vollständigere Fassung suchen. Aeussere Rücksichten
hindern uns zu ändern. Wenn wir auch prägnanten Ausdruck als
notwendige Forderung anerkennen, so muss diesmal die
Interpretation, zu der wir uns bekennen, an erster Stelle stehen.

lieh auch der psychische Inhalt der Mitmenschen, bezeichnet;

auch unsere eigene Psyche (Bewußtes und Unbewußtes)
kann in seinen Geltungsbereich fallen; dann, wenn sie im
Vorgang der Innenschau (Introspektion) Gegenstand der
Erkenntnis wird.**)

Psychologie, im Besondern die Psychoanalyse, und
neuerdings auch die Soziologie, voran die französische Schule
unter der Führung Dürckheims, zeigen funktionell und
entwicklungsgeschichtlich, daß das Streben zu solchem
Wirklichkeitsdenken eine schwere Belastung trägt: das autistische
Denken (Prof. Bleuler). Wir verlegen (projicieren) beim Er--
kenntnisvorgang unbewußt Teile unserer eigenen Psyche aus
uns hinaus; glauben, sie in der Wirklichkeit wahrzunehmen
und erklären sie dann auch unbedenklich als Wirklichkeit.
Solche Verlegungen sind durch unser Gefühls- und Triebleben

bedingt. Zum Teil auf diesem Wege ist der Götterglaube

entstanden; besonders der gütige und gerecht
vergeltende Gott ist die Verwirklichung eines menschlichen
Bedürfnisses. —• Die Psychoanalyse hellt ferner auf, wie bei der
Erforschung unseres eigenen Seelenlebens die Wirklichkeit
gefälscht werden kann, dadurch daß wichtigste Elemente
infolge Verdrängung durch Unlustgefühle nicht erfaßt,
andere infolge gefühlsmäßiger Ueberschätzung in ihrer Bedeutung

zu hoch angeschlagen werden können. — Da nach den
bisherigen Erfahrungen die Erkenntnis der Wirklichkeit
immer weiterschreitet, können selbst solche Erkenntnisse, die
einmal durchaus mit der zu einem gewissen Zeitpunkt erfaßbaren

Wirklichkeit übereinstimmten, zu Hemmungen des
Wirklichkeitsdenkens werden; sie können aus irgendwelchen
Gründen, die wohl 'auch meistens gefühls-triebmäßiger
Herkunft sind, zu einer «vorgefaßten Meinung», zu einer Art
innerem Dogma werden, welches eine Anpassung an neue
Erkenntnisse nicht mehr zuläßt. Als Beispiel gelte der
Forscher, der sich neueren umfassenderen Forschungsresultaten
nicht mehr anpassen kann.

Das eine Motiv unserer Forderung Wirklichkeitsdenken
ist das einfache Wahrheitsbedürfnis; freilich weit über den
Anwendungsbezirk des täglichen Wahrheitsstrebens
hinausgreifend. Das andere ist die Erfahrung, daß nur bei richtiger

Erkenntnis der Wirklichkeit zweckmäßig und erfolgsicher

in deren Gang eingegriffen werden kann. — Solange
die Menschen im Blitz die Strafe eines erzürnten Gottes
sahen, beteten und opferten sie der Gottheit — und wurden
dennoch erschlagen. Wer elektrische Spannungen und
Entladungen als Bedingungen des Blitzes erkennt, schafft sich
Blitzschutzvorrichtungen und bezwingt die Gefahren der Natur.

Naturbeherrschung ist nur möglich bei richtiger
Naturerkenntnis. Desgleichen bei der Kulturentwicklung: Erst
wenn wir einmal die Bedingungen der Menschheitsentwicklung

richtig erkannt haben werden, können wir das soziale
Geschehen zweckmäßig bestimmen, bewußte Kulturpolitik
treiben. Körperliche und seelische Leiden lassen sich — von
Zufällen abgesehen — nur heilen, wenn die Diagnose der
Wirklichkeit entspricht.

**) Bs ist uns natürlich klar, dass auch unser (erkennender)
Bewusstseinsinhalt — in allererster Linie — wirklich ist. Um
aber nicht fortwährend zu der fast wie "Wortspielerei klingenden
Terminologie «erkennende» und «erkannte Wirklichkeit» gedrängt
zu werden, wählten wir obige Bezeichnungsweise.



GrEJSTESFREIHEIT No. 4

Wirklichkeitsdenken ist das Wesen des Positivismus;
unsere geistige Einstellung, besonders ihr zweites Merkmal,
berechtigt und verpflichtet also, uns Positivisten zu nennen.
— Wir wollen uns aber klar sein, daß auch wir, um unser
Leben aufzubauen, über die erkannte Wirklichkeit hinausgehen

und Vorstellungsreihen bilden, für die wir in der
Wirklichkeit kein Gegenstück festgestellt haben.***)

Wir können hier absehen von den Künsten, in denen ja
selbstverständlich das freie Spiel der Phantasie unbekümmert

um Wirklichkeiten gestalten darf. — Auch wir lassen
unser Handeln von Idealen mitbestimmen und anfeuern;
manch einer in solchem Maß, daß er sich für unser eigenes
Ideal, — einer Vorstellung, die erst verwirklicht werden soll
— der Erkenntnis der gesellschaftlichen Tatsächlichkeiten
trotzend, schwerster persönlicher Gefahren aussetzt. Wir
machen ferner Hypothesen (Annahmen) über die Erkenntnis
der Wirklichkeit hinaus, wenn diese für unser Kausalbedürfnis

noch nicht vollständig genug ist. Wir machen solche
Hypothesen, unter strengster Beobachtung der Denkgesetze, in
engster Anlehnung an die schon erkannte Wirklichkeit. Sie
sind eine auf der Wirklichkeit konstruierte Möglichkeit, oder
nach Verweyen (Philosophie des Möglichen) «ein
wissenschaftlich fundiertes Vielleicht». Infolge unseres Bedürfnisses,

die Hypothesen zu bewahrheiten, d. h. zu erforschen,
ob sie der Wirklichkeit entsprechen, wirken sie befruchtend
auf unsere Erkenntnistätigkeit zurück. Ein besonders
klassisches Beispiel ist die hypothetische Annahme chemischer
Elemente, denen man, ohne sie zu kennen, sogar bestimmte
Eigenschaften zuschrieb. Die Chemiker, durch solche
Annahmen zu planvoller Forschung getrieben, bewahrheiteten
die Hypothese durch den Nachweis, daß die Elemente wirklich

existieren.
Zu Hypothesen prinzipiell gleicher Natur sind wir auch

genötigt, wenn wir die Einzelerkenntnisse (Forschungsresultate
der Einzelwissenschaften) philosophisch zu einem

Gesamtbild' verknüpfen wollen.
Wenn der Positivismus dergestalt über Wirklichkeitserkenntnisse

hinauszugehen genötigt ist, drängt sich die
Frage auf, wodurch er sich denn noch von der Metaphysik
unterscheide.

Wir können uns hochstehende, neueste metaphysische
Systeme denken, die wie der Poisitivismus bestrebt sind, mit
gleicher Genauigkeit Rücksicht auf die Wirklichket zu
nehmen. Daneben bestehen jene, entwicklungsgeschichtlich
meist früher entstandenen oder dann in frühere
Entwicklungsphasen einzuordnenden Systeme, die in für uns
offensichtlicher Weise an der Erkenntnis der Wirklichkeit vorbeigehen.

So z. B. die christliche Metaphysik, besonders der
Fegfeuer-, Höllen- und Paradiesglaube katholischer Prägung.

Aller echten Metaphysik eignet aber ein besonderes
Kennzeichen: Das heiße Bemühen, die menschliche Erkenntnis

hinter die Wirklichkeit zu treiben; der Versuch, hinter
den Wirklichkeitserkenntnissen, die — zwar im Sinn einer
Vervollkommnung — stetig ändern, ein Feststehendes, das
Absolute zu finden. Bei Plato und Hegel z. B. in der «Idee»,
bei Spinoza in der «Gott-Substanz», bei Hartmann als das
«Unbewußte».

Von unserer Erkenntnis aus betrachtet, sind alle diese
Bestreben, so sehr sie auch durch die Behauptung gestützt
sein mögen, es lägen ihnen besondere Erkenntnisvermögen
zu Grunde, hypothetischer Natur. Es läßt sich nachweisen,
daß «besonderes Erkenntnisvermögen» und «Absolutes» gar
leicht Mäntelchen werden, hinter welchen sich der Drang zu
den oben geschilderten Projektionen versteckt. — Der Meta-
physiker wird zu einer interessanten Umwertung gezwungen:

Seine Hypothese, in der er das Absolute zu erfassen
glaubt, wird ihm wichtiger als die Wirklichkeitserkenntnisse,
welche zu einer Art vergänglichem Schein herabsinken. Die
Hypothese, welcher der Positivist mit größter Vorsicht
gegenübersteht und die für ihn ständige Nachprüfung an der
Wirklichkeit erheischt, kann dem Metaphysiker zu etwas
werden, dem er in erster Linie und für alle Zeiten — be-

dingslose — Wahrheit zuerkennt.
Die Annahme des Absoluten, einer in den wechselnden

***) Besonders in diesem Punkt ist unsere Zielerklärung nicht
umfassend genug.

Erscheinungen ruhenden Erkenntnis bringt allerdings etwas
Beruhigendes. Als ihr großer Fehler — neben jenen, die
sich aus dem bisher Gesagten ergeben — darf nicht verkannt
werden, daß sie die immer fortschreitende Wirklichkeitserkenntnis

prinzipiell nicht mitmachen kann. Eine Erkenntnis,
die im Widerspruch zum Absoluten steht, kann nicht

oder höchstens nur mit gewundener Logik und bemäntelndem

Zugeständnis anerkannt werden, da ja das Absolute den
Titel beständiger Wahrheit bekommen hat. Die Metaphysik
ist also prinzipiell nicht entwicklungsfähig; abgesehen von
Zutaten und Veränderungen, die sie unbeschadet des Absoluten

vornehmen kann. Dazu kommt als Nachteil: Das
Absolute, besonders wenn es irgendeine Gott-Form gefunden
hat, zieht gar leicht Intoleranz bis zum fanatischen Haß alles
andern mit sich. Die Tatsachen liefern den Beweis.

Unsere positivistische Geisteseinstellung wird hinwiederum

mit dem Vorwurf belastet, sie entbehre des kräftigenden,
tiefen Haltes; trivial lapidar ausgedrückt tönt der

Vorwurf etwa so: «Die Wissenschaft ändert immer, die Religion
bleibt ewig wahr.»

Wir nehmen den Vorwurf an — und wandeln ihn zu
unserm Ehrentitel: Da der Fortschritt der positivistischen
Erkenntnis sich im Sinne einer fortschreitenden Anpassung
an die Wirklichkeit vollzieht, wird, wie schon erwähnt, das
Menschengeschlecht immer planvoller in deren Gang
eingreifen können, zu immer mächtigerem Herrn der Welt werden.

Diese Macht aber stellen wir in den Dienst des Lebens,
um es sorgenloser, vollkommener, gesünder, herrlicher und
friedvoller zu gestalten. — Die Entwicklung des Denkens
geht von autistischen- zum Wirklichkeits - Denken. Wir
stehen also mit unserer geistigen Einstellung auf der Seite
der Zukunft. — Endlich: Wie könnte die stetige
Vervollkommnung unserer Erkenntnis unsere Kräfte lähmen! In}
Gegenteil: mit Freude tauchen wir ein in den ewig sich
weitenden Strom des Erkennens; unser stetig wachsendes
Bewußtsein wird uns hindern, selber in den Fehler der Unduldsamkeit

zu fallen; aus unserer geistigen Einstellung schöpfen
wir Hochgefühl und tätige Kraft.

Die heutige Philosophie.
Von Prof. Dr. J. M. Verweyen.

Ein vielgestaltiges Bild philosophischer Bemühungen um
Erkenntnis letzter Dinge ist es, das uns die Geschichte
enthüllt. Beim ersten Eindruck gewinnt es den Anschein, als ob

die Fülle solcher Gedankenbildungen unübersehbar sei und
jeglicher inneren Einheit entbehre. Ein tieferer Blick aber
gewahrt, daß im Wechsel der Jahrhunderte und Jahrtausende
gewisse Fragen immer wiederkehren und gemäß der
allgemeinen geistigen Zeitlage ihre Beantwortung finden. Diese
Antworten selbst wieder zeigen bei aller Abweichung im
einzelnen eine Verwandtschaft. Es heben sich Grundrichtungen
(Typen) sowohl in der philosophischen Fragestellung als auch

in den Lösungsversuchen aus dem Wechsel der Geschichte
heraus. Das Gleiche gilt von dem gegenwärtigen philosophischen

Geistesleben. Auch heute offenbart sich in der
zunächst verwirrenden Mannigfaltigkeit von Schulen und
Richtungen eine gewisse Einheit, zeigen sich Hauptgesichtspunkte
und Betrachtungsweisen, durch die sich die einzelnen
Denkergruppen von einander abheben. Mehr äußerlich betrachtet,
unterscheiden sich die philosophischen Lager der Gegenwart
je nach ihrer Anknüpfung an führende Denker des 19.

Jahrhunderts. So spricht man von einem Neukantianismus der

sog. Marburger Schule Hermann Cohens sowie der
Kantgesellschaft, von einem Neufichteanismus, der seit einigen
Jahren in der «Deutschen philosophischen Gesellschaft» seine

organisierte Pflege gefunden hat, ferner von einer Erneuerung

Hegels, Sendlings und Schopenhauers (nach welchem

letzteren eine von P. Deussen gegründete Gesellschaft
genannt ist), endlich von einem an den französischen Denker
Comte anknüpfenden Neupositivismus. In sachlicher
Hinsicht kann man von vier Hauptrichtungen in der heutigen
Philosophie sprechen: von einer naturphilosophischen und

kulturphilosophischen, von einer religions- und lebensphilosophischen

Richtung.
Die seit dem 18. Jahrhundert übliche Gegenüberstellung


	Wir : die geistige Einstellung [Teil 1]

