Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 4

Artikel: Wir : die geistige Einstellung [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Jahrgang

No. 4

ZURICH, 1. Juli 1922

GEISTESFREIHEIT

ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des ,,Schweizer Freidenkers” 5. Jahrgang

R— ——
R N = di 5 iters Abonnementspreis :
Erscheint monatlich _ Standige Mitarbeiter: Jabrlich Fr.4.. (fir Mitglieder der
Frig Bader, Ziirich - Frau E. Fischer, Aarau - Prof.Dr. A. Forel, " F.V.S. Fr.3.-), halbjahrlich Fr.2.-
Yvorne - Dr. Kammerer, Dozent, Wien - H. C. Kleiner, Zollikon (far Mit ileder Fr. 1.50)
Geschaftsstelle : H. Missbadh, Zirich - Jacques Schmid, Nationalrat, Olten - Robert. Insertionspreis:
J. Wanner, Mythenstrape 9, Luzern Seidel, Privatdozent, Ziirich - Prof. Dr. Ferd. Vetter, Stein a. Rh. i ISp -
’ Die Millimeterzeile oder deren
Postcedckonto Vil 1033 Prof. Dr. ]J. Verweyen, Bonn - Dr. J. Wagner, Lausanne Raum 8 Rp.

Von Wahrheit ich will nimmer lan,
Das soll mir bitten ab kein Mann.
Audh schafft, zu schrecken mich, kein Wehr,
Kein Bann, kein Adht, wie fast und sehr
Man mlch damit zu schrecken meint.

Ulrich v. Hutten.

Wir.
Die geistige Einstellung.

H. C. K. — «Das Ziel der Freigeistigen Vereinigung sind
Menschen, die ihr Leben aufbauen auf den Erkenntnissen,
welche ihnen ihr eigener Geist erschlieSt, der...frei von
geistig dogmatischer Beeinflussung und Gewalt zu denken
vermag.*) — Da sind keine Programmpunkte, 'die, einmal
erreicht, Aufhdéren und Ausruhen gestatten. Unsere Ziel-
forderung blickt auf ein Ganzes; sie verpflichtet auf das Be-
miihen, das Leben — Welt-, Lebensanschauung und Lebens-
fithrung — von einer bestimmten geistigen- Einstellung her
gestalten zu wollen. Keine Einstellung engender inhaltlicher
Art, sondern — man konnte fast sagen — eine Methode, wel-
che erst zu Inhalten fiihren soll. Der Bereich unserer For-
derung umspannt die gesamte geistige Kraft; ihre Giiltigkeit
erstreckt sich iiber Lebens-Dauer.

Das eine Kennzeichen der geforderten Einstellung ist
Selbstdndigkeit, Befreiung von #uBerem geistigem Druck.
Scheinbar eine Forderung von abgegriffener Banalitit, durch
die Verfassungen moderner Kulturstaaten in den Artikeln
iiber Glaubens-, Gewissens-, PreB- und Redefreiheit jedem
Menschen in einem gewissen AusmalB zugesichert. — Doch:
von der Orthodoxie wird geistige Selbstéindigkeit je und je,
vom Altertum bis heute, theoretisch verneint und praktisch
mit allen zweckméiBigen Mitteln — heute mit wirtschaftlichem
Druck und sozialer Aechtung — zu erwiirgen gesucht. Mit
geschicktester Ausnutzung menschlicher Trégheit, mensch-
lichen Anlehnungsbediirfnisses und menschlicher Furcht
wird Anlehnung an geistige Leitung, Unterwerfung unter
die Autoritét als lockendes Gegenideal herausgemeiBelt: Ein
Ideal, das wirkt wie siiBes Narkotikum. Das ist Gegner-
schaft, die gefidhrlich ist und Anhiinger findet; heute wieder
mehr als je. Darum brauchen wir uns unserer Forderung
nicht zu schéimen, sie kann noch keine abgeschliffene Miinze
sein, sobald sie nur iiber die Phrase hinaus zu ernsthafter
Anstrengung fithrt. Im Gegenteil: wir miissen unser Ziel
immer wieder leuchtend emporhalten und an der Menschen
stolzes Streben appellieren, aus sich selbst eine Personlich-
keit sein zu wollen.

Das zweite Merkmal unserer Einstellung, welches wir
als «innere Freiheit» zu bezeichnen pflegen, ist die Bereit-
schaft, beim Erkennen unsern (erkennenden) BewuBtseins-
inhalt mit der Wirklichkeit in Einklang zu bringen. Mit dem
Begriff Wirklichkeit sei die AuBenwelt, im speziellen natiir-

*) Art. 1 unserer Satzungen. — Heute wiirden wir eine klarere
und vollstiindigere Fassung suchen. Aeussere Riicksichten hin-
dern uns zu dndern. Wenn wir auch priignanten Ausdruck als
notwendige Forderung anerkennen, so muss diesmal die Inter-
pretation, zu der wir uns bekennen, an erster Stelle stehen.

lich auch der psychische Inhalt der Mitmenschen, bezeich-
net; auch unsere eigene Psyche (BewuBtes und UnbewuBtes)
kann in seinen Geltungsbereich fallen; dann, wenn sie im
Vorgang der Innenschau (Introspektion) Gegenstand der Er-
kenntnis wird.*¥) .

Psychologie, im Besondern die Psychoanalyse, und neu-
erdings auch die Soziologie, voran die franzosisché Schule
unter der Fithrung Diirckheims, zeigen funktionell und ent-
wicklungsgeschichtlich, daB das Streben zu solchem Wirk-
lichkeitsdenken eine schwere Belastung trégt: das autistische
Denken (Prof. Bleuler). Wir verlegen (projicieren) beim Er--
kenntnisvorgang unbewuBt Teile unserer eigenen Psyche aus
uns hinaus; glauben, sie in der Wirklichkeit wahrzunehmen
und erkléren sie dann auch unbedenklich als Wirklichkeit.
Solche “ Verlegungen sind durch unser Gefiihls- und Trieb-
leben bedingt. Zum Teil auf diesem Wege ist der Gotter-
glaube entstanden; besonders der giitige und gerecht ver-
geltende Gott ist die Verwirklichung eines menschlichen Be-
diirfnisses. — Die Psychoanalyse hellt ferner auf, wie bei der
Erforschung unseres eigenen Seelenlebens die Wirklichkeit
gefdlscht werden kann, dadurch daB wichtigste Elemente
infolge Verdringung durch ‘Unlustgefiihle nicht erfaBt, an-
dere infolge gefiihlsméBiger Ueberschitzung in ihrer Bedeu-
tung zu hoch angeschlagen werden konnen. — Da nach den
bisherigen Erfahrungen die Erkenntnis der Wirklichkeit im-
mer weiterschreitet, konnen selbst solche Erkenntnisse, die
einmal durchaus mit der zu einem gewissen Zeitpunkt erfaB3-
baren Wirklichkeit {ibereinstimmten, zu Hemmungen. des
‘Wirklichkeitsdenkens werden; sie konnen aus irgendwelchen
Griinden, die wohl 'auch meistens gefiihls-triebmé#Biger Her-
kunft sind, zu einer «vorgefafSten Meinung», zu einer Art
innerem Dogma werden, welches eine Anpassung an neue
Erkenntnisse nicht mehr zuldft. Als Beispiel gelte der For-
scher, der sich neueren umfassenderen Forschungsresultaten
nicht mehr anpassen kann.

Das eine Motiv unserer Forderung Wirklichkeitsdenken
ist das einfache Wahrheitsbediirfnis; freilich weit iiber den
Anwendungsbezirk des tédglichen Wahrheitsstrebens hinaus-
greifend. Das andere ist die Erfahrung, daB nur bei richti-
ger Erkenntnis der Wirklichkeit zweckméBig und erfolg-
sicher in deren Gang eingegriffen werden kann. — Solange
die Menschen im Blitz die Strafe eines erziirnten Gottes
sahen, beteten und opferten sie der Gottheit — und wurden
dennoch erschlagen. Wer elektrische Spannungen und Ent-
ladungen als Bedingungen des Blitzes erkennt, schafft sich
Blitzschutzvorrichtungen und bezwingt die Gefahren der Na-
tur. Naturbeherrschung ist nur mdglich bei richtiger Natur-
erkenntnis. Desgleichen bei der Kulturentwicklung: Erst
wenn wir einmal die Bedingungen der Menschheitsentwick-
lung richtig erkannt haben werden, konnen wir das soziale
Geschehen zweckmiBig bestimmen, bewuBte Kulturpolitik
treiben. Korperliche und seelische Leiden lassen sich — von
Zufillen abgesehen — nur heilen, wenn die Dlagnose der
Wirklichkeit entspricht.

**) Bs ist uns natiirlich klar, dass auch unser (erkennender)
Bewusstseinsinhalt — in .allererster Linie — wirklich ist. Um
aber nicht fortwihrend zu der fast wie Wortspielerei klingenden
Terminologie «erkennende» und «erkannte Wirklichkeit> gedridngt
zu werden, wihlten wir obige Bezeichnungsweise.



[\

GEISTESFREIHEIT No. 4

Wirklichkeitsdenken ist das Wesen des Positivismus;
unsere geistige Einstellung, besonders ihr zweites Merkmal,
berechtigt und verpflichtet also, uns Positivisten zu nennen.
— Wir wollen uns aber klar sein, daB auch wir, um unser
Leben aufzubauen, iiber die erkannte Wirklichkeit hinaus-
gehen und Vorstellungsreihen bilden, fiir die wir in der
Wirklichkeit kein Gegenstiick festgestellt haben.***)

Wir konnen hier absehen von den Kiinsten, in denen ja
selbstversténdlich das freie Spiel der Phantasie unbekiim-
mert um Wirklichkeiten gestalten darf. — Auch wir lassen
unser Handeln von Idealen mitbestimmen und anfeuern;
manch einer in solchem MaB, daB er sich fiir unser eigenes
Ideal, — einer Vorsteilung, die erst verwirklicht werden soll
— der Erkenntnis . der gesellschaftlichen Tatséchlichkeiten
trotzend, schwerster personlicher Gefahren aussetzt. Wir
machen ferner Hypothesen (Annahmen) iiber die Erkenntnis
der Wirklichkeit hinaus, wenn diese fiir unser Kausalbediiri-
" nis noch nicht vollstéindig genug ist. Wir machen solche Hy-
pothesen, unter strengster Beobachtung der Denkgesetze, in
engster Anlehnung an die schon erkannte Wirklichkeit. Sie
sind eine auf der Wirklichkeit konstruierte Moglichkeit, oder
nach Verweyen (Philosophie des Moglichen) «ein wissen-
schaftlich fundiertes Vielleicht». Infolge unseres Bediiri-
nisses, die Hypothesen zu bewahrheiten, d. h. zu erforschen,
ob sie der Wirklichkeit entsprechen, wirken sie befruchtend
auf unsere Erkenntnistiitigkeit zuriick. Ein besonders klas-
sisches Beispiel ist die hypothetische Annahme chemischer
Elemente, denen man, ohne sie zu kennen, sogar bestimmte
Eigenschaften zuschrieb. Die Chemiker, durch solche An-
nahmen zu planvoller Forschung getrieben, bewahrheiteten
die Hypothese durch den Nachweis, daB die Elemente wirk-
lich existieren. )

Zu Hypothesen prinzipiell gleicher Natur sind wir auch
gendtigt, wenn wir die Einzelerkenntnisse (Forschungsresul-
tate der Finzelwissenschaften) philosophisch zu einem Ge-
samtbild' verkniipfen wollen.

Wenn der Positivismus dergestalt tiber Wirklichkeits-
erkenntnisse hinauszugehen genétigt ist, dréngt sich die
Frage auf, wodurch er sich denn noch von der Metaphysik
unterscheide. '

Wir konnen uns hochstehende, neueste metaphysische
" Systeme denken, die wie der Poisitivismus bestrebt sind, mit
gleicher Genauigkeit Riicksicht auf die Wirklichket zu neh-
men. Daneben bestehen jene, entwicklungsgeschichtlich
meist frither entstandenen oder dann in frithere Entwick-
lungsphasen einzuordnenden Systeme, die in fiir uns offen-
sichtlicher Weise an der Erkenntnis der Wirklichkeit vorbei-
gehen. So z. B. die christliche Metaphysik, besonders der
Fegfeuer-, Hollen- und Paradiesglaube katholischer Prigung.

Aller echten Metaphysik eignet aber ein besonderes
Kennzeichen: Das heiBe Bemiihen, die menschliche Erkennt-
nis hinter die Wirklichkeit zu treiben; der Versuch, hinter
den Wirklichkeitserkenntnissen, die — zwar im Sinn einer
Vervollkommnung — stetig #ndern, ein Feststehendes, das
Absolute zu finden. Bei Plato und Hegel z. B. in der «Idee»,
bei Spinoza in der «Gott-Substanz», bei Hartmann als das
«UnbewubBte». '

Von unserer Erkenntnis aus betrachtet, sind alle diese
Bestreben, so sehr sie auch durch die Behauptung gestiitzt
sein mogen, es ldgen ihnen besondere Erkenntnisvermdgen
zu Grunde, hypothetischer Natur. Es li8t sich nachweisen,
daB «besonderes Erkenntnisvermogen» und «Absolutes» gar
Jeicht Mintelchen werden, hinter welchen sich der Drang zu
den oben geschilderten Projektionen versteckt. — Der Meta-
physiker wird zu einer interessanten Umwertung gezwun-
gen: Seine Hypothese, in der er das Absolute zu erfassen
glaubt, wird ihm wichtiger als die Wirklichkeitserkenntnisse,
welche zu einer Art vergéinglichem Schein herabsinken. Die
Hypothese, welcher der Positivist mit groBter Vorsicht ge-
geniibersteht und die fiir ihn sténdige Nachpriifung an der
Wirklichkeit erheischt, kann dem Metaphysiker zu etwas
werden, dem er in erster Linie und fiir alle Zeiten — be-
dingslose — Wahrheit zuerkennt.

Die Annahme des Absoluten, einer in den wechselnden

*++) Begonders in diesem Punkt ist unsere Zielerkldrung nicht
umfassend genug.

Erscheinungen ruhenden Erkenntnis bringt allerdings etwas
Beruhigendes. Als ihr groBer Fehler — neben jenen, die
sich aus dem bisher Gesagten ergeben — darf nicht verkannt
werden, daB sie die immer fortschreitende Wirklichkeits-
erkenntnis prinzipiell nicht mitmachen kann. Eine Erkennt-
nis, die im Widerspruch zum Absoluten steht, kann nicht
oder hochstens nur mit gewundener Logik und beménteln-
dem Zugesténdnis anerkannt werden, da ja das Absolute den
Titel bestéindiger Wahrheit bekommen hat. Die Metaphysik
ist -also. prinzipiell nicht entwicklungsfihig; abgesehen von
Zutaten und Veriinderungen, die sie unbeschadet des Abso-
luten vornehmen kann. Dazu kommt als Nachteil: Das Ab-
solute, besonders wenn es irgendeine Gott-Form gefunden
hat, zieht gar leicht Intoleranz bis zum fanatischen HaB alles
andern mit sich. Die Tatsachen liefern den Beweis.

Unsere positivistische Geisteseinstellung wird hinwie-
derum mit dem Vorwurf belastet, sie entbehre des kriftigen-
den, tiefen Haltes; trivial lapidar ausgedriickt tont der Vor-
wurf etwa so: «Die Wissenschaft dndert immer, die Religion
bleibt ewig wahr.»

Wir nehmen den Vorwurf an — und wandeln ihn zu
unserm Ehrentitel: Da der Fortschritt der positivistischen
Erkenntnis sich im Sinne einer fortschreitenden Anpassung
an die Wirklichkeit vollzieht, wird, wie schon erwihnt, das
Menschengeschlecht immer planvoller in deren Gang ein-
greifen konnen, zu immer méchtigerem Herrn der Welt wer-
den. 'Diese Macht aber stellen wir in den Dienst des Lebens,
um es sorgenloser, vollkommener, gesiinder, herrlicher und
friedvoller zu gestalten. — Die Entwicklung des Denkens
geht von autistischen- zum Wirklichkeits - Denken. = Wir
stehen also mit unserer geistigen Einstellung auf der Seite
der Zukunft. — Endlich: Wie konnte die stetige Vervoll-
kommnung unserer Erkenntnis unsere Kréfte ldhmen! Im
Gegenteil: mit Freude tauchen wir ein in den ewig sich wei-
tenden Strom des Erkennens; unser stetig wachsendes Be-
wubBtsein wird uns hindern, selber in den Fehler der Unduld-
samkeit zu fallen; aus unserer geistigen Einstellung schopfen
wir Hochgefiihl -und tétige Kraft.

Die heutige P)hilosophie.
Von Prof. Dr. J. M. Verweyen.

Ein vielgestaltiges Bild philosophischer Bemithungen um
Erkenntnis letzter Dinge ist es, das uns die Geschichte ent-
hiillt. Beim ersten Eindruck gewinnt es den Anschein, als ob
die Fiille solcher Gedankenbildungen uniibersehbar sei und
jeglicher inneren Einheit entbehre. Ein tieferer Blick aber
gewahrt, daB im Wechsel der Jahrhunderte und J ahrtausende
gewisse Fragen immer wiederkehren und gemiéf der allge-
meinen geistigen Zeitlage ihre Beantwortung finden. Diese
Antworten selbst wieder zeigen bei aller Abweichung im ein-
zelnen eine Verwandtschaft. Es heben sich Grundrichtungen
(Typen) sowohl in der philosophischen Fragestellung als auch
in den Losungsversuchen aus dem Wechsel der Geschichte
heraus. Das Gleiche gilt von dem gegenwirtigen philosophi-
schen Geistesleben. Auch heute offenbart sich in der zu-
nichst verwirrenden Mannigfaltigkeit von Schulen und Rich-
tungen eine gewisse Einheit, zeigen sich Hauptgesichtspunkte
und Betrachtungsweisen, durch die sich die einzelnen Den-
kergruppen von einander abheben. Mehr guBerlich betrachtet,
unterscheiden sich die philosophischen Lager der Gegenwart
je nach ihrer Ankniipfung an fiihrende Denker des 19. Jahr-
hunderts. So spricht man von einem Neukantianismus der
sog. Marburger Schule Hermann Cohens sowie der Kant-
gesellschaft, von einem Neufichteanismus, der seit einigen
Jahren in der «Deutschen philosophischen Gesellschaft»> seine
organisierte Pflege gefunden hat, ferner von einer Erneue-
rung Hegels, Schellings und Schopenhauers (nach welchem
letzteren eine von P. Deussen gegriindete Gesellschaft ge-
nannt ist), endlich von einem an den franzdsischen Denker
Comte ankniipfenden Neupositivismus. In sachlicher Hin-
sicht kann man von vier Hauptrichtungen in der heutigen
Philosophie sprechen: von einer naturphilosophischen und
kulturphilosophischen, von einer religions- und lebensphilo-
sophischen Richtung.

Die seit dem 18. Jahrhundert iibliche Gegeniiberstellung



	Wir : die geistige Einstellung [Teil 1]

