
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 3

Rubrik: Vorträge und Versammlungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


No. 3 GEISTESFREIHEIT 5

Vorträge und Versammlungen.

Kritik der Anthroposophie.
(Vortrag von Univ.-Prof. Dr. Verweyen, veranstaltet von der

Züricher Ortsgruppe.)
Es waren ungewöhnlich fesselnde Ausführungen, in denen

Herr Prof. Verweyen am 27. März die anthroposophischen Lehren
einer Kritik unterzog. Sie zeichneten sich gleichermassen durch
strenge Sachlichkeit, Klarheit im gedanklichen Aufbau, gewählten
Stil und temperamentvollen Vortrag aus. Es war ein Genuss, dem
Vortragenden zu folgen.

In kurzen Zügen nur sei hier das Wesentliche aus dem Vortrag

herausgehoben, um es einem weiteren Leserkreise zu
vermitteln.

Schon Jahrzehnte vor dem Weltkriege wurde immer mehr
eine Kluft in der Kulturentwicklung bemerkbar, — am deutlichsten

bei den in den Dingen der «Zivilisation» am weitesten
fortgeschrittenen Völkern — die, wurde sie nicht rechtzeitig
überbrückt, mit Notwendigkeit der ganzen Menschheit einmal in
irgend einer Weise zum Verhängnis werden musste, und es im
Weltkrieg schliesslich auch geworden ist. Es war und es ist
noch die Kluft zwischen der hohen Entwicklung vieler
Wissenschaften und der Technik, kurz all dem, was der menschliche
Verstand an Naturerkenntnis und Mitteln zur Naturbeherrschung sich
erobert hat. auf der einen Seite, und der mangelhaften Entwicklung

der Kenntnisse von den wesentlichen individuellen und
sozialen Grundlagen des Menschendaseins und dessen Gestaltung
auf der andern Seite. Während Naturerkenntnis und
Naturbeherrschung unser Dasein in ihrem überwältigenden
Aufschwung zu bereichern vermochten, begannen die soziologischen
Wissenschaften erst erwachend sich zu regen, und die Innenkultur

gar, alle jene «religiösen» sehnsuchtsvollen Strebungen,
mit denen die Menschheit der Kleinheit ihres Daseins zu entrinnen

und den Anschluss an höhere Werte von umfassenderem
Ausmasse zu gewinnen sucht, entbehrten der Leitung und der
fruchtbaren Auswirkungsmöglichkeiten. Daran vermochte auch
der Fortbestand der reügiösen Konfessionen und ihrer überlieferten

Dogmen nichts zu ändern.
So konnte es kommen, dass die Naturwissenschaften, zwar

nicht so sehr durch ihre eigenen Fehler als vielmehr durch einen
Mangel an Gleichgewicht in der modernen Entwicklung, zu einem
Irrlicht werden konnten, dessen verführerischem Leuchten die
Menschheit recht eigentlich führerlos ausgeliefert war.

Begreiflich und notwendig war es, dass sich überall gegen
die überwuchernde Sachkultur eine Reaktion geltend machte,
begreiflich ist es, dass alle diese Reaktionserscheinungen seit dem
Weltkrieg bedeutend an Umfang und Wirksamkeit gewonnen
haben.

Vermehrte Neigung zu mystischer Literatur — schon äusser-
lich an der Neuausgabe alter Mystiker erkennbar — zunehmende
Regsamkeit von Okkultismus und Mystizismus aller Färbungen
und nicht zuletzt die keineswegs erfolglose. Werbetätigkeit der
Anthroposophie kennzeichnen diese Zeitströmung.

In diesen Rahmen stellte der Vortragende die Anthroposophie,
bevor er sie kritisch beleuchtete.

Auch die Anthroposophie tritt mit dem Anspruch hervor, eine
Macht der Erneuerung zu sein, und indem sie ihre angebliche
Wissenschaftlichkeit etwas reklamemässig betont, gewinnt sie
selbst unter Gebildeten Anhang. Der allgemeinen Hochachtung
vor den Naturwissenschaften trägt sie geschickt Rechnung, indem
auch sie, wenigstens in Worten, sich tief vor ihnen verbeugt, um
der niedern Welt der Naturwissenschaften dann freilich die
«höheren Welten» gegenüberzustellen. Ebenso vergisst sie nicht
die nötige Ehrerbietung vor der Kunst und stellt Goethe als ihren
geistigen Vater dar. Und da sie schliesslich auch die Bedeutung
der sozialen Zeitströmung nicht verkennt, sondern mit
Lösungsversuchen zu den Kernpunkten der sozialen Frage hervortritt, so
hat sie die wesentlichen Bedingungen erfüllt, um das Interesse
auch der Gebildeten zu erwecken.

Ihr Begründer und geistiger Führer, Rudolf Steiner, ist eine
Persönlichkeit, die durch Weimarische Kultur und naturwissenschaftliche

Schulung hindurchgegangen, und von der .eine starke
suggestive Wirkung ausgeht, — wenigstens auf einen gewissen
Typus von Menschen, der sich nach den Erfahrungen des Vortragenden

durch eine ziemlich wohlcharakterisierte seelisch-leibliche
Konstitution kennzeichnet. Gesichtsausdruck, Gesten und Tonfall
wiederholen sich in jenem Kreis in solch auffälliger Weise, dass
der erfahrene Beobachter bald befähigt ist, die Anhängerschaft
der Anthroposophie an äussern Merkmalen zu diagnostizieren.
Nachdrücklich betonte der Vortragende, dass die Beschreibung
dieses Typus nur eine sachliche Feststellung, kein Werturteil
sein soll. Dass sich um diese «typische» Anhängerschaft der
Anthroposophie noch vielerlei Menschen gruppieren, Wenigstens
während einer gewissen Periode ihrer geistigen Entwicklung,
erscheint verständlich und vermindert die Bedeutung der Feststellung

jenes eigentlichen Anthroposophen-Typus keineswegs.
Vielmehr gewinnt gerade dadurch eine Frage noch an Interesse, die
sich angesichts der überaus eifrigen und anscheinend recht
kapitalkräftigen Werbetätigkeit der Anthroposophie schon ohnehin
aufdrängt, die Frage, in welcher Richtung die «anthroposophisch
orientierten» Geister unsere Kulturentwicklung zu lenken bestrebt
sind. Sie findet ihre Antwort in den anthroposophischen Lehren,
auf die der Vortragende nun etwas näher einging.

Die Anthroposophie will eine Geisteswissenschaft sein, freilich
nicht im gewöhnlichen Sinne dieses Wortes. «Höhere Welten»

sollen der Erkenntnis erschlossen werden. Dazu bedarf der

Mensch gewisser Organe und vor allem der anthroposophischen
«Schulung», die in bestimmten Stadien — Imagination,' Intuition
und Inspiration — zu durchlaufen ist, bis das Ziel des Anthropo-
sophen winkt: «hellsehend» zu sein «durch Geistesaugen». Die
auf solche Weise geschauten — oder erschauten! — Dinge sind
einer kritischen Nachprüfung aber entzogen; denn wer sie nicht
sieht, ist noch ungenügend geschult oder ermangelt der erforderlichen

Organe. Das einzige 1 Kriterium der Richtigkeit anthropo-
sophischer Erkenntnisse liegt daher in der Uebereinstimmung mit
dem Führer oder andern Begnadeten, wobei natürlich nur
Bestätigung in Frage kommen kann, Nichtbestätigung oder Berichtigung

aber ausscheiden muss. Eine solche «Methode» kann nie
und nimmer als «wissenschaftlich» anerkannt werden.

Freilich sind ' auch in den Wissenschaften Erkenntnisse
zunächst der Befähigung der Organe des Forschers unterworfen,
und es ist unnütz, mit Blinden über Farben zu reden. Aber ein
Erlebnis ist nichtsdestoweniger bei weitem noch keine Erkenntnis.

So sind die anthroposophischen «Erkenntnisse» ein Geheim-
Besitz, und dabei ist die Anthroposophie eine Geheimwissenschaft,
die mehr geheim ist, als dass sie den Anspruch hätte, Wissenschaft

zu sein. Bei einer solchen Methodik ist es gewiss nicht
erstaunlich, dass die anthroposophischen Lehren, soweit sie einer
kritischen Prüfung standhalten, im Grunde nichts anderes sind
als längst bekannte Erkenntnisse älterer, wissenschaftlicher
Autoren, dargeboten freilich in einem neuen Gewände von tönenden
Worten. Was aber darüber hinausgeht, bleibt Behauptung ohne
jede Möglichkeit wissenschaftlicher Nachprüfung. Beispielsweise
erwähnte der Vortragende die sogenannte «astrale Aura», die zu
den sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften der Dinge noch
hinzukommen soll, jeder Mensch weiss, dass Gebäude, Menschen-
Verkehr und Geistesleben in einer Universitätsstadt ein anderes
Gepräge haben als in einer Handelsstadt. Der Anthroposophie
ist das nicht genug. Nach ihr käme noch ein Unterschied in der
«astralen Aura» hinzu.

Auch die «Reinkarnationslehre», die Lehre von der Wiedergeburt,

zeigt, wie die Anthroposophie subjektives Erlebnis mit
objektiver Erkenntnis gleichsetzt. Viele Menschen haben in manchen

Situationen das Gefühl, schon früher dasselbe erlebt zu
haben. Die moderne Psychologie hat festgestellt, dass dieses
Gefühl nur in besonderen Zuständen, wie z. B. Ermüdung, auftritt,
und durch eine teilweise Uebereinstimmung der früheren und der
gegenwärtigen Situation hervorgerufen wird. Der Anthroposoph
aber folgert aus diesem Bekanntheitsgefühl, dass er früher schon
gelebt hat und dass es somit eine Wiedergeburt gibt. Aus dieser
nur, so meint er, liessen sich auch Tatsachen wie die Begabung
der Wunderkinder verständlich machen. Von den in vieler
Hinsicht schon weit gediehenen Erkenntnissen der modernen
Vererbungsforschung weiss die Anthroposophie demnach noch nicht
allzuviel. —

Wenn die Anthroposophie so oft glaubt, sich auf Aeusserun-
gen Goethes berufen zu können, so hielt ihr der Vortragende
entgegen, dass Goethe so manchen Gedankensplitter hat fallen
lassen, dem er selbst niemals den Wert wissenschaftlicher Erkenntnis

zugestanden hat.
Zusammenfassend bemerkte daher der Vortragende sehr richtig:
«Was an der Anthroposophie brauchbar ist, ist nicht spezifisch

anthroposophisch; was spezifisch anthroposophisch ist, ist
zum mindesten sehr fragwürdig.»

Nicht die Tiefgründigkeit der Gedanken ist es also, die der
Anthroposophie ihre Gefolgschaft zugeführt hat. Ihr Erfolg
beruht einzig und allein in dem bei vielen Menschen unserer Zeit
noch unbefriedigten Streben nach Verinnerlichung. Die auf ihre
Verstandeskultur so stolze, in der Gemütskultur aber so steuerlose

Menschheit sucht neue Bahnen. Soll sie sich wirklich auf
die Bahn begeben, die ihr die Anthroposophie weisen möchte?
Freilich lehrt die Anthroposophie Besinnung auf sich selbst,
innere Sammlung, Sachlichkeit und Vorurteilslosigkeit, aber letzten
Endes doch nur, um ihren Jünger aus unserer diesseitigen natürlichen

Welt in vermeintlich höhere Welten zu führen.
Eine innerliche Erneuerung tut der Menschheit not; aber aus

unserer natürlichen Welt darf sie sich nicht zu flüchten suchen,
will sie nicht neuerdings einem Irrlicht folgen. Dr. J. Pernet.

Wir bitten unsere Gesinnungsfreunde um rege
Mitarbeit, an der „Geistesfreiheit". — Kurze Artikel!

Ortsgruppen.
ZÜRICH. Ein Versehen der Presse mag mit schuld sein, dass

der Vortrag von Prof. Verweyen (Kritik der Anthroposophie) nur
von etwa 150 Personen besucht war. — Verweyens formschöne,
freie, temperamentvolle Vortagsweise, seine klaren Gedanken,
sein Bekenntnis zur reichen Ausgestaltung unseres Lebens fanden
herzlichen Beifall, der auch in einem längeren Referat der «Neuen
Zürcher Zeitung» (No. 437) Ausdruck fand. — In der Diskussion
ergriffen zwei Gegner das Wort, wobei der eine sich an einem
mehr illustrativen Nebenmoment, das vom Vortragenden nicht als
Beweis angeführt worden war, festbiss; der offizielle Sprecher der
Anthroposophen, Dr. J. Hugentobler, verstand es leider nicht
einmal, auf die Ausführungen Verweyens einzugehen. H. C. K.

BASEL. Bibliothek. Wir teilen mit, dass der neue Bibliothekar

jeweilen am ersten Sonntag des Monats anlässlich der
freien Zusammenkünfte im «Bauer» an Interessenten Bücher
abgibt. Wir laden zu intensiver Benützung der Bibliothek, die eine


	Vorträge und Versammlungen

