
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 3

Artikel: Welche Bedeutung haben die Glaubens - Verbände (Kirchen) für die
sittlichen Aufgaben des Staates?

Autor: H.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Jahrgang No. 3 1. Juni 1922

GEISTESFREIHEIT
ORGAN DER FREIGEISTIGEN VEREINIGUNG DER SCHWEIZ

Des „Schweizer Freidenkers" 5. Jahrgang

Erscheint monatlich

Gesdiäftsstelle :

3. Wanner, Mythenstraße 9, Luzern
Postdieckkonto VII 1033

Ständige Mitarbeiter:
Frife Bader, Zürich - Frau E. Fischer, Aarau - Prof. Dr. A. Forel,
Yvorne - Dr. Kammerer, Dozent, Wien - H. C. Kleiner, Zollikon
H. Missbach, Zürich - Jacques Schmie!, Nationalrat, Ölten - Robert
Seidel, Privatdozent, Zürich - Prof. Dr. Ferd. Vetter, Stein a. Rh.

Prof. Dr. J. Verweyen, Bonn - Dr. J. Wagner, Lausanne

Abonnementspreis :
Jährlich Fr. 4.- (für Mitglieder der
F. V. S. Fr. 3.-), halbjährlich Fr. 2.-

(für Mitglieder Fr. 1.50)

Insertionspreis :
Die Millimeterzeile oder deren

1 ' Raum 8 Rp.

Das eigentliche Studium der Menschheit ist der Mensch.
Goethe.

Wir.
Wir alle gingen durch, eine christliche Erziehung. Die

Gefühlswerte der christlichen Religion füllten unsere jungen
Seelen; wir fanden Glück in den Erzählungen vom Leben
Jesu, den Schilderungen seiner Reinheit, seiner Standhaftig-
keit, seiner Wundertaten, seiner Güte und großen Liebe.
Unsere Denkfähigkeit umspannte die Gedankenwelt des christlichen

Glaubens, begriff die Welt in der Idee von dem einen,
allmächtigen Gott, der die Welt erschuf und sie nach seinem
vorbedachten Plane regiert.

Doch unsere Denkfähigkeit wuchs, begann Widersprüche
zu entdecken und Zusammenhänge, die umfassender waren
als der Gedankengang des Glaubens, und die ihn sprengten.
— Wir begriffen die Welt neu und schufen das Weltbild der
Naturwissenschaft: streng exakt, gewaltig und mächtig in
seiner Gesetzlichkeit, packend in seinen unbegrenzt stürmenden

Hoffnungen auf Erkenntnis, berauschend mit seiner
Aussicht, durch die Kenntnis der Naturgesetze Herren der Erde
zu werden.

Darüber hatten wir unser eigenes Selbst vergessen! Unser

Sinnen war fast ganz nach außen gerichtet gewesen. Das
wurde uns schmerzvoll klar, wenn überwältigende Ereignisse
uns in unserer eigenen Tiefe trafen und Konflikte brachten,
die wir nicht mehr meistern konnten. Wir hatten vergessen,
mit gleicher Klarheit und gleich tiefer Liebe unser eigenes
Innere kennen zu lernen, um bewußt die Kräfte, die sich
durchkreuzen, in einen mächtigen Strom einen zu können,
aus dessen Kraft und Majestät Ruhe und Glück kommt.

Die neue Wegspanne — das Suchen nach dem inneren
Frieden — wurde eine der schönsten ¦ unserer Entwicklung.
Sie führte uns zu den Mitmenschen. Wir erkannten, daß
unser eigen Streben eng verwoben mit der Menschheit ist.
Statt ganz nur in uns zu kehren und als Individualisten von
der Gesamtheit loszustreben, spürten wir die Notwendigkeit,
am großen allgemeinen Bemühen mitzuhelfen.

Innenkultur und Menschheitskultur waren zu unserem
naturwissenschaftlichen Weltbilde hinzugekommen. Wir hatten

aber nicht vergessen, was wir bei den Naturwissenschaften
gelernt hatten: das strenge Wirklichkeitsdenken. — Bei

den menschlichen Problemen läßt sich freilich nicht mehr so
leicht in erhabener, klarer Ruhe suchen und forschen. Des
Herzens Wünsche sind mitbeteiligt und wollen mitbestimmen.

So erwächst denn die große Aufgabe, Wünsche und
Denkkraft in Harmonie zu einen; zu hindern, daß Gefühle
das klare Denken fälschen, wo es nicht sein darf, wo
Wirklichkeitserkenntnisse allein das Wohl bedeuten. Dort, wo das
Reich der Wünsche ist, in den Künsten, werden sie auch bei
uns Meisterrecht üben. H. C. K.

????????????????????????????????????????????I
Beachten Sie die Mitteilung betr.

HAUPTVERSAMMLUNG der Freigeistigen
Vereinigung.

[????????????????????????????tJi

D

Welche Bedeutung haben die Glaubens -Verbände
(Kirchen) für die sittlichen Aufgaben des Staates?

Der besonnene Freidenker wird nicht bestreiten, daß die
Kirche in früheren Jahrhunderten, besonders im Mittelalter,
als es noch keine weltliche Moral gab, eine mächtige Stütze
der öffentlichen Moralität war, ungeachtet der entsittlichenden

Wirkungen der Kreuzzüge, der Inquisition und der
Hexenprozesse. Weniger leicht dürfte er einzusehen
vermögen, wie die Kirchen die Sittlichkeit gegenwärtig, in
unserer modernen, von gar mancherlei Zweifeln angefressenen
Zeit noch stützen sollten; ja er wird vielleicht sogar dazu
neigen, ihnen jede tiefere ethische Einwirkung geradezu
abzusprechen und ihren Einfluß in mehr als nur einer
Hinsicht für verderblich zu halten. — Umgekehrt geben nun aber
die Vertreter und Hüter religiöser Weltanschauungen heute
wiederum bestimmter als je die Losung aus: Stärkung der
Religion, was praktisch ebensoviel besagen will wie: Förderung

der Glaubensverbände. Nur sie, so wird uns versichert,
vermöge ein neues Ethos zu bringen, jene wahre sittliche
Erneuerung und Vertiefung, nach der sich die Besten unseres
Geschlechts sehnen; daher habe jeder Staat ein vitales Interesse

an ihrer Stärkung und Ausbildung. Angesichts dieser
völlig entgegengesetzten Einschätzung der Wirksamkeit der
Glaubensbekennerschaften ist es wohl angebracht, sich einmal

die Frage zu überlegen: Inwiefern ist die Tätigkeit der
.Glaubensverbände dem Staate nützlich, inwiefern schädlich?

Die heutigen Glaubensgemeinschaften erfüllen — das
wird jeder unbefangen Urteilende zugeben müssen —
hauptsächlich noch zwei Aufgaben: einmal die Anleitung zur
Betrachtung überirdischer Dinge und sodann die Pflege der
Sittlichkeit im weitesten Sinne des Worts. Der Ausdruck
«Religion» deckt ja einen vieldeutigen,' noch immer umstrittenen

Begriff; aber jedenfalls sind aus ihm als wichtigste
Bestandteile herauszuschälen einerseits die persönliche Beziehung

und Stellungnahme des Menschen zum Uebersinn-
lichen, «Betrachtung und Verehrung des Ueberirdischen»
wie etwa die Formel lautet, andererseits «Sittlichkeitsbetätigung»,

so daß z. B. Kant Religion geradezu, bezeichnen kann
als «eine auf die Erkenntnis Gottes angewandte Moral» und
andere neuere Ethiker das Sittlichkeitsideal als Kern der
Religion betrachten.

Sind nun diese beiden Bestandteile von gleicher oder von
verschiedener Wichtigkeit für den Staat?

Das große Interesse des Staates an der Förderung der
Sittlichkeit hegt auf der Hand. Durch diese Förderung wird
darauf hingewirkt, daß die Bewohner des Staates, wenn
etwa ihr eigenes Interesse und dasjenige der Allgemeinheit
auseinanderfällt, dem letzteren dienen und daß sie bei
Verfolgung ihrer eigenen Interessen fremdes Wohl nicht
ungebührlich verletzen. Hierdurch aber gewinnt der Staat
gegenüber kleineren von ihm umfaßten Verbänden an Stärke,
und die Erfüllung seiner Kulturaufgäben wird ihm
erleichtert.

Hat nun der zweite und wesentlichste Bestandteil der
Religion, die Beschäftigung mit überirdischen Dingen, gleich
große Wichtigkeit für den Staat?

Abgesehen davon, daß diese Beschäftigung vielleicht
einen Einfluß auf die Sittlichkeit des Handelns haben und



2 GEISTESFREIHEIT No. 3

dadurch möglicherweise indirekt dem Staat zugut kommen
kann, so ist ein erheblicheres Interesse des Staates ah jener
Tätigkeit nicht ersichtlich, es mag im übrigen die Beschäftigung

mit überirdischen Dingen vom Gesichtspunkt der
Glaubensverbände aus und zur Befriedigung mancher mit dem
Staatszweck nicht zusammenhängender Gemütsbedürfnisse
vieler Menschen noch so wesentlich sein. Für die Erfüllung
der Staatszwecke, für die Sicherheit und Wohlfahrt der
Staatsbürger oder für die Pflege der Gerechtigkeit trägt sie
unmittelbar nichts Erhebliches bei. Ja es ist bestritten, ob
tatsächlich die Beschäftigung mit überirdischen Dingen an
sich einen Einfluß auf die Sittlichkeit des Handelns ausübt,,
zumal in der Gegenwart. Von protestantischen Geistlichen
angestellte, neuere moralstatistische Erhebungen haben
wenigstens ergeben, daß es völlig verfehlt wäre, aus größerer
Kirchlichkeit ohne weiteres etwa auf größere Sittlichkeit zu
schließen. Aber wie dem auch sei, jedenfalls ist festzuhalten,

daß vom Gesichtspunkt • des Sfaafsinteresses der Nutzen
der Glaubensverbände sich sozusagen ausschließlich in der
unmittelbaren oder mittelbaren Förderung der Sittlichkeit
erschöpft.

Sind nun die Glaubensverbände so ganz harmlose
Körperschaften, deren Tätigkeit, insofern sie dem Staat nicht
nützlich, ihm doch wenigstens unschädlich ist und gleichgültig

bleiben kann?
Eine solche Annahme widerlegen schon die in allen

Zeitaltern und in allen Staaten sich wiederholenden Kämpfe
zwischen den Staatsbehörden und den Behörden der mächtigeren
Glaubensverbände, die alle darauf zurückzuführen sind, daß
letztere auch Ziele verfolgen, welche den Staatszwecken
zuwiderlaufen. Jede Religionsgemeinschaft betrachtet es als
ihr oberstes Ziel, möglichst viele Menschen für die gerade

> von ihr vertretene Anschauung von überirdischen Dingen
zu gewinnen oder bei dieser Anschauung festzuhalten. Alles
andere kommt für den Glaubensverband erst in zweiter Linie
in Betracht, so insbesondere die Anleitung zur Betrachtung
überirdischer Dinge überhaupt (im Gegensatz zur Betrachtung

derselben unter dem besonderen Gesichtswinkel des
betreffenden Glaubensverbandes) und — wiewohl es gelegentlich

bestritten wird — gleichfalls erst in zweiter Reihe die
Förderung der Sittlichkeit. Schon hieraus ergibt sich ein
Widerstreit mit den Interessen des Staates, für den gerade
umgekehrt die Förderung der Sittlichkeit vor allem anderen
Wichtigkeit hat, die Betrachtung übersinnlicher Dinge aber
höchstens indirekt bedeutsam sein kann und die Verbreitung

einer bestimmten einzelnen Anschauung überirdischer
Dinge ganz gleichgültig ist.

Erschwerend kommt aber hinzu, daß die Glaubensverbände

gerade jenes ihr höchstes, für den Staat an und für
sich gleichgültiges Ziel nicht als ein dem Staatszweck
untergeordnetes, sondern als ein dem Staatszweck übergeordnetes
ansehen, indem eben das religiöse Urteil zwischen Gott und
Welt scheidet', die Teilnahme an Gottes Gemeinschaft aber
als höchstes Gut der Seele faßt. Die Glaubensverbände glauben

sich daher zur Verfolgung ihrer Sonderziele selbst dann
berechtigt und verpflichtet, wenn hierdurch die Interessen
des einzelnen Staates verletzt werden und sogar sein
Bestehen gefährdet wird. Ganz offen wird dies allerdings nur
von den mächtigeren Glaubensverbänden zugestanden, z. B.
von der römisch-katholischen Kirche: es ist hingegen eine
Folgerung aus der grundsätzlichen Stellung, welche allen
gemeinsam ist, aus der .Wertschätzung des von ihnen
verfolgten Zieles als des höchsten, überhaupt zu erstrebenden,
und der Anschauung, daß die Erreichung dieses Zieles das
höchste Interesse der ganzen Menschheit darstelle, welchem
gegenüber das Interesse des einzelnen Staates zurücktreten
müsse.

Wollen nun die Glaubensverbände ihrem höchsten Ziel,
der Beförderung gerade ihres bestimmten Glaubens, sich
nähern, so müssen sie, soweit es nur in ihrer Macht steht,
auch die Mittel benutzen, die hierzu die geeignetsten sind.
Als die gebräuchlichsten dieser Mittel seien angeführt:

1. Herausstreichung des eigenen und Herabsetzung des
fremden Glaubens;

2. Streben nach Besetzung aller einflußreichen Stellen im
Staat mit Bekennern des betreffenden Glaubens, und als

Vorbereitung hierzu die Forderung der Aufstellung
staatlicher Listen über das Bekenntnis der Beamten;

3. Absperrung der eigenen Anhänger von der Berührung
mit Andersdenkenden durch Bekämpfung der Mischehen,

des gemeinsamen Besuchs der Schule und höherer
Lehranstalten, der gemeinsamen Tätigkeit in
interkonfessionellen Anstalten zu wohltätigen Zwecken, der
geschäftlichen Verbindungen und des gesellschaftlichen
Verkehrs;

4. Festigung des eigenen Verbandes durch Gestaltung der
Mitgliedschaft zu einer erblichen, nicht erst durch den
bewußten Beitritt des einzelnen erzeugten;

5. Drängen auf Vermehrung der Rechte der Geistlichkeit,
welche stets geneigt ist, die Interessen des einzelnen
Glaubensverbandes als die obersten zu verfolgen, auf
Kosten der Laien, die, weniger fanatisch, eher für
Voranstellung des Staatsinteresses zu haben sind.
Jedes einzelne dieser Mittel läuft den Interessen des Staates

entgegen. Will der Staat nicht einen erheblichen Teil
seiner Kraft in inneren Kämpfen verschwenden, so muß ihm
an möglichster Milderung, nicht an Verschärfung der
Glaubensstreitigkeiten liegen. So muß er durch Verleihung der
Aemter ohne Rücksicht auf das Bekenntnis die Angehörigen
aller Bekenntnisse sich dienstbar machen und sich nicht
unnützerweise durch eigene Parteinahme eine Opposition schaffen,

die sonst, nicht gegen ihn, sondern nur gegen die anderen
Glaubensverbände sich richten würde. Er muß die Führung
von Listen über das Glaubensbekenntnis als für ihn
unerheblich ablehnen, wie er schon früher aus gleichem Grund
die Aufstellung von Listen über das politische Bekenntnis
aufgegeben hat. Er muß grundsätzlich alle Absperrungsmaßregeln

der Glaubensverbände bekämpfen und auf
möglichst zahlreiche Berührung der Mitglieder verschiedener
Glaubensverbände in Familie, Schule, Wohltätigkeit, Geschäft
und Geselligkeit hinwirken als Mittel für allgemeine
Verringerung der Gegensätze. Er muß endlich möglichst den
Laien den entscheidenden Einfluß innerhalb der einzelnen
Glaubensverbände zuwenden, weil bei den Laien vermöge
ihrer Erziehung die Rücksichtnahme auf das Staatsinteresse
den kirchlichen Einflüssen eher die Wage hält als bei den
Geistlichen.

So ist die Wirksamkeit der Glaubensverbände, soweit
diese ihr erstes Ziel, die Verbreitung einer einzelnen
bestimmten Anschauung überirdischer Dinge, verfolgen, auf
allen Punkten dem Staatsinteresse zuwider, und nur soweit sie
ihrem zweiten Ziel, der Förderung der Sittlichkeit, nachstreben,

hat der Staat von ihrer Tätigkeit etwelchen Nutzen.
H. G.

Pfrilipp Reul
(gesti 19. März 1922.)

Philipp Reul wurde geboren den 22. Februar 1849 in der
Dorfgemeinde Oberhöchstedt im Taunus (Herzogtum Nassau),
wo er seine Kindheit verlebte, die, weil in jenen Zeiten eine
Hungersnot auch an die Hütte der in bescheidenen Verhältnissen

lebenden Schneiderfamilie pochte, keine rosige war.
Doch wenn ihm auch in so frühen Jahren des Lebens Nöte
nicht erspart geblieben sind, wurde der kleine Philipp treu
umsorgt von seiner Mutter, einer klugen Frau mit freien
Ansichten, zu deren Bild der liebe Verstorbene zeitlebens mit
Ehrfurcht emporgesehen und es als Heiligtum in sich
getragen hat. Seine Mutter war es, die bestimmt gegen die
beabsichtigte Ausbildung des aufgeweckten, seine Altersgenossen

an Intelligenz überragenden Jungen zum katholischen
Geistlichen Stellung genommen hat, trotz der Befürwortungen

von Seite der Lehrer und Anverwandten, denen der Vater

kein entschiedenes Nein zu sagen gewagt hatte. So kam
es, daß der Knabe zum Beruf des Vaters bestimmt wurde.
Er zog nach Frankfurt in die Lehre, und diese zwei Jahre in
der bewegten Handelsstadt gehörten zu den schönsten seines
Lebens.

Als tüchtiger, wagemutiger Geselle trat Philipp die
Wanderschaft an, seinem Drang ins Weite zu folgen. Bald da,
bald dort, stellte er in der Schweiz und in Frankreich sein
Ranzel ab, zu rasten, Umschau zu halten und neues zu 1er-


	Welche Bedeutung haben die Glaubens - Verbände (Kirchen) für die sittlichen Aufgaben des Staates?

