Zeitschrift: Geistesfreiheit
Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 2

Artikel: Jean Barois

Autor: Woldsmuth. Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9 ‘ GRISTESFRETHEIT No. 2

Mégen da Gleichgestimmte sich zusammenfinden, um in
gemeinsamem Feste dem einen Empfinden Ausdruck zu ge-
ben, oder mag der einzelne seinem Freuen und Ahnen in
stiller Einsamkeit ein ungesehen Fest hereiten, alle sie wer-
den getragen von der hochwogenden Lebenswelle, alle sie
sind aufquellende Bliiten am lenzlich treibenden Baume des
Lebens!

So feiern wir alle, jeder in seiner Art, Sonnenwende und
feiern Friihling, wann die Tage beginnen, die Néchte an
Dauer zu iiberhieten und die Sonne sich durch die grauen
Nebel und Wolken ringt und die Wiesen griinen und die
Liifte erfiillt sind. von tausend- und tausendfiltigem Jubel.

Und so konnte auch die Feier, die das in harter Arbeit
sich mithende Volk sich selbst gegeben hat, als Ausdruck
seines Ringens nach einem schoneren, freudigeren und son-
nigeren Dasein, als sinnvolles Sinnhild des endlichen Sieges
iiber die winterlich-starren Fesseln der Not, der Abhingig-
keit, der frostigen Freudlosigkeit nur einen Tag im Friihling
sein, wo sich das groBe Befreiungswerk der Enteisung, der
ergreifende Wandel von der Fesselung unendlicher Kréfte
zu freier, gliicklicher Entfaltung vor unsern Augen in der
Natur in tiberwiltigender Gestaltenfiille hegibt. Und ebenso
selbstversténdlich ist es, daB diese Feier keinen kirchlichen
Mythos zum Ausganspunkt oder Sinnbild oder Gegenstand
haben kann, denn die Kirche lenkt mit ihren, angebliche
Wunder verherrlichenden Festen und Feiern das Denken des
Mensehen vom Leben, von der Wirklichkeit weg; der Erken-
nende aber sieht darin den Sinn des Lebens, daB er sich mit
seinen Sinnen im Leben zurechtfinde und in Anwendung
seiner Kréfte sich selbst und damit das Leben als Gesamt-
erscheinung fortschreitend zu hoheren Graden der Entwick-
lung in Wahrheit, Giite, Gerechtigkeit, Freiheit, Schonheit
emporhebe bis zur endlichen Vollkommenheit.

Entwicklungsgedanke und Gegenwart.

Die Entwicklungs- und Abstammungslehre hehauptet,
daB die Arten der Pflanzen und Tiere (diese einschlieBlich
des Menschen) nicht unverdnderlich seien; nicht in ihrer
heutigen Gestalt von allem Anfang an erschaffen worden
seien: sondern daB sich die einfacheren Formen zu zusam-
mengesetzteren entwickelten, somit letzten Endes alle Lebe-
wesen unseres Planeten Blutsverwandte seien. Noch zu Be-
ginn des 19. Jahrhunderts wurde die Entwicklungslehre —
damals mit Lamarck und St. Hilaire an der Spitze — nicht
nur von kirchlicher, sondern auch von wissenschattlicher
Seite (Cuvier!) unterdriickt; erst das Auftreten Ch. Darwins
entschied in der zweiten Hélfte des vorigen Jahrhunderts
ihren Sieg. War der Sieg endgiltig?

Wie geschieht die Abstammung, der Artenwandel? ILaut
Darwin durch Anpassung und Auslese. Die Lebewesen wer-

den durch ihre Lebensbedingungen gemodelt: dindert sich die
Lebenslage, so éndern sich auch die Arteigenschaften. Neue
Bigenschaften werden erworben, diese Erwerbungen unter
Umsténden aut die Nachkommen iibertragen. Hiermit ist
die Anpassungy vollzogen. Die erworbenen und erblichen
Eigenschaften konnen zweckméBig oder unzweckmiBig sein;
die Tréger zweckméBiger Eigenschaften bleiben erhalten; die
Besitzer unzweckméBiger Eigenschaften unterliegen im Da-
seinskampf und werden aus der Liste der Lebenden oder zu-
néchst der Ebenbiirtigen, Dauerfdhigen gestrichen. Die An-
passung ist also das eigentlich schopferische, fortschritt-
liche Prinzip; die Auslese ist seine negativé Erginzung:
nichts als ein Sieh, worin die untauglichen Erzeugnisse ver-
schwinden.

s ist kennzeichnend, wie eine Reaktion in Darwins

Nachfolge —- trotzdem sie den Entwicklungsgedanken als
Ganzes anerkennen muBte — zunidchst das fortschrittliche

Prinzip daraus entfernte: der Artenwandel vollziehe sich nur
durch Auslese; neu erworbene Eigenschaften vererben sich
nicht, sondern sterben mit dem Individuum (Weismann). Die
Auslese sei selbst schon neuschaffend: sie erhalte die guten,
kampferprobten Eigenschaften nicht nur, sondern steigere
sie auch. Ihr eigentlicher Ursprung aber bleibt dunkel.
Schwichliche Versuche, das Neue durch neue Verbindungen
des Alten (bei der Kreuzung) zu erkldren — also jedenfalls
durch rein innere Ursachen, unabhéngig von der AufBenwelt,
— verlieren an Boden zugunsten der Meinung, die Anlagen
samtlicher Eigenschaften seien im Keimstoff von vornherein
gegeben. Die naive Lehre der «Priformation», wonach alle
kommenden Geschlechter in Evas Eierstock bereits einge-
schachtelt liegen, empféngt ein neuzeitlich-wissenschaft-
liches Méntelchen und feiert Auferstehung.

Es kam Mendels Entdeckung allgemein giltiger Ver-
erbungsregeln; es kam Johannsens ziichterische Ableitung
«reiner Linien» (Biotypen): beide bewiesen, daB die Auslese
unproduktiv ist; daB Zuchtwahl die vorhandenen Eigenschat-
ten nicht steigert, geschweige denn das Auftreten neuer Ei-
genschaften erkldrt. Damit schien auch die zweite Sdule der
Darwinschen Entwicklungslehre zu wanken: ist es mit der
Anpassung nichts, und ist auch die Auslese unwirksam, —
was bleibt dann vom ganzen, stolzen Lehrgebidude iibrig?
Die Eigenschaften der Lebewesen (genauer: ihre Anlagen im
Keim) mischen sich und trennen sich nach unabénderlichen
Regeln: abgesehen von eng bhegrenzten Schwankungen umn
einen festen Mittelwert konnen die Eigenschaftsanlagen we-
der vergroBert noch verkleinert noch iiberhaupt verédndert
werden. Wie aus wenigen Grundtdnen ungezdhlte Meister-
werke der Tonkunst entstehen, wie wenige Grundfarben durch
ihre Kombinatorik die vielfirbigeWirklichkeit hervorzaubern:
so sei die gesamte Vielformigkeit der Lebenswelt aus dem
freien Wiirfelspiel verhéltnisméBig weniger Grundanlagen
herzuleiten. Der Konstanzglaube von Linné — der vor Darwin

Jean Barois.”®)

H. C. K. — Wir werden dieses Werk spiiter eingehend be-
sprechen. Der nachfolgende kurze Abschnitt in deutscher Ueber-
setzung mochte unsere Leser veranlassen, sich das Buch zu kau-
ten; es wird jedem wertvoll sein, der sich fiir ethisch-religitse
Probleme, von Kiinstlerkraft zur Entwicklung in lebendigen Men-
schenseelen geformt, interessiert. — Als zum Verstéindnis durch-
aus notwendig erzéhlen wir: Jean Barois wurde als gldubiger Ka-
tholik erzogen. Das Studium der Naturwissenschaften und der
Medizin machen ihn zum Positivsten, gleicher draufgingerischer,
unduldsamer Kampfnatur, wie er es vorher als Katholik gewesen
war. Am Ende des Mannesalters wird er wieder Katholik. Im
langen Siechtum einer Tuberkulose wachsen seine furchtbaren
Gewissensqualen zu einem Berge von Angst, dass er sich mit diir-
stender Seele an die Absolution des Priesters klammert. — Luce,
um 15 Jahre &lter, der ausgeglichene Edelmensch, war in Barois’
mittlerer Lebensperiode dessen abgeklirter und massvoller Weg-

gefiihrte.
#* Ed *

Draussen ist heftige Kiilte.

Sobald sie ausserhalb des Tores sind, dreht sich der Abbé.
Der Abbé: Nun, wie haben Sie ihn gefunden?

Luce steht einen Augenblick, kaum merkbar, schaut den

Abbé an und geht wieder weiter. Diesem Priester gegen-

*) von Roger Martin Du Gard. Edition de la Nouvelle Revue

Francaise, 427 S. Bei der Geschiftsstelle fiir ca. Fr. 5.— zu he-
ziehen,

tiber zwingen ihn nicht mehr die gleichen Griinde zur Riick-
sicht wie gegeniiber Jean.

Luce: Er ist nicht wiederzuerkennen... Von seinem Verstand
ist nichts mehr geblieben: er lebt heute von einem schwachen
Schimmer von Empfindungsvermdagen.

Der Abbé (abwehrend): Sie tiiuschen sich; glauben Sie mir: er hat
wirklich lange gepriift, bevor er seinen Weg fand!

Luce (voll Schmerz): Priifen? Das konnte er doch schon nicht
mehr, als er Paris verliess. )

(Ruhig) Nein. Dieser arme Barois ist, wie viele andere, ein
Opfer unserer Zeit. Sein Leben war das vieler meiner Zeit-
genossen: es ist tragisch...

Er wendet sich dem Abbé zu und vergisst ganz den Prie-

ster; in seinen klugen Augen leuchtet jenes liebevolle Su-

chen, das die Poesie seines Lebens war.

Luce: Eines Tages brach sich seine katholische Erziehung an der
Wissenschaft: die ganze geistige Jugend macht diese Ent-
wicklung durch. Ungliicklicherweise empfangen wir unser ethi-
sches Bewusstsein, auf das wir so stolz sind, als Erbstiick meh-
rerer hundert mystischer Generationen. Wie kann man ein
solches Erbe abwerfen? Das ist schwer... Es gliickt nicht
allen, ihren Verstand geniigend zu kriftigen, dass er bis zum
Ende siegreich bliehe. Wenn Tage des Sturmes kommen, ren-
nen soviele Instinkte, soviele Erinnerungen gegen ihn an! Alle
Gefiihle des schwachen menschlichen Herzens...

In der Volkraft des Lebens reckt sich wohl die Mehrzahl
und befreit sich wie Barois. Dann kommen die Enttduschungen,
die Krankheiten, der Tod dridut, und sie erliegen: alshald sieht
man sie zu den Mirchen Zuflucht nehmen, um in ihnen Trost
zu suchen...



No. 2 GEISTESFREIHEIT 3

herrschende Glaube an die Unverdnderlichkeit der Art — ist
auferstanden, ist nur verfeinert und ersetzt durch den Glau-
ben an die Unverédnderlichkeit der Anlagen. Vermoge ihrer
Mischungs- und Entmischungsfihigkeit wird (nach moderner
Auffassung) von den an und fiir sich starren Anlagenteilchen
immerhin eine gewisse Wandlungsfihigkeit des Arthildes
vorgetiduscht; sie ist aber viel zu beschrénkt, um die Ent-
wicklung der Arten, geschweige der groBeren Gruppen und
Kreise auseinander zuzulassen.

Dahin steuert in der Tat die «Entwicklungslehre» der
Jetztzeit: sie ist auf bestem Wege, sich in eine Nichtentwick-
lungslehre riickzuverwandeln. Angesehene Forscher, wie
Curt Herbst in Heidelberg, machen sich schon heute in ihren
offentlichen Vorlesungen {iiber den Entwicklungsgedanken
lustig. Stillstand ist wieder einmal Trumpf! Und nur einen
Hoffnungsschimmer gibt es, daB die Fortschrittslehre - ge-
rettet werden kann: die Entdeckung der sprunghaften Ver-
iinderungen («Mutationen») von de Vries.

Ab und zu treten inmitten eines Tier- oder Pflanzen-
bestandes Verdnderungen auf, die das Artbild anscheinend
unvorbereitet und plotzlich mehr oder minder tiefgreifend
umgestalten. Da die duBlere Lebenslage zur selben Zeit ent-
sprechende Umwiélzungen vermissen lieB, nahm man wie-
derum an, die Verédnderungen der Lebewesen seien unabhén-
gig von der AuBenwelt: Umlagerungen in den kleinsten Teil-
chen des Keimstoffes, die wir nicht sehen, nicht verfolgen
konnen, seien allein dafiir verantwortlich. Die letzten An-
triebe der Wandlung bleiben also auch hier unerkldrt und
unerkldrlich; sie erfolgen aus unbekannten, unerforschlichen
inneren Ursachen: es bleibt immer noch Raum fiir hoéhere
Fiigung, fiir ein iibersinnliches, liberirdisches Schopferprin-
zip. Die Beliebtheit der Mutationslehre, ihrem fortschritt-
licl}eu Inhalte zutrotz, findet so ihre psychologische Be-
grindung.

Nuin gehw en gerade die beriithmtesten Mu‘aﬂonm regel-
mibBig einer der folgenden Gruppen an: entweder treten sie
nach klimatisch ungewéhnlichen Jahren auf; oder an Lebe-
wesen, die in Kultur genommen wurden, in den Zustand der
Zdéhmung und damit in griindlich- veréinderte Lebenslage ge-
rieten; oder an Lebewesen, die aus ihrer Heimat verschleppt,
in einer neuen Heimat verwildert sind; oder endlich an sol-
chen, die versuchshalber absichtlich verinderten Bedingungen
ausgesetzt wurden. Diese zusammenfassenden Beobachtungen
brachten mich auf die Vermutung, daB die sprunghaften Ver-
dnderungen keineswegs unabhiingig sind von der Umwelt:
daf} sie vielmehr von Umweltsverdnderungen allméhlich vor-

bereitet wurden, um spéter, wenn die duBere Lage vielleicht -

schon ldngst wieder ins Gleichgewicht kam, scheinbar unver-
mittelt durchzubrechen. Eigene experimentierende Ziichtun-
gen, von denen in-einem kiinftigen Aufsatze die Rede sein
soll, bestdrkten mich in dieser Vermutung, die gegenwirtig
etwa folgende Gestalt gewinnt:

Die «Mutationen» sind nichts anderes, als was man frii-
her (von auBen her) «erworbene Eigenschaften» nannte; sie
sind Neuerwerh aus der Umgebuny, vielleicht nur besonders
ausgeprigter, iiberfilliger, dadurch besonders auffallender
Neuerwerb. Der Darwinismus besteht daher vollkommen zul
Recht, oder — um es mit den SchluBworten meiner <Allge-
meinen Biologie» zu sagen:

«Die Héhereniwicklung ist mehr als der schonste Traum
des vorigen Jahrhunderts, des Jahrhunderts eines Lamarck,
Goethe und Darwin; die Hoherentwicklung ist Wahrheit,
niichterne, herrliche Wirklichkeit. Zwar nicht durch grau-
same Zuchtwahl werden die Lebenswerkzeuge geschaffen
und vervollkommnet, und nicht der trostlose Kampf ums Da-
sein allein regiert die Welt; aber aus eigenér Kraft ringt sich
die Kreatur zu Licht und Lebensfreude empor und {iberldBt
mn, was sie nicht brauchen kann, den Grébern der Auslese.»

Paul Kammerer.

Beitrag zur Psydiologie des philosoph. Denkens.
(Nach cinem Vortrage von  Dr. 0. Pfister, Ziirich.)

Mensch und Werk als ein Ganzes zu betrachten, ist uns
beim Kiinstler schon liangst geldufig. Gerne folgen wir den
mannigfachen Beziehungen, die von seinem Schaffen zu sei-
nem Ervleben weisen, und es scheint uns, besonders beim
Dichter, ganz natiirlich, sein Gefiihlsleben, die Eigenart sei-
nes Liebens und Hassens, in den von ihm erschaffenen Ge-
stalten wiederzufinden.

Anders beim Philosophen. Alle Eigentiimlichkeiten sei-
nes Werkes glauben wir aus seinem Streben nach scharfer
Erfassung der Wirklichkeit, nach tibersichtlicher Zusammen-
fassung des Weltganzen hinreichend erkldren zu konnen.
Wir sind auch noch bereit, den maBgebenden EinfluB gewis-
ser Zéitstromungen auf die Gestaltung seines Systems anzu-
erkennen, und wir werden uns auch kaum der Einsicht ver-
schlieBen, daf sich im Umfang des Tatsachenmaterials und
seiner Verarbeitung die Eigenart des Philosophen ausdriickt.
Aber dieses Hineinspielen der Individualitdt scheint hier
ganz auf den Intellekt beschrinkt zu sein. Im Gegensatz
zum Werke des Dichters erweckt das philosophische System
den Anschein, vom Gefiihlsleben oder, genauer ausgedriickt,
von der Affektivitit seines Schopfers unabhingig .zu sein.

Im Gegensatz zu dieser Auffassung hat u. a. schon Dil-
they die Ansicht vertreten, dal das philosophische Arbeiten
nicht allein aus dem Drang nach Erkenntnis, sondern nur aus
der Totalitdt des Menschen verstanden werden konne. Und
tatsidchlich werden wir uns, hei schirferem Zusehen, trotz
der sich widersprechenden Aussagen der Philosophen iiber
den Charakter ihres Arbeitens, der Ansicht kaum verschlies-
sen konnen, daB das philosophische Denken nicht ein von
allen subjektiven Einwirkungen freies, sondern ein mehr
oder weniger affektbedingtes Denken ist.” Auch der Vor-

Der Abbé driickt das Kinn in die Falten seiner Soutane und

beschleunigt seinen Gang.

Luce (traurig): Sie haben ihm das ewige Leben geboten, und in
sejiner Verzweiflung hat er sich daran geklammert wie alle jene,
we]che an sich selbst nicht mehr glauben konnen, welche sich
mit dem wirklichen Leben nicht mehr zufrieden geben konnen.

Der Abbé macht eine Bewegung.

Es ist ihre Pflicht, ich weiss es wohl... Und ich muss aner-
kennen, dass die Kirche in diesen Dingen eine unvergleichliche
Erfahrung hat! TIhr Jenseits ist eine wunderbare Erfindung:
es ist ein Versprechen auf so weite Entfernung, dass der Ver-
stand dem Herzen nicht verwehren kann, daran zu glauben,
wenn es sich darnach sehnt, denn schon infolge seiner Defini-
tion entwindet es sich jeglicher Kontrolle...

Ja, Herr Abbé, ihre Religion hat einen Gliicksfund getan,
dass sie dem Menschen einzureden verstand, er miisse mcht
mehr zu begreifen suchen!

Der Abhé (hebt den Kopf): Jesus selbst gab uns dieses Gehot,
Herr Luce. Er versucht nicht mit klugen Beweisen zu belehren;
er sagt: «Glaubet an mich». Er sagt schlichter noch: «Wen da
diirstet, der komme zu mir und trinke»...

Eine' Pause.

Lucc; (ohne zu wollen): Eine schone Bekehrung! Sie konnen stolz
sein.
Der Abbé (hélt an): Ja, ich bin stolz darauf!
Ein plotzlicher Wingistoss an der Strassenecke lisst seinen
Mantel flattern. Sein diisterer unbestimmter Blick fordert
Luce heraus.

Der Abbé: Waren sie im Stande, ihn zu trosten? Ich brachte ihm

die Ruhe; ich zeigte ihm Horizonte, aus denen Klarheit leuchtet.
Sie wussten ihm nur Visionen zu malen, die ohne Hoffnung
sind! ¥

Luce (mit Zuriickhaltung): Warum «ohne Hoffnung»? Meine
Hoffnung ist es zu glauben, dass meine Anstrengungen fiir das
Gute unzerstorbar sind! Und sie ist so stark, verzeihen Sie
mir, dass die teilweisen Triumphe des Bidsen sie nicht ent-
mutigen...

Meine Hoffnung verlangt nicht wie die ihre, dass ich meinen
Verstand abschwore: im Gegenteil, mein Verstand unterstiitzt
sie: er heweist mir, dass unser Leben weder ein Strom ohne
Ziel ist, noch nur ein Ort der Qual, noch bloB eine Hast nach dem
Gliick des Einzelnen; er beweist mir, dass meine Handlungen
mithelfen am grossen Bemiihen der Menschheit; und iiberall
hilft er mir neuen Anlass zum Hoffen entdecken. Ueberall sehe
ich aus dem Tode Leben keimen, Kraft aus dem Schmerz, Wis-
sen aus dem Intum, Eintracht aus der Uno1dnung . Und tag-
tdiglich erlebe ich, wie sich jene Tntwwl\hmgen in memem eige-
nen Innern vollziehen.

Ja, auch ich habe ihm ein Glaubensbekenntnis angeboten;
und es ist wohl ehenso wertvoll wie das Thrige, Herr Abhé
Der Abbé: Es konnte ihm nicht geniigen, das ist Tatsache! (Mit
unerwarteter Heftigkeit) Ja, selbst wenn Sie der Meinung sind,
ich hitte ihm mit einer Liige den Frieden gebracht, so sollten
Sie doch gliicklich sein, dass ich es tat; ohne jetzt das Mittel

zu tadeln.

Luce: Ich kenne nicht zweierlei Moral. Wir miissen das Gliick
finden, ohne Toren eines Wunders zu werden; einzig und allein
durch die Wahrheit.

Eine Pause,



4 ‘ GEISTESFREIHEIT No. 2

tragende zeigte an Hand neueren Materials, daB die Affek-
tivitédt bei der Bildung der philosophischen Systeme wesent-
lich mitbeteiligt sein kann und daB es, um zu einem tiefern
Verstdndnis des philosophischen Denkens zu gelangen, not-
wendig ist, zu den Trieben, aus denen Kunst, Religion und
Philosophie hervorgehen, hinabzusteigen.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich die Aufgabe, dem
- Verhéltnis der intellektuellen zu den affektiven Funktionen
nachzuforschen, d. h. der Tragweite der affektiven, person-
lichen Beimischungen nachzuspiiren. Bevor aber an diese
psychologische. Entrétselung des philosophischen Denkens
herangeschritten werden kann, miissen die in Betracht kom-
menden Untersuchungsmethoden daraufhin angesehen wer-
den, ob sie im vorliegenden Fall zum Ziele fiihren.

Die iibliche experimentelle Methode wird hier kaum we-
sentliche Dienste leisten konnen. Eine biographisch-ver-
gleichende Betrachtung bedeutender Philosophen . der Vei-
gangenheit und Gegenwart wird zwar allein nicht zum Ziele
fithren, kann dagegen wichtiges Material herbeibringen. Sei-
nen vollen Wert erhélt dieses Material erst in Verbindung
mit psychologischen Beobachtungen an lebenden philoso-

‘phisch arbeitenden Personen. Als die geeignetste psycholo-.

gische Beobachtungsmethode erscheint dem Vortragenden
die psychanalytische.

Denn zu den tiefsten Wurzeln geistigen Schaffens kon-
nen wir nur vordringen, wenn wir neben den bewuBten auch
die unbewuBiten Vorgidnge beobachten. Das Werkzeug, das
uns ermoglicht, in die Tiefen des UnbewuBten einzudringen,
ist eben die Psychanalyse.

Auf ihr Wesen kann hier nicht né&her eingetreten wer-
den. Nur einige orientierende Worte seien fiir den mit die-
sem Gegenstand nicht niher vertlauten Leser vorausge-
schickt.

Die Existenz unbewufiter seelischer Vorgéinge war der
Psychologie seit langer Zeit nicht verborgen, aber ihre Trag-
weite war unterschiitzt worden und es fehlte die Methode, um
tiefer einzudringen. Die Psychanalyse ging aus der Beob-
achtung hervor, daB das Bereich des unbewuBten Seelen-
lebens unendlich viel groBer sei, als man frither angenom-
men hatte, und daB unser gesamtes Denken, Fiihlen und
Wollen in sehr starkem MaBe von, diesen unbewuBten, d. h.
die Schwelle des BewuBtseins nicht iiberschreitenden Vor-
gingen beeinflut wird. Die Psychanalyse befaBt sich mit
- der Gesamtheit dieser unbewuBten «Richtméchte», dem sog.
UnbewuBten. - Im Gegensatz zu andern Bedeutungen dieses
Wortes ist das UnbewuBte in der Psychanalyse die sprach-
liche Zusammenfassung einer langen Reihe empirisch fest-
gestellter Vorginge.

Sehr wichtig ist der Mechanismus der sog. Verdridngung,-

worunter man, kurz dargestellt, folgendes versteht: Stehen
gewisse Vorstellungen (Wiinsche) im Gegensatz zu andern,
héher gewerteten Zielen, so werden diese verabscheuten

Wiinsche leicht ins UnbewuBte verdriingt. Sie kénnen dann
nicht mehr ohne weiteres ins BewuBtsein treten, sie existie-
ren fiir die Erinnerung des betreffenden Menschen nicht
mehr. Im UnbewuBten aber leben sie fort und iiben von hier
ihre Wirkung aus.

Noch einige Worte zur. psychanalytischen Beobachtungs-
methode: Scheint eine Handlung oder Eigentiimlichkeit eines
Menschen vom UnbewuBten her bedingt zu sein, so veran-
laBt der Psychanalytiker die Versuchsperson, ihre Aufmerk-
samkeit auf diesen Gegenstand zu konzentrieren, um den
Ablauf der sich einstellenden Einfille (Gedanken, Erinnerun-
gen), die ihm kritik- und liickenlos mitgeteilt werden miissen,
zu beobachten. Der Analytiker sucht also, dem natiirlichen
Gefiélle des Gedankenstromes folgend, ins UnbewuBte unter-
zutauchen, d. h. er hedient sich als Methode der Deutung
assoziierter Einflle.

Reiche Erfahrung veranlaBite den Vortragenden, beson-
ders hervorzuheben, was Psychanalyse nicht ist, nimlich, daB
sie nicht als Weltanschauung aufgefaBt sein will und daB
sie nicht das ganze Seelenleben des Menschen aus seinem
UnbewuBten ableitet. Ebensowenig ist sie bestrebt, alle see-
lischen Erscheinungen auf die Sexualitét zuriickzufiihren.

Ins Leben gerufen wurde die Psychanalyse durch die Be-
diirfnisse der drztlichen Praxis, durch die Beobachtung nim-
lich, daB3 gewisse nervose Stérungen (Neurosen) auf unbewus-
ten Vorgéngen beruhen. Da sich aber unendlich viele ,Ueber-
ginge vom sog. normalen Menschen bis zu den erwidhnten
Nervosen (Neurotikern) finden lassen, sahen sich die Psych-
analytiker bald veranlaBt, der Tragweite unbewuBter seeli-
scher Vorgéinge auch beim Normalen nachzuspiiren. Diese
Untersuchungen zeigten, wie schon erwihnt, da die unbe-
wuliten Vorgénge auch beim Normalen eine bedeutende Rolle
‘spielen.

Die Abstammung der Psychanalyse aus der Neurosen-
forschung konnte die Befiirchtung erwecken, daB es sich bei
der Anwendung -der Psychanalyse auf geisteswissenschaft-
liche Probleme um voreilige Verallgemeinerungen der bei
Neurotikern beobachteten Vorgénge handle. Dem gegeniiber
sei zugegeben, dai die Psychanalyse eine junge Wissenschatt
ist. Im {ibrigen aber diirfte sich die Erscheinung, daB die
psychanalytische Methode mehr und mehr mit Erfolg auf
geisteswissenschaftliche Probleme angewendet wird, hinrei-
chend aus der Tatsache erklidren, daB die iiberaus hdufigen,
aber schwer erkennbaren AeuBerungen des UnbewuBten erst
durch die psychanalytische Methode der Forschung zuging-
lich wurden. Es ist deshalb ganz natiirlich, da nach Er-
scheinen dieser Methode Entdeckung auf Entdeckung folgte.

Das Denken, Fiihlen und Wollen eines Menschen kann
zwei deutlich zu scheidende Richtungen einschlagen. Die
eine weist von der AuBenwelt weg gegen das eigene Ich (Ab-

Luce: Oh, wir werden einst ein grandioser Moment in der Ge-
schichte der Wissenschaft gewesen sein; zweifellos der Moment
ihres schigfsten Kampfes mit dem  Glauben! .

Der Abbé (mit plotzlicher Ungeduld) Sie gehoren einer andern
Zeit an, Herr Luce...der Zeit, wo man die Briicken zur Ver-
gangenheit unbedacht abbrach. Sie glauben an die Mensch-
heitsentwicklung und konnten darum auf das Gebet verzichten
und auf den Glauben an die Unsterblichkeit unserer Seele....
Aber Sie verstehen nicht, um sich her zu schauen: jene
Zeit liegt schon weit hinter uns! Sie haben das_ grosse
Wiedererwachen eines religiosen Bediirfnisses, dem Ihre trok-
kenen Theorien nie geniigen werden, nicht bemerkt! (Mit trotzi-
gem Lachen): Ein Atheist wird nie begreifen, was in der Seele
eines gldubig betenden Menschen vorgeht..

Luce (ldchelnd): Das sind Riickfille in die Schwachheit, die man
nicht verhindern kann. Aber diese im Verstand verankerte Un-
glaubigkeit, die wir erobert haben, oft um den Preis. schmerz-
haften Leidens, kann nicht verloren sein: sie wird sich nach
und nach bis ins innerste Mark unserer Rasse einwachsen und
die zuklinftige Menschheit umso sicherer befreien!

Der Abbé (jede Zuriickhaltung vergessend): Nein, der Mensch
wird es nie ohne Gott machen kénnen... Das Leben zittert vor
der Macht des Todes; und die Religion allem lehrt, auf ihn zu
warten, ihn zu eltlagen, — zuweilen gar ihn zu wiinschen.

Luce (mit gespanntem Ausdruck): In der Logik des Lebens liegt
auch schon der Tod. Ich anerkenne die Idee des Todes, wie ich
die Idee des Entstehens anerkenne.

Dgr Abbé (mit grausamem Li#cheln): Ja, fiir den Moment! Ja,
jetzt, wo Sie gesund genug sind, um den Tod <anzuerkennens!
Aber ich sage Ihnen, den Tag, wo Sie ihn wirklich kommen

fiihlen, wo er da ist; oh, cann werden Sie sehen, welch armseli-
gen Trost Sie in Ihren unfruchtbaren Verneinungen finden.
Sie sind auf dem Bahnhofplatz mit selnem Hin und Her der
Fussgénger und der Wagen.
Luce hilt inne. Ein Schatten hat suh unter seinen grauen
Augen eingegraben.

Luce (mit miihsamer Stimme): In meinem Alter — fast an der
Schwelle des Todes — ist man aufrichtig, nicht wahr? Das ist
doch nicht die Stunde, wo man Lust hitte, Phrasen zu machen...

Ich versichere Ihnen, dass ich dem Tode mit dem ganzen
Ernst ins Auge schaue, dessen ein Mensch fihig ist, — mit dem
gleichen Ernst wie Sie!”

Der Abbé wendet den Kopf ah.

Luce: Was denn kann Thnen die Todesstunde weniger schwer
machen? Der Friede eines ruhigen Gewissens... Diese Ruhe
darf ich haben so gut wie Sie...

Der Abbé (mit rauher Stimme, ohne Luce anzublicken): Was Sic
aber nicht haben werden, ist ein Priester, einer der von Gott
geschickt ist, um sich tiber Thre Todesnot zu beugen und mit
einer einzigen Geste der Absolution das Boseste, das Sie getan
haben, sogar selbst in Ihrer Erinnerung zu loschen.

Luce (ruhig): Ich habe es nicht nétig.

Er ist plotzlich bleich geworden.
Ein Licheln des Stolzes liegt auf seinem Gesicht. Er streckt
dem Abbé die Hand.

Luce: Auf VVie(lersehen, Herr Abbé... Ohne Groll... Und doch
haben Sie mir eben weh getan... Ich hatte fast vergessen, (ld\s
ich verurteilt bin, und Sie haben mich ehen daran erinnert,
schmerzhaft .

Der Abbe macht eine Bewegung.



No. 2 . GEISTESFREIHEIT ' 5

kehr von der AuBenwelt, introvertiertes Streben), die andere
vom Ich zur Umwelt (extravertiertes Streben). DBeide Stro-
mungen halten im normalen Menschen ungefihr das Gleich-
gewicht. Thr Stérkeverhéltnis wechselt.

Von einem ausgesprochen introvertierten Denken spricht
man dann, wenn die Neigung, sich nach innen auszuwach-
sen, das beim Durchschnittsmenschen vorhandene MaB be-
triachtlich iiberschreitet. Eine solche <Intfroversion» stellt
sich dann ein, wenn die Gefiihle und Triebe bei ihrem extra-
vertierten Streben auf zu.groBe Hindernisse (Enttduschun-
gen ete.) — das MaB ist individuell verschieden — gestoBen
sind, was zur Folge hat, daB sie sich nicht mehr hervor-
wagen. Der nach innen flutende Energiestrom belebt dann
die mit der AuBenwelt nicht in unmittelbarem, wechselvollen
Zusammenhang stehenden Gedankensysteme und fiihrt so
7zu einer mehr oder weniger ausgeprigten <«Entwirklichung»
der AuBenwelt. .

Das philosophische Denken in seinen mannigfachen
Formen geht zu einem groBen Teile aus solchem introvertier-
ten Denken hervor. Das extravertierte Streben ist daneben
in mehr oder weniger ausgepriigter Form ebenfalls vorhan-
den.

Der Vortragende behandelte fiint typische Formen sol-
chen introvertierten Denkens.

Den stirksten Ausdruck der Entwirklichung der AuBlen-
welt finden wir im sog. Solipsismus, d. h. «in jener Anschau-
ung, die besagt, daB es iiberhaupt keine Natur, keine AuBen-
welt gibt, daB alles nur BewuBtseinserscheinung, alles sub-
jektiv ist, daB einzig und allein das Ich existiert».*) Der
Vortragende zeigte an einem Beispiel aus seiner eigenen
psychanalytischen Praxis, wie das Schicksal seiner Affekte
einen Menschen zu einem Verfechter des Solipsismus machen
kann.

Bestimmte Vorkommnisse lieBen in einem Knaben eine
tiefe Entfremdung seinen Eltern gegeniiber entstehen. Die
von den Eltern zuriickgezogene Liebe konnte nicht ohne wei-
tores eine andere Uebertragung finden und so flutete der
ganze Liebesstrom in sein Inneres zuriick, wie in einem Ka-
nal bei plotzlich geschlossener Schleuse die Wassermassen
zuriickstromen. Der Knabe geriet in einen friithen, starken
Introversionszustand, in dessen Verlauf er mit der Religion
brach und sich mit Eifer philosophischen Studien widmete.
Nach langem Suchen wurde er vom Solipsismus machtvoll an-
gezogen, welche Lehre in ihm ein starkes Gefiihl der Wohl-
tat und Erlosung hervorrief.

Da das System des Solipsismus auf logischer Begriin-
dung aufgebaut ist — die Richtigkeit der Argumente steht
hier nicht in Diskussion — so werden wir die Anziehungs-
kraft, welche diese Lehre auf den Jiingling ausiibte, in er-
ster Linie auf intellektuelle Momente. zuriickzufithren suchen.

*) Miiller-Lyer, Sinn des Lebens. 2. Aufl. S. 26.

Es wire denkbar, daB er iiber die Relativitit des mensch-
lichen Erkennens (EinfluB des Baues der Sinnesorgane etc.)
nachgedacht hatte und nun im Solipsismus den (scheinbar)
konsequenten Ausbau dieser Gedanken vorfand. Das starke
Gefiihl der Erlosung, das er empfand, ist auf diesem Wege
aber schwerlich erkldrbar und die Psychanalyse hat denn
auch ganz andere Zusammenhénge aufgedeckt.

Die Analyse des tief leidenden Jiinglings brachte nim-
lich Erinnerungen zum Vorschein, welche deutlich seinen
seelischen Zustand in der Zeit vor jenen solipsistischen Stu-
dien erkennen lieBen und zeigten, daBl er sich damals einsam
fiihlte, daB er unter seiner Vereinsamung tief litt, ohne aber
die Kraft zu finden, seinen Zustand zu verdndern. Die von
den Eltern zuriickgezogene Liehe hatte auch Angstzustéinde
in ihm erzeugt. Der Knabe litt also unter der Uebermacht
des introvertierten Strebens gegeniiber den -ebenfalls noch
starken extravertierten Tendenzen. )

Von diesem seelischen Zustand ausgehend, konnen wir
uns das starke Erlosungsgetfiihl, das der Knabe bei der Be-
riilhrung mit dem Solipsismus empfand, erklidren. Diese
Lehre brachte, wenigstens voriibergehend, Ruhe in die ge-
hetzte Kinderseele, indem sie der einen der ringenden Stre-
bungen den Ausschlag gah. Denn hier fand der Knabe die
Erklidrung dafiir, weshalb er sich allein fiihlte und sich ver- -
gebens aus diesem Zustand heraus sehnte. Die bereits vor-
handene solipsistische Einstellung (Introversion) erhielt nun
die intellektuelle Verarbeitung und Begriindung. Die Lehre
des Solipsismus erfiillte in ihm einen langst gehegten
‘Wunsch, indem sie ihm ermoglichte, die unbewuBt vorhan-
dene Einstellung zur Welt (Abkehr von der AuBenwelt) im
BewuBitsein anzuerkennen. Der theoretischen Leugnung
der Wirklichkeit ging also eine Verdrdngung und Verklem- -
mung des Trieblebens voraus. Ausschlaggebend fiir die be-
geisterte Aufnahme des Solipsismus war die Affektivitét.
Diese Lehre ermoglichte dem Jiingling die Flucht vor dem
ethischen Konflikt, der in ihm infolge seiner Entfremdung
gegeniiber seinen Eltern aufgetaucht war.

Der hier veranschaulichte Vorgang der nachtréglichen
intellektuellen Verarbeitung eines primér vorhandenen un-
bewuBten Wunsches 148t sich auch auf dem Gebiete der reli-
giosen Erscheinungen beobachten. Die Dogmatik stellt die
nachtrigliche intellektuelle Verarbeitung des religiosen Er-
lebnisses dar, welches nur aus der Gesamtverfassung des be-
treffenden Menschen verstanden werden kann. Eine weit-
gehende Entwirklichung der AuBlenwelt und weitgehende
Parallelen zum Solipsismus " finden sich im Buddhismus.
Auch die Losung religionspsychologischer Probleme wird da-
her von psychanalytischer Seite sehr gefordert werden kon-
nen, was durch bereits vorhandene Ansétze bestdtigt wird.

Als eine zweite Form introvertierten Denkens behandelte

ader Vortragende die Projektion des Ich in das Absolute.

Durch die Abnahme des «Du» (Introversion) entsteht eine

Luce( immer noch ldchelnd): Ich wuiss, dass ich mich in zwei,
drei, lingstens vier Monaten einer Operation unterziehen muss,
die ohne Hoffnung ist... Und wenn ich heute Barois besuchte,
tat ich es, weil ich mich sicherer verloren weiss als ihn...

Der Abbé (iberwiiltigt): Sie sehen zu schwarz, vielleicht...

Luce (hort auf zu lidcheln): Oh, auch ich kann dem Tod nicht ohne
Schrecken entgegen sehen... Nein'... Aber ich sehe ihm.doch
fest ins Auge! (Er schaudert) Ich habe Furcht vor ihm wie je-
der andere, weil mein Fleisch feige ist; aber es ist eine rein
physische Furcht.

Geistig, vergessen Sie nicht, bleibe ich ganz aufrecht.
Mit festem Schritt geht er ither den Fusssteig.
Der Abb¢ sieht ihm nach bhis er verschwunden ist.
* # *

«Mein lieber Bareis
_Seitdem Luce tot ist, habe ich Thnen schreiben wollen. Aber
neine rechte Seite war ganz steif infolge eines Hexenschusses,
und so trat eine Verzogerung ein.

Die Acrzte hatten beschlossen, die Operation zu wagen. Lr
hatte sich ihr ohne Illusion unterworfen. Er hatte vierzehn Tage
verlangt, um seine Papiere ordnen zu kionnen. Er bat mich, ihm
zu helfen, und ich habe ihn nicht mehr verlassen.

Eines Tages, als wir Notizen zu dem Buche, das unvollendet
bleibt, ordneten, sah er mich weinen. Er kam auf mich zu und
sagte mir ein Wort, welches sein Wesen zusammenfasst: «Sie,
Woldsmuth? Aber warum denn? So ist doch das Leben... Wir
diirfen uns den Blick durch den Einzelfall nicht triiben lassen. . .»

Die Operation fand statt.

Sie gliickte {iber alles Erwarten. Sogar der Arzt schien zu
vergessen, dass es nur ein Aufschieben sei; wir alle mit- ihm. Am

achtzehnten Tage stand Luce auf; man entliess ihn nach Hause.
Er sagte: «Ich werde mich wieder an die Arbeit machen, ich habe
noch so viel zu tun!» :

Von diesem Moment an horte die Besserung ganz plotzlich
auf. Er hat es sofort gefiihlt: Die Symptome traten wieder auf,
eines nach dem andern. Er zogerte immer, es seinen Kindern zu
sagen; und sie, die die Aenderung wohl gemerkt hatten, taten,
als ob sie an eine Heilung glaubten. '

Ich suchte ihn alle Tage auf. Mit mir sprach er ohne Auf-
schub von seinem Tod.

Er sagte zu mir: «Ich habe Gliick, dass sich der Tod zum vor-
aus bei mir meldet, damit ich mich vorbereiten kann, ihn hinzu-
nehmen. Dies ist die letzte Tat, die mir zu vollbringen iibrig
bleibt, um getan zu haben, was ich tun musste. Ich habe mich
immer bemiiht, mein Leben mit meinen Ideen in Einklang zu brin-
gen, um ihnen hegeisterte Kraft zu geben; nun muss ich auch
sterben, ohne meinen Weg zu verlassen; ich muss zeigen, dass
ich keine Furcht habe vor dem Tod, dass ich ihn kommen sehe,
dass ich ihn empfange, dass mir auch im Sterben das Vertrauen
nicht schwindet. ..

Dann flog ein Schatten {iber sein Gesicht: Und doch, man
sagt, dass oft gerade jene, die ihn mit der ruhigsten Gelassen-
heit erwartet haben, sich in der Todesstunde zur masslosesten
Auflehnung hinreissen lassen...

Aber er fligte hastig hinzu:

«Eine Auflehnung der Nerven selbstverstindlich.»

Nicnt einen einzigen Tag sah ich ihn in seiner Liebe zum
Leben und dem gleichzeitigen Zugestindnis an das Sterben
schwankend werden. Und er hat doch schwer gelitten!

Er machte die Bilanz seines Lehens. Eines Morgens nach einer
schlaflosen Nacht sagte er mir:



6 GEISTESFREIHEIT No. 2

VergroBerung des «Ich», und dieses innerlich geschaute
eigene Wesen wird dann in mannigfacher Art auf die Welt
(das Absolute, Gott) iibertragen, welche dadurch die Ziige
des «Ich» annimmt. Das Absolute kann somit als ein Pro-
dukt der. «Selbstvergottung» angesehen werden. Dieses Auf-
steigen des innerlich Geschauten zeigt der Brahmanismus
deutlich.

Auf philosophischem Gebiete wurde diese Introversions-
form am Werke Schopenhauers erldutert, das deutlich in
seinem System der Welt alle Grillen seines Schopfers wieder-
spiegelt. Schopenhduer litt zeitlebens unter starken unbe-
wuBten Kindheitseindriicken, was sein schlechtes Verhiltnis
zu seinen Mitmenschen zur Folge hatte. Sein Pessimismus
ist die Projektion seiner inneren Not. ’

Im Gegensatz hiezu wurde Schleiermacher als der typi-
sche Vertreter einer extravertierten Philosophie angefiihrt.
Seine Liebe und Hingabe zu allen Menschen und Dingen spie-
gelt sich deutlich in seiner Lehre wieder.

Eine dritte Form introvertierten Denkens stellt der wirk-
lichkeitsfremde Formalismus dar. Wie der Blick ganz vou
der Welt weggewendet ist, so hat sich auch das Interesse
von den Objekten selbst gelost und ist ganz auf die Beschéf-
tigung mit denselben, d. h. auf das Denken, libergegangen.
Als typische Form eines solchen Formalismus wurde die
Scholastik angefiihrt. Die mannigfaltigen Verdringungen
des natiirlichen Trieblebens, aus denen der scholastische
Formalismus als Kompensation hervorging (Klosterwesen
ete.), sind allgemein bhekannt. ’

Die vierte Form introvertierten Denkens in der Philoso-
phie, welche der Vortragende beriihrte, der Pessimismus,
wurde bereits kurz gestreift (Schopenhauer). Die durch Hem-
mungen der Affektivitdt bedingte Abkehr von der Welt hat
eine Entwertung derselben zur Folge, welche leicht zum Pes-
simismus hinfibertiihrt.

Mit der Behandlung des ethischen Asketismus schloB
Dr. Pfister die Reihe der Erscheinungen introvertierten Den-
kens auf philosophischem Gebiete. Was fiir unbewubBte,
affektive Richtkréifte hinter einer solchen Denkrichtung ver-
borgen titig sein konnen, zeigte er wiederum an einem Bei-
spiele aus der Praxis. Die Analyse eines Anhéngers Tol-
stoi’s ergab, daB die iiberall zur Schau getragene grofie Milde
dazu dienen muBte, um unbewuBten, brutalen Tendenzen das
Gegengewicht zu halten.

Die groBe Bedeutung der Psychanalyse fiir die vorlie-
genden Probleme’ kann natiirlich in einem kurzen Referate
nur schwer dargestellt werden. Was aber hieriiber in der
psychanalytischen Literatur schon zu finden ist, 145t groBe
Erwartungen an die weitere Entwicklung dieser Wissenschaft
kniipfen.

Der Vortragende wandte sich schlieBlich noch der Frage
zu, was sich aus der Psychologie fiir das Verstéindnis und
die Beurteilung des philosophischen Denkens gewinnen 148t

Die Analyse ergibt mit Sicherheit, daB die Affektivitit bei
der Entstehung vieler philosophischer Systeme eine bedeu-
tende Rolle spielt. Selbstverstéindlich kann gleichzeitig auch
das logische Denken wesentliche Beitrige liefern. Hinsicht-
lich des Gehaltes an Beimengungen aus affektiven Quellen
weisen die verschiedenen philosophischen Gebilde sehr groBe
Unterschiede auf. Je weiter sich ein System von genauer
Beobachtung und der objektiven Verarbeitung eines umfang-
reichen Tatsachenmaterials entfernt, um so mehr Raum fin-
det sich fiir Niederschldge aus dem Affektleben. Als weite-
ves Resultat der psychologischen Betrachtungen darf ausge-
sagt werden, daB hinter vielen philosophischen Systemen ein
unbewuBter Wunsch ihres Schopfers steckt. Bei solchen Be-
trachtungen muf man sich natiirlich streng vor Verallgemei-
nerungen hiiten; wichtig ist dagegen, daB man sich bewuBt
bleibt, daB solche unbewuBte Wiinsche in das bewuBte Den-
ken hineinspielen konnen, und daB man darnach trachtet,
den Einschlag des unbewufiten Wunschdenkens in das be-
wuBte Wirklichkeitsdenken zu erkennen.

Auch iiber den GewiBheitsgrad und den Wert des philo-
sophischen Denkens kann von hier aus einiges ausgesagt
werden. Je groBer der Gehalt an Beimengungen aus affek-
tiver Quelle, um so weniger kann im allgemeinen an ein Sy-
stem der MaBstab der wissenschaftlichen Wahrheit angelegt
werden, um so mehr riickt ein System in das Gebiet der

-aesthetischen oder religiosen «Wahrheit». Die Affektbe-

setzung verrit sich oft durch die Abneigung gegen Diskus-
sionen oder durch die Art und Weise, wie die Diskussion ge-
fiihrt wird. Der logische Kampf gegen ein philosophisches
Gebilde scheitert oft ebenso wie derjenige gegen ein reli-
givses System, indem er sich eben nur gegen das Produkt
der intellektuellen Verarbeitung (der sog. Rationalisierung),
nicht aber gegen die unbewuBte Quelle (Affektivitdt) wendet.
Durch die Erkenntnis der affektiven Quellen kann in man-
che Diskussion iiberraschende Klarheit gebracht werden.
Ueber die Richtigkeit oder Unrichtigkeit eines philoso-
phischen Systems kann aber die Psychologie als solche kein
Urteil abgeben. Denn, indem sie die Entstehung eines Sy-
stems erforscht, kann sie wohl iiber die Mitwirkung der Af-
fektivitit gewisse Feststellungen machen; dagegen kénnen
von hier aus noch keine Schliisse hinsichtlich des Wahrheits-
gehaltes und Wertes des Systems gezogen werden, da sich
ja auch auf affektiver Grundlage eine richtige Lehre auf-
bauen laBt. Auch wies der Vortragende darauf hin, daB das
intellektualistische Denken wohl den Vorteil der grofieren
Breite fiir sich habe, daB dagegen das affektiv bedingte Den-
ken nicht selten die Ueberlegenheit der Tiefe in sich schlieBe.
) H. Missbach.

Wir bitten unsere Gesinnungsfreunde um rege Mit-

«Bs ist mir ein Trost zu sehen, wie mein Leben harmonisch
gewesen sein wird. Solange man im Leben drin steht, verzweifelt
man fast, dass es nicht gelingen will, unseren Handlungen mehr
Einheitlichkeit zu geben. Aber jetzt sehe ich, dass ich nicht kla-
gen darf. Tch habe soviele ruhelose und unzufriedene Menschen
wetroffen, die unaufhorlich aus ihrem Ruhepunkt hinausgeworfen
wurden!

Mein eigenes Lebhen hat diese Erschiitterungen nicht gekannt;
es liesse sich in zwei, drei einfache und klare Worte fassen. Das
schenkt mir jetzt, da ich gehen muss, das Gefithl des Friedens.
Ich wurde geboren mit dem Vertrauen in mich selbst, in das tig-
liche Streben. in die Zukunft der Menschheit. Ich habe es leicht
gehabt, im Gleichgewicht zu bleiben. Mein Los war das eines
Apfelbaumes in guter Erde, der regelmissig seine Frucht trigt..

Seine letzte Woche ist. besonders qualvoll gewesen.

Dann am Abend, bevor er starb, wurden die Schmerzen
schwécher.

Seine Enkelkinder — die #lteren — kamen auf einen Augen-
blick in sein Zimmer. Er sprach schon fast nicht mehr. Er
blickte auf sie, als sie herein kamen, und sagte ihnen: «Gehet,
meine Kleinen, lebt wohl, ihr sollt das nicht mitansehen...»

Gegen sechs Uhr ziindete man die Lampen an. Er blickte um
sich, wie um sich zu versichern, dass alle seine Kinder da seien.
Seine Augen hatten ein sonderbares Leuchten. Es war, wie
wenn er die Wahrheit iiber alles hétte sagen konnen. Es war,
wie wenn er iiber sich, {iber sein Leben, iiher das Leben der gan-
zen Menschheit das entscheidende und erlosende Wort gesagt ha-
ben wiirde, wenn er sich noch verstindlich hitte machen kon-

arbeit an der ,,Geistesfreiheit”. — Kurze Artikel!
nen... Auf seinen Arm gestiitzt erhob er sich, und mit einer

Stimme, die klang, wie wenn er aus einem driickenden Schlaf er-
wachen wiirde, sagte er nur:

«Oh, diesmal ist es der Tod...» . . )

Seine Tochter konnten das Weinen nicht mehr verschlucken.
Sie knieten um sein Bett. Er legte seine Hiinde auf alle diese
Kopfe und murmelte fiir sich hin:

«Wie schon. meine Kinder sind!»

Dann liess er sich auf das Kissen zuriickfallen.

BEs war am Abend. Er starb am andern Morgen, ohne die
Augen noch einmal geoffnet zu haben. — '

Ich habe Ihnen das erziihlen wollen, mein lieber Barois, weil
ich weiss, dass dieser Tod Ihnen Trost bringen wird wie mir. Er
hilft uns iiber all das Bose hinweg, das uns in unserem Leben
hegegnete.

Ich habe die Gewissheit, seitdem ich Luce sterben sah, dass
ich nicht irrte mit meinem Glauben an den Menschenverstand.

Ueber mich selbst: Ich habe jetzt so schwache Augen, dass
ich im Laboratorium kaum mehr arbeite. Ich schreibe: ich reka-
pituliere meine Forschungen iiber den Ursprung des Lebens. Sie
haben ihr Ziel nicht erreicht; aber ich lasse meinen Nachfolgern
die Resultate, welche ich gefunden habe. Die Zeit ist ein Haupt-
faktor des Fortschrittes; wahrscheinlich wird einst ein anderer
finden, was ich gesucht habe; und das ist cin recht beruhigen-
der Gedanke.

Thr ergebener

Ulrich Woldsmuth.»



	Jean Barois

