
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 2

Artikel: Jean Barois

Autor: Woldsmuth. Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 GEISTESFREIHEIT No. 2

Mögen da Gleichgestimmte sich zusammenfinden, um in
gemeinsamem Feste dem einen Empfinden Ausdruck zu
geben, oder mag der einzelne seinem Freuen und Ahnen in
stiller Einsamkeit ein ungesehen Fest bereiten, alle sie werden

getragen von der hochwogenden Lebenswelle, alle sie
sind aufquellende Blüten am lenzlich treibenden Baume des
Lebens!

So feiern wir alle, jeder in seiner Art, Sonnenwende und
feiern Frühling, wann die Tage beginnen, die Nächte an
Dauer zu überbieten und die Sonne sich durch die grauen
Nebel und Wolken ringt und die Wiesen grünen und die
Lüfte erfüllt sind von tausend- und tausendfältigem Jubel.

Und so konnte auch die Feier, die das in harter Arbeit
sich mühende Volk sich selbst gegeben hat, als Ausdruck
seines Ringens nach einem schöneren, freudigeren und
sonnigeren Dasein, als sinnvolles Sinnbild des endlichen Sieges
über die winterlich-starren Fesseln der Not, der Abhängigkeit,

der frostigen Freudlosigkeit nur einen Tag im Frühling
sein, wo sich das große Befreiungswerk der Enteisung, der
ergreifende Wandel von der Fesselung unendlicher Kräfte
zu freier, glücklicher Entfaltung vor unsern Augen in der
Natur in überwältigender Gestaltenfülle begibt. Und ebenso
selbstverständlich ist es, daß diese Feier keinen kirchlichen
Mythos zum Ausganspunkt oder Sinnbild oder Gegenstand
haben kann, denn die Kirche lenkt mit ihren, angebliche
Wunder verherrlichenden Festen und Feiern das Denken des
Menschen vom Leben, von der Wirklichkeit weg; der Erkennende

aber sieht darin den Sinn des Lebens, daß er sich mit
seinen Sinnen im Leben zurechtfinde und in Anwendung
seiner Kräfte sich selbst und damit das Leben als
Gesamterscheinung fortschreitend zu höheren Graden der Entwicklung

in Wahrheit, Güte, Gerechtigkeit, Freiheit, Schönheit
emporhebe bis zur endlichen Vollkommenheit.

Entwicklungsgedanke und Gegenwart.
Die Entwicklungs- und Abstammungslehre behauptet,

daß die Arten der Pflanzen und Tiere (diese einschließlich
des Menschen) nicht unveränderlich seien; nicht in ihrer
heutigen Gestalt von allem Anfang an erschaffen worden
seien: sondern daß sich die einfacheren Formen zu
zusammengesetzteren entwickelten, somit letzten Endes alle
Lebewesen unseres Planeten Blutsverwandte seien. Noch zu
Beginn des 19. Jahrhunderts wurde die Entwicklungslehre —
damals mit Lamarck und St. Hilaire an der Spitze — nicht
nur von kirchlicher, sondern auch von wissenschaftlicher
Seite (Cuvier!) unterdrückt; erst das Auftreten (Jh. Darwins
entschied in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts
ihren Sieg. War der Sieg endgiltig?

Wie geschieht die Abstammung, der Artenwandel? Laut
Darwin durch Anpassung und Auslese. Die Lebewesen wer-

Jean Barois. 1

H. C. K. — Wir werden dieses Werk später eingehend
besprechen. Der nachfolgende kurze Abschnitt in deutscher Ueber-
setzung möchte unsere Leser veranlassen, sich das Buch zu kaufen;

es wird jedem wertvoll sein, der sich für ethisch-religiöse
Probleme, von Künstlerkraft zur Entwicklung in lebendigen
Menschenseelen geformt, interessiert. — Als zum Verständnis durchaus

notwendig erzählen wir: Jean Barois wurde als gläubiger
Katholik erzogen. Das Studium der Naturwissenschaften und der
Medizin machen ihn zum Positivsten, gleicher draufgängerischer,
unduldsamer Kampfnatur, wie er es vorher als Katholik gewesen
war. Am Ende des Mannesalters wird er wieder Katholik. Im
langen Siechtum einer Tuberkulose wachsen seine furchtbaren
Gewissensqualen zu einem Berge von Angst, dass er sich mit
dürstender Seele an die Absolution des Priesters klammert. ¦— Luce,
um 15 Jahre älter, der ausgeglichene Edelmensch", war in Barois'
mittlerer Lebensperiode dessen abgeklärter und massvoller
Weggefährte.

* :!: %

Draussen ist heftige Kälte.
Sobald sie ausserhalb des Tores sind, dreht sich der Abbe.

Der Abbe: Nun, wie haben Sie ihn gefunden?
Luce steht einen Augenblick, kaum merkbar, schaut den
Abbe an und geht wieder weiter. Diesem Priester gegen-

*) von Roger Martin Du Gard. Edition de la Nouvelle Revue
Francaise. 427 S. Bei der Geschäftsstelle für ca. Fr. 5.— zu
beziehen.

den durch ihre Lebensbedingungen gemodelt: ändert sich die
Lebenslage, so ändern sich auch die Arteigenschaften. Neue
Eigenschaften werden erworben, diese Erwerbungen unter
Uniständen auf die Nachkommen übertragen. Hiermit ist
die Anpassung vollzogen. Die erworbenen und erblichen
Eigenschaften können zweckmäßig oder unzweckmäßig sein;
die Träger zweckmäßiger Eigenschaften bleiben erhalten; die
Besitzer unzweckmäßiger Eigenschaften unterliegen im
Daseinskampf und werden aus der Liste der Lebenden oder
zunächst der Ebenbürtigen, Dauerfähigen gestrichen. Die
Anpassung ist also das eigentlich schöpferische, fortschrittliche

Prinzip; die Auslese ist seine negative" Ergänzung:
nichts als ein Sieb, worin die untauglichen Erzeugnisse
verschwinden.

Es ist kennzeichnend, wie eine Reaktion in Darwins
Nachfolge — trotzdem sie den Entwicklungsgedanken als
Ganzes anerkennen mußte — zunächst das fortschrittliche
Prinzip daraus entfernte: der Artenwandel vollziehe sich nur
dürch Auslese; neu erworbene Eigenschaften vererben sich
nicht, sondern sterben mit dem Individuum (Weismann). Die
Auslese sei selbst schon neuschaffend: sie erhalte die guten,
kampferprobten Eigenschaften nicht nur, sondern steigere
sie auch. Ihr eigentlicher Ursprung aber bleibt dunkel.
Schwächliche Versuche, das Neue durch neue Verbindungen
des Alten (bei der Kreuzung) zu erklären — also jedenfalls
durch rein innere Ursachen, unabhängig von der .Außenwelt,
— verlieren an Boden zugunsten der Meinung, die Anlagen
sämtlicher Eigenschaften seien im Keimstoff von vornherein
gegeben. Die naive Lehre der «Präförmation», wonach alle
kommenden Geschlechter in Evas Eierstock bereits
eingeschachtelt liegen, empfängt ein neuzeitlich-wissenschaftliches

Mäntelchen und feiert Auferstehung.
Es kam Mendels Entdeckung allgemein giltiger

Vererbungsregeln; es kam Johannsens züchterische Ableitung
«reiner Linien* (Biotypen): beide bewiesen, daß die Auslese
unproduktiv ist; daß Zuchtwahl die vorhandenen Eigenschaften

nicht steigert, geschweige denn das Auftreten neuer
Eigenschaften erklärt. Damit schien auch die zweite Säule der
Darwinschen Entwicklungslehre zu wanken: ist es mit der
Anpassung nichts, und ist auch die Auslese unwirksam, —
was bleibt dann vom ganzen, stolzen Lehrgebäude übrig?
Die Eigenschaften der Lebewesen (genauer: ihre Anlagen im
Keim) mischen sich und trennen sich nach unabänderlichen
Regeln: abgesehen von eng begrenzten Schwankungen um
einen festen Mittelwert können die Eigenschaftsanlagen weder

vergrößert noch verkleinert noch überhaupt verändert
werden. Wie aus wenigen Grundtönen ungezählte Meisterwerke

der Tonkunst entstehen, wie wenige Grundfarben durch
ihre Kombinatorik die vielfärbigeWirklichkeit hervorzaubern:
so sei die gesamte Vielformigkeit der Lebenswelt aus dem
freien Würfelspiel verhältnismäßig weniger Grundanlagen
herzuleiten. Der Konstanzgiaube von Linn6 — der vor Darwin

über zwingen ihn nicht mehr die gleichen Gründe zur Rücksicht

wie gegenüber Jean.
Luce: Er ist nicht wiederzuerkennen... Von seinem Verstand

ist nichts mehr geblieben: er lebt heute von einem schwachen
Seliimmer von Empfindungsvermögen.

Der Abbe (abwehrend): Sie täuschen sich; glauben Sie mir: er hat
wirklich lange geprüft, bevor er seinen Weg fand!

Luce (voll Schmerz): Prüfen? Das konnte er doch schon nicht
mehr, als er Paris verliess.
(Ruhig) Nein. Dieser arme Barois ist, wie viele andere, ein
Opfer unserer Zeit. Sein Leben war das vieler meiner
Zeitgenossen: es ist tragisch...

Er wendet sich dem Abb6 zu und vergisst ganz den Priester;

in seinen klugen Augen leuchtet jenes liebevolle
Suchen, das die Poesie seines Lebens war.

Luce: Eines Tages brach sich seine katholische Erziehung an der
Wissenschaft: die ganze geistige Jugend macht diese
Entwicklung durch. Unglücklicherweise empfangen wir unser
ethisches Bewusstsein, auf das wir so stolz sind, als Erbstück
mehrerer hundert mystischer Generationen. Wie kann man ein
solches Erbe abwerfen? Das ist schwer Es glückt nicht
allen, ihren Verstand genügend zu kräftigen, dass er bis zum
Ende siegreich bliebe. Wenn Tage des Sturmes kommen, rennen

soviele Instinkte, soviele Erinnerungen gegen ihn an! Alle
Gefühle des schwachen menschlichen Herzens

In der Volkraft des Lebens reckt sich wohl die Mehrzahl
und befreit sich wie Barois. Dann kommen die Enttäuschungen,
die Krankheiten, der Tod dräut, und sie erliegen: alsbald sieht
man sie zu den Märchen Zuflucht nehmen, um in ihnen Trost
zu suchen



No. 2 GEISTESFREIHEIT 3

herrschende Glaube an die Unveränderlichkeit der Art — ist
auferstanden, ist nur verfeinert und ersetzt durch den Glauben

an die Unveränderlichkeit der Anlagen. Vermöge ihrer
Mischungs- und Entmischungsfähigkeit wird (nach moderner
Auffassung) von den an und für sich starren Anlagenteilchen
immerhin eine gewisse Wandlungsfähigkeit des Artbildes
vorgetäuscht; sie ist aber viel zu beschränkt, um die
Entwicklung der Arten, geschweige der größeren Gruppen und
Kreise auseinander zuzulassen.

Dahin steuert in der Tat die «Entwicklungslehre» der
Jetztzeit: sie ist auf bestem Wege, sich in eine Nichtentwick-
lungslehrc rückzuverwandeln. Angesehene Forscher, wie
Gurt Herbst in Heidelberg, machen sich schon heute in ihren
öffentlichen Vorlesungen über den Entwicklungsgedanken
lustig. Stillstand ist wieder einmal Trumpf! Und nur einen
Hoffnungsschimmer gibt es, daß die Fortschrittslehre
gerettet werden kann: die Entdeckung der sprunghaften
Veränderungen («Mutationen») von de Vries.

Ab und zu treten inmitten eines Tier- oder Pflanzenbestandes

Veränderungen auf, die das Artbild anscheinend
unvorbereitet und plötzlich mehr oder minder tiefgreifend
umgestalten. Da die äußere Lebenslage zur selben Zeit
entsprechende Umwälzungen vermissen ließ, nahm man
wiederum an, die Veränderungen der Lebewesen seien unabhängig

von der Außenwelt: Umlagerungen in den kleinsten
Teilchen des Keimstoffes, die war nicht sehen, nicht verfolgen
können, seien allein dafür verantwortlich. Die letzten
Antriebe der Wandlung bleiben also auch hier unerklärt und
unerklärlich; sie erfolgen aus unbekannten, unerforschlichen
inneren Ursachen: es bleibt immer noch Raum für höhere
Fügung, für ein übersinnliches, überirdisches Schöpferprinzip,

Die Beliebtheit der Mutationslehre, ihrem fortschrittlichen

Inhalte zutrotz,. findet so ihre psychologische
Begründung.

Nun gehören gerade die berühmtesten Mutationen
regelmäßig einer der folgenden Gruppen an: entweder treten sie
nach klimatisch ungewöhnlichen Jahren auf; oder an
Lebewesen, die in Kultur genommen wurden, in den Zustand der
Zähmung und damit in gründlich veränderte, Lebenslage
gerieten; oder an Lebewesen, die aus ihrer Heimat verschleppt,
in e,iner neuen Heimat verwildert sind; oder endlich an
solchen, die versuchshalber absichtlich veränderten Bedingungen
ausgesetzt wurden. Diese zusammenfassenden Beobachtungen
brachten mich auf die Vermutung, daß die sprunghaften
Veränderungen keineswegs unabhängig sind von der Umwelt:
daß sie vielmehr von Umweltsveränderungen allmählich
vorbereitet wurden, um später, wenn die äußere Lage vielleicht
schon längst wieder ins Gleichgewicht kam, scheinbar
unvermittelt durchzubrechen. Eigene experimentierende Züchtungen,

von denen in einem künftigen Aufsatze die Rede sein
soll, bestärkten mich in dieser Vermutung, die gegenwärtig
etwa folgende Gestalt gewinnt:

Der Abb6 drückt das Kinn in die Falten seiner Soutane und
beschleunigt seinen Gang.

Luce (traurig): Sie haben ihm das ewige Leben geboten, und in
seiner Verzweiflung hat er sich daran geklammert wie alle jene,
welche an sich selbst nicht mehr glauben können, welche sich
mit dem wirklichen Leben nicht mehr zufrieden geben können.

Der Abbe macht eine Bewegung.
Es ist ihre Pflicht, ich weiss es wohl. Und ich muss
anerkennen, dass die Kirche in diesen Dingen eine unvergleichliche
Erfahrung hat! Ihr Jenseits ist eine wunderbare Erfindung:
es ist ein Versprechen auf so weite Entfernung, dass der
Verstand dem Herzen nicht verwehren kann, daran zu glauben,
wenn es sich darnach sehnt, denn schon infolge seiner Definition

entwindet es sich jeglicher Kontrolle
Ja, Herr Abb6, ihre Religion hat einen Glücksfund getan,

dass sie dem Menschen einzureden verstand, er müsse nicht
mehr zu begreifen suchen!

Der Abbe (hebt den Kopf): Jesus selbst gab uns dieses Gebot,
Herr Luce. Er versucht nicht mit klugen Beweisen zu belehren;
er sagt: «Glaubet an mich». Er sagt schlichter noch: «Wen da
dürstet, der komme zu mir und trinke».

Eine Pause.
Luce (ohne zu wollen): Eine schöne Bekehrung! Sie können stolz

sein.
Der Abbe (hält an): Ja, ich bin stolz darauf!

Ein plötzlicher Windstoss an der Strassenecke lässt seinen
Mantel flattern. Sein düsterer unbestimmter Blick fordert
Luce heraus.

Der Abbe: Waren sie im Stande, ihn zu trösten? Ich brachte ihm

Die «Mutationen» sind nichts anderes, als was man früher

(von außen her) «erworbene Eigenschaften» nannte; sie
sind Neuerwerb aus der Umgebung, vielleicht nur besonders
ausgeprägter, überfälliger, dadurch besonders auffallender
Neuerwerb. Der Darwinismus besteht daher vollkommen zu
Recht, oder — um es mit den Schlußworten meiner
«Allgemeinen Biologie» zu sagen:

«Die Höherentwicklung ist mehr als der schönste Traum
des vorigen Jahrhunderts, des Jahrhunderts eines Lamarck,
Goethe und Darwin; die Höherentwicklung ist Wahrheit,
nüchterne, herrliche Wirklichkeit. Zwar nicht durch grausame

Zuchtwahl werden die Lebenswerkzeuge geschaffen
und vervollkommnet, und nicht der trostlose Kampf ums
Dasein allein regiert die Welt; aber aus eigener Kraft ringt sich
die Kreatur zu Licht und Lebensfreude empor und überläßt
nur, was sie nicht brauchen kann, den Gräbern der Auslese.»

Paul Kammerer.

Beitrag zur Psychologie des philosoph. Denkens.
(Nach einem Vortrage von Dr. 0. Pfister, Züriqh.)

Mensch und Werk als ein Ganzes zu betrachten, ist uns
beim Künstler schon längst geläufig. Gerne folgen wir den
mannigfachen Beziehungen, die von seinem Schaffen zu
seinem Erleben weisen, und es scheint uns, besonders beim
Dichter, ganz natürlich, sein Gefühlsleben, die Eigenart seines

Liebens und Hassens, in den von ihm erschaffenen
Gestalten wiederzufinden.

Anders beim Philosophen. Alle Eigentümlichkeiten seines

Werkes glauben wir aus seinem Streben nach scharfer
Erfassung der Wirklichkeit, nach übersichtlicher Zusammenfassung

des Weltganzen hinreichend erklären zu können.
Wir sind auch noch bereit, den maßgebenden Einfluß gewisser

Zeitströmungen auf die Gestaltung seines Systems
anzuerkennen, und wir werden uns auch kaum der Einsicht
verschließen, daß sich im Umfang des Tatsachenmaterials und
seiner Verarbeitung die Eigenart des Philosophen ausdrückt.
Aber dieses Hineinspielen der Individualität scheint hier
ganz auf den Intellekt beschränkt zu sein. Im Gegensatz
zum Werke des Dichters erweckt das philosophische System
den Anschein, vom Gefühlsleben oder, genauer ausgedrückt,
von der Affektivität seines Schöpfers unabhängig zu sein.

Im Gegensatz zu dieser Auffassung hat u. a. schon Dil-
they die Ansicht vertreten, daß das philosophische Arbeiten
nicht allein aus dem Drang nach Erkenntnis, sondern nur aus
der Totalität des Menschen verstanden werden könne. Und
tatsächlich werden wir uns, bei schärferem Zusehen, trotz
der sich widersprechenden Aussagen der Philosophen über
den Charakter ihres Arbeitens, der Ansicht kaum verschlies-
sen können, daß das philosophische Denken nicht ein von
allen subjektiven Einwirkungen freies, sondern ein mehr
oder weniger affektbedingtes Denken ist. Auch der Vor-

die Ruhe; ich zeigte ihm Horizonte, aus denen Klarheit leuchtet.
Sie, wussten ihm nur Visionen zu malen, die ohne Hoffnung
sind! *

Luce (mit Zurückhaltung): Warum «ohne Hoffnung»? Meine
Hoffnung ist es zu glauben, dass meine Anstrengungen für das
Gute unzerstörbar sind! Und sie ist so stark, verzeihen Sie
mir, dass die teilweisen Triumphe des Bösen sie nicht
entmutigen

Meine Hoffnung verlangt nicht wie die ihre, dass ich meinen
Verstand abschwöre: im Gegenteil, mein Verstand unterstützt
sie: er beweist mir, dass unser Leben weder ein Strom ohne
Ziel ist, noch nur ein Ort der Qual, noch bloß eine Hast nach dem
Glück des Einzelnen; er beweist mir, dass meine Handlungen
mithelfen am grossen Bemühen der Menschheit; und überall
hilft er mir neuen Anlass zum Hoffen entdecken. Ueberall sehe
ich aus dem Tode Leben keimen, Kraft aus dem Schmerz, Wissen

aus dem Irrtum, Eintracht aus der Unordnung Und
tagtäglich erlebe ich, wie sich jene Entwicklungen in meinem eigenen

Innern vollziehen.
Ja, auch ich habe ihm ein Glaubensbekenntnis angeboten;

und es ist wohl ebenso wertvoll wie das Ihrige, Herr Abbe.
Der Abbe: Es konnte ihm nicht genügen, das ist Tatsache! (Mit

unerwarteter Heftigkeit) Ja, selbst wenn Sie der Meinung sind,
ich hätte ihm mit einer Lüge den Frieden gebracht, so sollten
Sie doch glücklich sein, dass ich es tat; ohne jetzt das Mittel
zu tadeln.

Luce: Ich kenne nicht zweierlei Moral. Wir müssen das Glück
finden, ohne Toren eines Wunders zu werden; einzig und allein
durch die Wahrheit.

Eine Pause.



4 GEISTESFREIHEIT No. 2

tragende zeigte an Hand neueren Materials, daß die Affek-
tivität bei der Bildung der philosophischen Systeme wesentlich

mitbeteiligt sein kann und daß es, um zu einem tiefern
Verständnis des philosophischen Denkens zu gelangen,
notwendig ist, zu den Trieben, aus denen Kunst, Religion und
Philosophie hervorgehen, hinabzusteigen.

Aus diesen Feststellungen ergibt sich die Aufgabe, dem
Verhältnis der intellektuellen zu den affektiven Funktionen
nachzuforschen, d. h. der Tragweite der affektiven, persönlichen

Beimischungen nachzuspüren. Bevor aber an diese
psychologische Enträtselung des philosophischen Denkens
herangeschritten werden kann, müssen die in Betracht
kommenden Untersuchungsmethoden daraufhin angesehen werden,

ob sie im vorliegenden Fall zum Ziele führen.
Die übliche experimentelle Methode wird hier kaum

wesentliche Dienste leisten können. Eine biographisch-vergleichende

Betrachtung bedeutender Philosophen der
Vergangenheit und Gegenwart wird zwar allein nicht zum Ziele
führen, kann dagegen wichtiges Material herbeibringen. Seinen

vollen Wert erhält dieses Material erst in Verbindung
mit psychologischen Beobachtungen an lebenden philosophisch

arbeitenden Personen. Als die geeignetste psychologische

Beobachtungsmethode erscheint dem Vortragenden
die psychanalytische.

Denn zu den tiefsten Wurzeln geistigen Schaffens können

wir nur vordringen, wenn wir neben den bewußten auch
die unbewußten Vorgänge beobachten. Das Werkzeug, das
uns ermöglicht, in die Tiefen des Unbewußten einzudringen,
ist eben die Psychanalyse.

Auf ihr Wesen kann hier nicht näher eingetreten werden.

Nur einige orientierende Worte seien für den mit
diesem Gegenstand nicht näher vertrauten Leser vorausgeschickt.

Die Existenz unbewußter seelischer Vorgänge war der
Psychologie seit langer Zeit nicht verborgen, aber ihre Tragweite

war unterschätzt worden und es fehlte die Methode, um
tiefer einzudringen. Die Psychanalyse ging aus der
Beobachtung hervor, daß das Bereich des unbewußten Seelenlebens

unendlich viel größer sei, als man früher angenommen

hatte, und daß unser gesamtes Denken, Fühlen und
Wollen in sehr starkem Maße von diesen unbewußten, d. h.
die Schwelle des Bewußtseins nicht überschreitenden
Vorgängen beeinflußt wird. Die Psychanalyse befaßt sich mit
der Gesamtheit dieser unbewußten «Richtmächte», dem sog.
Unbewußten. Im Gegensatz zu andern Bedeutungen dieses
Wortes ist das Unbewußte in der Psychanalyse die sprachliche

Zusammenfassung einer langen Reihe empirisch
festgestellter Vorgänge.

Sehr wichtig ist der Mechanismus der sog. Verdrängung,
worunter man, kurz dargestellt, folgendes versteht: Stehen
gewisse Vorstellungen (Wünsche) im Gegensatz zu andern,
höher gewerteten Zielen, so werden diese verabscheuten

Luce: Oh, wir werden einst ein grandioser Moment in der
Geschichte der Wissenschaft gewesen sein; zweifellos der Moment
ihres schärfsten Kampfes mit dem Glauben! ;

Der Abbe (mit plötzlicher Ungeduld): Sie gehören einer andern
Zeit an, Herr Luce .,der Zeit, wo man die Brücken zur
Vergangenheit unbedacht abbrach. Sie glauben an die
Menschheitsentwicklung und konnten darum auf das Gebet verzichten
und auf den Glauben an die Unsterblichkeit unserer Seele.
Aber Sie verstehen nicht, um sich her zu schauen: jene
Zeit liegt schon weit hinter uns! Sie haben das grosse
Wiedererwachen eines religiösen Bedürfnisses, dem Ihre trok-
kenen Theorien nie genügen werden, nicht bemerkt! (Mit trotzigem

Lachen): Ein Atheist wird nie begreifen, was in der Seele
eines gläubig betenden Menschen vorgeht.

Luce (lächelnd): Das sind Rückfälle in die Schwachheit, die man
nicht verhindern kann. Aber diese im Verstand verankerte Un-
gläubigkeit, die wir erobert haben, oft um den Preis schmerzhaften

Leidens, kann nicht verloren sein: sie wird sich nach
und nach bis ins innerste Mark unserer Rasse einwachsen und
die zukünftige Menschheit umso sicherer befreien!

Der Abbe (jede Zurückhaltung vergessend): Nein, der Mensch
wird es nie ohne Gott machen können. Das Leben zittert vor
der Macht des Todes; und die Religion allein lehrt, auf ihn zu
warten, ihn zu ertragen, — zuweilen gar' ihn zu wünschen.

Luce (mit gespanntem Ausdruck): In der Logik des Lebens liegt
auch schon der Tod. Ich anerkenne die Idee des Todes, wie ich
die Idee des Entstehens anerkenne.

Der Abb6 (mit grausamem Lächeln): Ja, für den Moment! Ja,
jetzt, wo Sie gesund genug sind, um den Tod «anzuerkennen»!
Aber ich sage Ihnen, den Tag, wo Sie ihn wirklich kommen

Wünsche leicht ins Unbewußte verdrängt. Sie können dann
nicht mehr ohne weiteres ins Bewußtsein treten, sie existieren

für die Erinnerung des betreffenden Menschen nicht
mehr. Im Unbewußten aber leben sie fort und üben von hier
ihre Wirkung aus.

Noch einige Worte zur. psychanalytischen Beobachtungsmethode:

Scheint eine Handlung oder Eigentümlichkeit eines
Menschen vom Unbewußten her bedingt zu sein, so veranlaßt

der Psychanalytiker die Versuchsperson, ihre Aufmerksamkeit

auf diesen Gegenstand zu konzentrieren, um den
Ablauf der "sich einstellenden Einfälle (Gedanken, Erinnerungen),

die ihm kritik- und lückenlos mitgeteilt werden müssen,
zu beobachten. Der Analytiker sucht also, dem natürlichen
Gefälle des Gedankenstromes folgend, ins Unbewußte
unterzutauchen, d. h. er bedient sich als Methode der Deutung
assoziierter Einfälle.

Reiche Erfahrung veranlaßte den Vortragenden, besonders

hervorzuheben, wras Psychanalyse nicht ist, nämlich, daß
sie nicht als Weltanschauung aufgefaßt sein will und daß
sie nicht das ganze Seelenleben des Menschen aus seinem
Unbewußten ableitet. Ebensowenig ist sie bestrebt, alle
seelischen Erscheinungen auf die Sexualität zurückzuführen.

Ins Leben gerufen wurde die Psychanalyse durch die
Bedürfnisse der ärztlichen Praxis, durch die Beobachtung nämlich,

daß gewisse nervöse Störungen (Neurosen) auf unbewußten

Vorgängen beruhen. Da sich aber unendlich viele .Ueber-
gänge vom sog. normalen Menschen bis zu den erwähnten
Nervösen (Neurotikern) finden lassen, sahen sich die
Psychanalytiker bald veranlaßt, der Tragweite unbewußter
seelischer Vorgänge auch beim Normalen nachzuspüren. Diese
Untersuchungen zeigten, wie schon erwähnt, daß die
unbewußten Vorgänge auch beim Normalen eine bedeutende Rolle
spielen.

Die Abstammung der Psychanalyse aus der Neurosenforschung

könnte die Befürchtung erwecken, daß es sich bei
der Anwendung der Psychanalyse auf geisteswissenschaftliche

Probleme um voreilige Verallgemeinerungen der bei
Neurotikern beobachteten Vorgänge handle. Dem gegenüber
sei zugegeben, daß die Psychanalyse eine junge Wissenschaft
ist. Im übrigen aber dürfte sich die Erscheinung, daß die
psychanalytische Methode mehr und mehr mit Erfolg auf
geisteswissenschaftliche Probleme angewendet wird, hinreichend

aus der Tatsache erklären, daß die überaus häufigen,
aber schwer erkennbaren AeUßerungen des Unbewußten erst
durch die psychanalytische Methode der Forschung zugänglich

wurden. Es ist deshalb ganz natürlich, daß nach
Erscheinen dieser Methode Entdeckung auf Entdeckung folgte.

Das Denken, Fühlen und Wollen eines Menschen kann
zwei deutlich zu scheidende Richtungen einschlagen. Die
eine weist von der Außenwelt weg gegen das eigene Ich

(Abfühlen, wo er da ist; oh, Ljnn werden Sie sehen, welch armseligen
Trost Sie in Ihren unfruchtbaren Verneinungen finden.

Sie sind auf dem Bahnhofplatz mit seinem Hin und Her der
Fussgänger und der Wagen.
Luce hält inne. Ein Schatten hat sich unter seinen grauen
Augen eingegraben.

Luce (mit mühsamer Stimme): In meinem Alter — fast an der
Schwelle des Todes — ist man aufrichtig, nicht wahr? Das ist
doch nicht die Stunde, wo man Lust hätte, Phrasen zu machen...

Ich versichere Ihnen, dass ich dem Tode mit dem ganzen
Ernst ins Auge schaue, dessen ein Mensch fähig ist, — mit dem
gleichen Ernst wie Sie!'

Der Abbe wendet den Kopf ab.
Luce: Was denn kann Ihnen die Todesstunde weniger schwer

machen? Der Friede eines ruhigen Gewissens Diese Ruhe
darf ich haben so gut wie Sie.

Der Abbe (mit rauher Stimme, ohne Luce anzublicken): Was Sic
aber nicht haben werden, ist ein Priester, einer der von Gott
geschickt ist, um sich über Ihre Todesnot zu beugen und mit
einer einzigen Geste der Absolution das Böseste, das Sie getan
haben, sogar selbst in Ihrer Erinnerung zu löschen.

Luce (ruhig): Ich habe es nicht nötig.
Er ist plötzlich bleich geworden.
Ein Lächeln des Stolzes liegt auf seinem Gesicht. Fr streckt
dem Abbe' die Hand.

Luce: Auf Wiedersehen, Herr Abbe Ohne Groll Und doch
haben Sie mir eben weh getan Ich hatte fast vergessen, dass
ich verurteilt bin, und Sie haben mich eben daran erinnert, —
schmerzhaft

Der Abbe macht eine Bewegung.



No. 2 GEISTESFREIHEIT 5

kehr von der Außenwelt, introvertiertes Streben), die andere
vom Ich zur Umwelt (extravertiertes Streben). Beide
Strömungen halten im normalen Menschen ungefähr das
Gleichgewicht. Ihr Stärkeverhältnis wechselt.

Von einem ausgesprochen introvertierten Denken spricht
man dann, wenn die Neigung, sich nach innen auszuwachsen,

das beim Durchschnittsmenschen vorhandene Maß
beträchtlich überschreitet. Eine solche «Introversion» stellt
sich dann ein, wenn die Gefühle und Triebe bei ihrem
extravertierten Streben auf zu große Hindernisse (Enttäuschungen

etc.) — das Maß ist individuell verschieden — gestoßen
sind, was zur Folge hat, daß sie sich nicht mehr hervorwagen.

Der nach innen flutende Energiestrom belebt dann
die mit der Außenwelt nicht in unmittelbarem, wechselvollen
Zusammenhang stehenden Gedankensysteme und führt so

zu einer mehr oder weniger ausgeprägten «Entwirklichung»
der Außenwelt.

Das philosophische Denken in seinen mannigfachen
Formen geht zu einem großen Teile aus solchem introvertierten

Denken hervor. Das extravertierte Streben ist daneben
in mehr oder weniger ausgeprägter Form ebenfalls vorhanden.

Der Vortragende behandelte fünf typische Formen
solchen introvertierten Denkens.

Den stärksten Ausdruck der Entwirklichung der Außenwelt

finden wir im sog. Solipsismus, d. h. «in jener Anschauung,

die besagt, daß es überhaupt keine Natur, keine Außenwelt

gibt, daß alles nur Bewußtseinserscheinung', alles
subjektiv ist, daß einzig und allein das Ich existiert».*) Der
Vortragende zeigte an einem Beispiel aus seiner eigenen
psychanalytischen Praxis, wie das Schicksal seiner Affekte
einen Menschen zu einem Verfechter des Solipsismus machen
kann.

Bestimmte Vorkommnisse ließen in einem Knaben eine
tiefe Entfremdung seinen Eltern gegenüber entstehen. Die
von den Eltern zurückgezogene Liebe konnte nicht ohne
weiteres eine andere Uebertragung finden und so flutete der
ganze Liebesstrom in sein Inneres zurück, wie in einem
Kanal, bei plötzlich geschlossener Schleuse die Wassermassen
zurückströmen. Der Knabe geriet in einen frühen, starken
Introversionszustand, in dessen Verlauf er mit der Religion
brach und sich mit Eifer philosophischen Studien widmete.
Nach langem Suchen wurde er vom Solipsismus machtvoll
angezogen, welch'1 Lehre in ihm ein starkes Gefühl der Wohltat

und Erlösung hervorrief.
Da das System des Solipsismus auf logischer Begründung

aufgebaut ist — die Richtigkeit der Argumente .steht
hier nicht in Diskussion — so werden wir die Anziehungskraft,

welche diese Lehre auf den Jüngling ausübte, in
erster Linie auf intellektuelle Momente zurückzuführen suchen.

*) Müller-Lyer, Sinn des Lebens. 2. Aufl. S. 26.

Luce( immer noch lächelnd): Ich wtliss, dass ich mich In zwei,
drei, längstens vier Monaten einer Operation unterziehen muss,
die ohne Hoffnung ist Und wenn ich heute Barois besuchte,
tat ich es, weil ich mich sicherer verloren weiss als ihn

Der' Abbe (überwältigt): Sie sehen zu schwarz, vielleicht...
Luce (hört auf zu lächeln): Oh, auch ich kann dem Tod nicht ohne

Schrecken entgegen sehen... Nein... Aber ich sehe ihm. doch
fest ins Auge! (Er schaudert) Ich habe Furcht vor ihm wie
jeder andere, weil mein Fleisch feige ist; aber es ist eine rein
physische Furcht.

Geistig, vergossen Sie nicht, bleibe ich ganz aufrecht.
Mit. festem Schritt geht er über den Fusssteig.
Der Abbe sieht ihm nach bis er verschwunden ist.

* :•: *

«Mein lieber Barois
- Seitdem Luce tot ist, habe ich Ihnen schreiben wollen. Aber

meine rechte Seite war ganz steif infolge eines Hexenschusses,
und so trat eine Verzögerung ein.

Die Aerzte hatten beschlossen, die Operation zu wagen. Er
hatte sich ihr ohne Illusion unterworfen. Er hatte vierzehn Tage
verlangt, um seine Papiere ordnen zu können. Er bat mich, ihm
zu helfen, und ich habe ihn nicht mehr verlassen.

Eines Tages, als wir Notizen zu dem Buche, das unvollendet
bleibt, ordneten, sah er mich weinen. Er kam auf mich zu und
sagte mir ein Wort, welches sein Wesen zusammenfasst: «Sie,
Woldsmuth? Aber warum denn? So ist doch das Leben... Wir
dürfen uns den Blick durch den Einzelfall nicht trüben lassen. .>

Die Operation fand statt.
Sie glückte über alles Erwarten. Sogar der Arzt schien zu

vergessen, dass es nur ein Aufschieben sei; wir alle mit ihm. Am

Es wäre denkbar, daß er über die Relativität des menschlichen

Erkennens (Einfluß des Baues der Sinnesorgane etc.)
nachgedacht hatte und nun im Solipsismus den (scheinbar)
konsequenten Ausbau dieser Gedanken vorfand. Das starke
Gefühl der Erlösung, das er empfand, ist auf .diesem Wege
aber schwerlich erklärbar und die Psychanalyse hat denn
auch ganz andere Zusammenhänge aufgedeckt.

Die Analyse des tief leidenden Jünglings brachte nämlich

Erinnerungen zum Vorschein, welche deutlich seinen
seelischen Zustand in der Zeit vor jenen solipsistischen
Studien erkennen ließen und zeigten, daß er sich damals einsam
fühlte, daß er unter seiner Vereinsamung tief litt, ohne aber
die Kraft zu finden, seinen Zustand zu verändern. Die von
den Eltern zurückgezogene Liebe hatte auch Angstzustände
in ihm erzeugt. Der Knabe litt also unter der Uebermacht
des introvertierten Strebens gegenüber den ebenfalls noch
starken extravertierten Tendenzen.

Von diesem seelischen Zustand ausgehend, können wir
uns das starke Erlösungsgefühl, das der Knabe bei der
Berührung mit dem Solipsismus empfand, erklären. Diese
Lehre brachte, wenigstens vorübergehend, Ruhe in die
gehetzte Kinderseele, indem sie der einen der ringenden
Strebungen den Ausschlag gab. Denn hier fand der Knabe die
Erklärung dafür, weshalb er sich allein fühlte und sich
vergebens aus diesem Zustand heraus sehnte. Die bereits
vorhandene solipsistische Einstellung (Introversion) erhielt nun
die intellektuelle Verarbeitung und Begründung. Die Lehre
des Solipsismus erfüllte in ihm einen längst gehegten
Wunsch, indem sie ihm ermöglichte, die unbewußt vorhandene

Einstellung zur Welt (Abkehr von der Außenwelt) im
Bewußtsein anzuerkennen. Der theoretischen Leugnung
der Wirklichkeit ging also eine Verdrängung und Verklemmung

des Trieblebens voraus. Ausschlaggebend für die
begeisterte Aufnahme des Solipsismus war die Affektivität.
Diese Lehre ermöglichte dem Jüngling die Flucht vor dem
ethischen Konflikt, der in ihm infolge seiner Entfremdung
gegenüber seinen Eltern aufgetaucht war.

Der hier veranschaulichte Vorgang der nachträglichen
intellektuellen Verarbeitung eines primär vorhandenen
unbewußten Wunsches läßt sich auch auf dem Gebiete der
religiösen Erscheinungen beobachten. Die Dogmatik stellt die
nachträgliche intellektuelle Verarbeitung des religiösen
Erlebnisses dar, welches nur aus der Gesamtverfassung des
betreffenden Menschen verstanden werden kann. Eine
weitgehende Entwirklichung der Außenwelt und weitgehende
Parallelen zum Solipsismus finden sich im Buddhismus.
Auch die Lösung religionspsychologischer Probleme wird
daher von psychanalytischer Seite sehr gefördert werden können,

was durch bereits vorhandene Ansätze bestätigt wird.
Als eine zweite Form introvertierten Denkens behandelte

der Vortragende die Projektion des Ich in das Absolute.
Durch die Abnahme des «Du» (Introversion) entsteht eine

achtzehnten Tage stand Luce auf; man entliess ihn nach Hause.
Er sagte: «Ich werde mich wieder an die Arbeit machen, ich habe
noch so viel zu tun!»

Von diesem Moment an hörte die Besserung ganz plötzlich
auf. Er hat es sofort gefühlt: Die Symptome traten wieder auf,
eines nach dem andern. Er zögerte immer, es seinen Kindern zu
sagen; und sie, die die Aenderung wohl gemerkt hatten, taten,
als ob sie an eine Heilung glaubten.

Ich suchte ihn alle Tage auf. Mit mir sprach er ohne
Aufschub von seinem Tod.

Er sagte zu mir: «Ich habe Glück, dass sich der Tod zum voraus

bei mir meidet, damit ich mich vorbereiten kann, ihn
hinzunehmen. Dies ist die letzte Tat, die mir zu vollbringen übrig
bleibt, um getan zu haben, was ich tun musste. Ich habe mich
immer bemüht, mein Leben mit meinen Ideen in Einklang zu bringen,

um ihnen begeisterte Kraft zu geben; nun muss ich auch
sterben, ohne meinen Weg zu verlassen; ich muss zeigen, dass
ich keine Furcht habe vor dem Tod, dass ich ihn kommen sehe,
dass ich ihn empfange, dass mir auch im Sterben das Vertrauen
nicht schwindet.

Dann flog ein Schatten über sein Gesicht: Und doch, man
sagt, dass oft gerade jene, die ihn mit der ruhigsten Gelassenheit

erwartet haben, sich in der Todesstunde zur masslosesten
Auflehnung hinreissen lassen

Aber er fügte hastig hinzu:
«Eine Auflehnung der Nerven selbstverständlich.»
Nicht einen einzigen Tag sah ich ihn in seiner Liebe zum

Leben und dem gleichzeitigen Zugeständnis an das Sterben
schwankend werden. Und er hat doch schwer gelitten!

Er machte die Bilanz seines Lebens. Eines Morgens nach einer
schlaflosen Nacht sagte er mir:



6 Cr E I S T E S F R E I H E I T No. 2

Vergrößerung des «Ich», und dieses innerlich geschaute
eigene Wesen wird dann in mannigfacher Art auf die Welt
(das Absolute, Gott) übertragen, welche dadurch die Züge
des «Ich» annimmt. Das Absolute kann somit als ein
Produkt der. «Selbstvergottung» angesehen werden. Dieses
Aufsteigen des innerlich Geschauten zeigt der Brahmanismus
deutlich.

Auf philosophischem Gebiete wurde diese Introversionsform
am Werke Schopenhauers erläutert, das deutlich in

seinem System der Welt alle Grillen seines Schöpfers
wiederspiegelt. Schopenhauer litt zeitlebens unter starken
unbewußten Kindheitseindrücken, was sein schlechtes Verhältnis
zu seinen Mitmenschen zur Folge hatte. Sein Pessimismus
ist die Projektion seiner inneren Not.

Im Gegensatz hiezu wurde Schleiermacher als der typische

Vertreter einer extravertierten Philosophie angeführt.
Seine Liebe und Hingabe zu allen Menschen und Dingen spiegelt

sich deutlich in seiner Lehre Avieder.
Eine dritte Form introvertierten Denkens stellt der

wirklichkeitsfremde Formalismus dar. Wie der Blick ganz von
der Welt weggewendet ist, so hat sich auch das Interesse
von den Objekten selbst gelöst und ist ganz auf die Beschäftigung

mit denselben, d. h. auf das Denken, übergegangen.
Als typische Form eines solchen Formalismus wurde die
Scholastik angeführt. Die mannigfaltigen Verdrängungen
des natürlichen Trieblebens, aus denen der scholastische
Formalismus als Kompensation hervorging (Klosterwesen
etc.), sind allgemein bekannt.

Die vierte Form introvertierten Denkens in der Philosophie,

welche der Vortragende berührte, der Pessimismus,
wurde bereits kurz gestreift (Schopenhauer). Die durch
Hemmungen der Affektivität bedingte Abkehr von der Welt hat
eine Entwertung derselben zur Folge, welche leicht zum
Pessimismus hinüberführt.

Mit der Behandlung des ethischen Asketismus schloß
Dr. Pfister die Reihe der Erscheinungen introvertierten Denkens

auf philosophischem Gebiete. Was für unbewußte,
affektive Richtkräfte hinter einer solchen Denkrichtung
verborgen tätig sein können, zeigte er wiederum an einem
Beispiele aus der Praxis. Die Analyse eines Anhängers Tol-
stoi's ergab, daß die überall zur Schau getragene große Milde
dazu dienen mußte, um unbewußten, brutalen Tendenzen das

Gegengewicht zu halten.
Die große Bedeutung der Psychanalyse für die

vorliegenden Probleme kann natürlich in einem kurzen Referate
nur schwer dargestellt werden. Was aber hierüber in der
psychanalytischen Literatur schon zu finden ist, läßt große.

Erwartungen an die weitere Entwicklung dieser Wissenschaft
knüpfen.

Der Vortragende wandte sich schließlich noch der Frage
zu, was sich aus der Psychologie für das Verständnis und
die Beurteilung des philosophischen Denkens gewinnen läßt'

«Es ist mir ein Trost zu sehen, wie mein Leben harmonisch
gewesen sein wird. Solange man im Leben drin steht, verzweifelt
man fast, dass es nicht gelingen will, unseren Handlungen mehr
Einheitlichkeit zu geben. Aber jetzt sehe ich, dass ich nicht klagen

darf. Ich habe soviele ruhelose und unzufriedene Menschen
getroffen, die unaufhörlich aus ihrem Ruhepunkt hinausgeworfen
wurden!

Mein eigenes Leben hat diese Erschütterungen nicht gekannt;
es Hesse sich in zwei, drei einfache und klare Worte fassen. Das
schenkt mir jetzt, da ich gehen muss, das Gefühl des Friedens.
Ich wurde geboren mit dem Vertrauen in mich selbst, in das
tägliche Streben, in die Zukunft der Menschheit. Ich habe es leicht
gehabt, im Gleichgewicht zu bleiben. Mein Los war das eines
Apfelbaumes in guter Erde, der regelmässig seine Frucht trägt.-

Seine letzte Woche ist besonders qualvoll gewesen.

Dann am Abend, bevor er starb, wurden die Schmerzen
schwächer.

Seine Enkelkinder — die älteren — kamen auf einen Augenblick

in sein Zimmer. Er sprach schon fast nicht mehr. Er
blickte auf sie, als sie herein kamen, und sagte ihnen: «Gehet,
meine Kleinen, lebt wohl, ihr sollt das nicht mitansehen...»

Gegen sechs Uhr zündete man die Lampen an. Er blickte um
sich, wie um sich zu versichern, dass alle seine Kinder da seien.
Seine Augen hatten ein sonderbares Leuchten. Es war, wie
wenn er die Wahrheit über alles hätte sagen können. Es war,
wie wenn er über sich, über sein Leben, über das Leben der ganzen

Menschheit das entscheidende und erlösende Wort gesagt
haben würde, wenn er sich noch verständlich hätte machen köu-

Die Analyse ergibt mit Sicherheit, daß die Affektivität bei
der Entstehung vieler philosophischer Systeme eine bedeutende

Rolle spielt. Selbstverständlich kann gleichzeitig auch
das logische Denken wesentliche Beiträge liefern. Hinsichtlich

des Gehaltes an Beimengungen aus affektiven Quellen
weisen die verschiedenen philosophischen Gebilde sehr große
Unterschiede auf. Je weiter sich ein System von genauer
Beobachtung und der objektiven Verarbeitung eines umfangreichen

Tatsachenmaterials entfernt, um so mehr Raum findet

sich für Niederschläge aus dem Affektleben. Als weiteres

Resultat der psychologischen Betrachtungen darf ausgesagt

werden, daß hinter vielen philosophischen Systemen ein
unbewußter Wunsch ihres Schöpfers steckt. Bei solchen
Betrachtungen muß man sich natürlich streng vor Verallgemeinerungen

hüten; wichtig ist dagegen, daß man sich bemißt
bleibt, daß solche unbewußte Wünsche in das bewußte Denken

hineinspielen können, und daß man darnach trachtet,
den Einschlag des unbewußten Wunschdenkens in das
bewußte Wirklichkeitsdenken zu erkennen.

Auch über den Gewißheitsgrad und den Wert des
philosophischen Denkens kann von hier aus einiges ausgesagt
werden. Je größer der Gehalt an Beimengungen aus affektiver

Quelle, um so weniger kann im allgemeinen an ein
System der Maßstab der wissenschaftlichen Wahrheit angelegt
werden, um so mehr rückt ein System in das Gebiet der
aesthetischen oder religiösen «Wahrheit». Die Affektbesetzung

verrät sich oft durch die Abneigung gegen Diskussionen

oder durch die Art und Weise, wie die Diskussion
geführt wird. Der logische Kampf gegen ein philosophisches
Gebilde scheitert oft ebenso wie derjenige gegen ein
religiöses System, indem er sich eben nur gegen das Produkt
der intellektuellen Verarbeitung (der sog. Rationalisierung),
nicht aber gegen die unbewußte Quelle (Affektivität) wendet.
Durch die Erkenntnis der affektiven Quellen kann in manche

Diskussion überraschende Klarheit gebracht werden.
Ueber die Richtigkeit oder Unrichtigkeit eines

philosophischen Systems kann aber die Psychologie als solche kein
Urteil abgeben. Denn, indem sie die Entstehung eines
Systems erforscht, kann sie wohl über die Mitwirkung der
Affektivität gewisse Feststellungen machen; dagegen können
von hier aus noch keine Schlüsse hinsichtlich des Wahrheitsgehaltes

und Wertes des Systems gezogen werden, da sich
ja auch auf affektiver Grundlage eine richtige Lehre
aufbauen läßt. Auch wies der Vortragende darauf hin, daß das

intellektualistische Denken wohl den Vorteil der größeren
Breite für sich habe, daß dagegen das affektiv bedingte Denken

nicht selten die Uebeiiegenheit der Tiefe in sich schließe.
H. Missbach.

Wir bitten unsere Gesinnungsfreunde um rege
Mitarbeit an der „Geistesfreiheit". — Kurze Artikel!

neu. Auf seinen Arm gestützt erhob er sich, und mit einer
Stimme, die klang, wie wenn er aus einem drückenden Schlaf
erwachen würde, sagte er nur:

«Oh, diesmal ist es der Tod. .»

Seine Töchter konnten das Weinen nicht mehr verschlucken.
Sie knieten um sein Bett. Er legte seine Hände auf alle diese
Köpfe und murmelte für sich hin:

«Wie schön meine Kinder sind!»
Dann liess er sich auf das Kissen zurückfallen.
Bs war am Abend. Er starb am andern Morgen, ohne die

Augen noch einmal geöffnet zu haben. —

Ich habe Ihnen das erzählen wollen, mein lieber Barois, weil
ich weiss, dass dieser Tod Ihnen Trost bringen wird wie mir. Er
hilft uns über all das Böse hinweg, das uns in unserem Leben
begegnete.

Ich habe die Gewissheit, seitdem ich Luce sterben sah, dass
ich nicht irrte mit meinem Glauben an den Menschenverstand.

Ueber mich selbst: Ich habe jetzt so schwache Augen, dass
ich im Laboratorium kaum mehr arbeite. Ich schreibe: ich
rekapituliere meine Forschungen über den Ursprung des Lebens. Sie
haben ihr Ziel nicht erreicht; aber ich lasse meinen Nachfolgern
die Resultate, welche ich gefunden habe. Die Zeit ist ein Hauptfaktor

des Fortschrittes; wahrscheinlich wird einst ein anderer
finden, was ich gesucht habe; und das ist ein recht beruhigender

Gedanke.
Ihr ergebener

Ulrich Woldsmuth.y


	Jean Barois

