
Zeitschrift: Geistesfreiheit

Herausgeber: Freigeistige Vereinigung der Schweiz

Band: 1 (1922)

Heft: 7

Artikel: Der III. internat. Kongress für moralische Erziehung [Teil 2]

Autor: Verweyen, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 GEISTESFREIHEIT No. 7

dem streng wissenschaftlich Denkenden besonders verdächtig.

Könnte doch die Frage nach «Ziel und Zweck der Welt»
erst dann wissenschaftlich beantwortet werden, wenn wir alle
Welträtsel gelöst hätten. Ja, es gibt sogar Gelehrte — und
deren Anschauung teilen auch wir — die meinen, daß diese
Frage überhaupt nicht von der Wissenschaft behandelt werden

könne und dürfe, weil sie ein philosophisches
Scheinproblem darstelle. Sie ist nicht wissenschaftlichen, sondern
metaphysischen Bedürfnissen entsprossen. Wenn also
jemand behauptet, dieses Problem lösen zu können, so kann er
es nur, indem er uns metaphysische Spekulationen und
subjektive Träumereien bietet, Scheinlösungen also, die uns
nur eine Erkenntnis vortäuschen, nicht wirklich geben.

Genau so geht es uns mit dem andern Vorzuge, den die
Metaphysik vor der Wissenschaft voraushaben soll, indem
man behauptet, sie könne die Rätsel lösen und Lücken
ausfüllen, welche die derzeitige Wissenschaft noch unbeantwortet

bezw. unausgefüllt lassen muß. Gewiß löst die
Metaphysik diese Rätsel, füllt sie diese Lücken aus; es fragt sich
nur auf welche Weise! In wissenschaftlicher auf keinen
Fall, denn sonst könnte es ja die Wissenschaft selbst und
allein tun. Eine Erkenntnis, die uns aber auf anderm Wege
als dem der wissenschaftlichen Erfahrung vermittelt werden
soll, können wir nicht als wirkliche Erkenntnis anerkennen,
weil wir wissen, daß nur auf dem Wege der Erfahrung wirkliche

Erkenntnisse zu erzielen sind. Kurz, von welcher Seite
aus auch die Versuche gemacht werden, die sogenannte
Metaphysik als mindestens existenzberechtigt neben der
Naturforschung oder gar als notwendige Ergänzung derselben zu
erweisen, überall sind wir in der Lage, die wissenschaftliche
Unhaltbarkeit dieser Behauptung darzutun.

Der letzte Rettungsanker für alle Metaphysiker besteht
schließlich darin, daß sie die wissenschaftliche Forschungstätigkeit

genau umgrenzt wissen wollen, daß sia von den
«Grenzen naturwissenschaftlicher Erkenntnis» im besonderen

und der Wisenschaft überhaupt sprechen. Durch dieses

ängstliche Wachhalten über die Grenzen der Wissenschaft

geben sie aber selbst zu, daß ihre Anschauungen nichts
mit Wissenschaft zu tun haben, da sie ja nur noch außerhalb

des streng wissenschaftlichen Arbeitsgebietes verankert
werden können, und damit sind sie schon für jeden Einsichtigen

gekennzeichnet; daß sie die Entwicklung der Wissenschaft

zu fürchten haben, die sich mit jeder neuen Erkenntnis
immer mehr über den ihr ursprünglich zugestandenen

Umfang ausdehnt und so immer 'mehr und mehr von jenen
Gebieten für sich erobert, wo heute noch die luftige Spekulation

glaubt ewig wohnen bleiben zu können. Man braucht
ja nur das bisherige Ergebnis des schon Jahrhunderte
dauernden Kampfes zwischen Wissenschaft und Metaphysik vor-

Peuillelon.
Liebe Tante Hanna!

Verzeihe mir, wenn ich Dich mit «Liebe Tante» anrede; aber
es war die schönste Zeit unserer Freundschaft, als meine kleinen
Buben sich jeden Freitagmorgen beim Erwachen zuriefen: «Heute
Abend kommt Tante Hanna. Da gibt's eine Geschichte!» — Noch
sehe ich Dich in der Dämmerung eines Winterabends auf unserem

alten weiten Ruhebett sitzen, auf jeder Seite einen Bub, der
mit leuchtenden Augen die Worte von Deinen Lippen nimmt; und
ich weiss noch gut, wie ich leise wieder hinausging, um euch
nicht zu stören in eurer allwöchentlichen Feierstunde.

So muss ich immer noch Tante Hanna sagen und dabei an
alles Liebe denken, das durch Dich in meine Bubenherzen kam.

Ueber eure Märchenabende sind nun freilich Jahre hingegangen,
und aus den kleinen Jungen sind grosse Jungen geworden,

die jeden Tag früh ins Gymnasium gehen und die mit einer
rauhen tiefen Stimme sprechen. Noch bist Du ihre «Tante Hanna»;
aber das Verhältnis ist doch allmählich ein loses geworden, denn
die Buben holen sich ihre Geschichten selbst aus den Büchern
und haben Kleist- und Schillerbände um sich liegen; und die
schönsten Bücher und Kleist und Schiller werden vergessen über
den Geschichten, die das Leben selbst ihnen zu geben beginnt,
das junge, das reiche, das köstliche Leben! — «Guten Abend,
guten Tag, Tante Hanna» — und schon schlägt die Türe hinter
meinen Bengeln zu, und fort sind sie. Dann mag in Deinen Blick
eine leise Wehmut kommen: Bin ich diesen Jungen denn gar
nichts mehr? — Liebes Hanny, ich habe diese Frage in Deinen
Augen gelesen, bevor Du sie in Worte kleidetest. Das war letzthin,

als beide Buben Deiner freundlichen Einladung zu einem
Spaziergang nicht Folge leisteten mit der Ausrede: Hausaufgaben.
Als Du verstimmt und traurig Deiner Wege gingst, da wusste ich,
dass Du mit richtigem Instinkt hinter den Hausaufgaben die Un-

urteilsfrei zu betrachten, und man wird bald feststellen können,

zu wessen Gunsten dieser Kampf einmal entschieden
werden wird. Wer hat denn bis jetzt immer schließlich
nachgegeben, wer hat bis jetzt Gebietsteil auf Gebietsteil an den
Gegner abtreten müssen? Doch stets die metaphysische
Spekulation! Das wird auch in Zukunft so weiter gehen,
und keine noch so energisch geforderte Festlegung ewig
unveränderlicher Grenzen wird daran etwas ändern können.

Der III. internat. Kongreß für moralifdie Erziehung.
Unser Mitarbeiter Herr Dr. Jean Wagner stellt uns

folgende Mitteilung zur Verfügung. — Da sie auf die tiefen
Strömungen des Kongresses schürft, ist sie uns als wertvolle
und bereichernde Ergänzung des Kongreßberichtes in der
letzten Nummer sehr willkommen.

Die Fruchtbarkeit, ja, die Möglichkeit der internationalen
Kongresse für moralische Erziehung beruhen auf ihrer
neutralen Einstellung allen religiösen Bekenntnissen gegenüber
und — von Seiten aller Beteiligten — auf der gleichen Achtung

vor jedem aufrichtigen Ideale. Freilich soll jeder
Teilnehmer seine Ueberzeugung frei aussprechen können, aber
nie darf der Kongreß als Gelegenheit zu einseitiger Propaganda

benutzt werden.
Leider ereignete es sich in Genf, daß eine Reihe von

Rednern in mehreren Sitzungen das metaphysische, theologische

oder konfessionelle Element hereinbrachten und sogar
die geistige Minderwertigkeit Andersgesinnter zu betonen
schienen, ohne daß das Diskussionsthema —¦ internationale
und soziale Erziehung — solche Behauptungen rechtfertigen
konnte. (Die Lage wäre ganz anders gewesen, wenn es sich
z. B. um das Problem «christliche oder weltliche Schule»
gehandelt hätte.) — Dazu kam, daß der Kongreß zur Gründung
einer konfessionellen Stiftung «Pour le christianisme»
benutzt wurde.

Eine Anzahl nichtchristlicher Teilnehmer empfand diese
Begebnisse als Verletzungen des Geistes und der Basis der
internationalen Kongresse für moralische Erziehung. Es
scheint nicht gerade angebracht, Buddhisten, Mohammedaner,
Freidenker zu einer neutralen Versammlung einzuladen,
damit sie dann christlicher Propaganda beiwohnen!

Um ein fruchtbares Zusammenwirken und das
Weitergedeihen dieser Kongresse zu ermöglichen, um auch die
gleiche Achtung vor jeglicher ehrlichen Ueberzeugung zu
fordern, — und zu erlangen, daß in solchen Zusammenkünften

das Einigende, das Allgemeinmenschliche betont werde,
sandten einige Kongreßmitglieder folgende Erklärung an
das Zentralkomitee (London) ein, in der Hoffnung, daß bei

bist mitzugehen spürtest, und dann wusste ich ebenfalls, dass in
unserer Freundschaft ein grosser Augenblick gekommen ist, der
enthüllen muss, was uns im tiefsten Grunde trennt. Ich sage
«uns» in Demut und Dankbarkeit: Denn was die Buben in ihrer
Wesenheit berührt, berührt auch mich in gleicher Weise und in
gleicher Stärke.

Es war an einem strahlend schönen Charfreitagnachmittag.
Ich befand mich im Esszimmer und überblickte die weissgedeckte
Tafel. Weisse Blumensträusse leuchteten hervor zwischen den
Gläsern und Karaffen, und das Silberzeug blitzte blank und festlich

auf. Befriedigt von meiner Augenrundschau lies« ich den
Blick weitergleiten auf einen zweiten Tisch, der Gaben trug.
Auch hier lag alles in schönster Bereitschaft, und ich durfte mir
einige Minuten Ruhe gönnen. Zum offenen Fenster strömte die
Fülle des Frühlings herein; tief aufatmend liess ich die warme
Luftwelle über mich ergehen, und gab mich meinen Gedanken
hin. Was würde Ralf zu diesem kleinen Feste sagen? Am
Palmsonntag waren seine Klassenkameraden konfirmiert worden, und
am Montag darauf hatten sie ihn beinahe verächtlich angeschaut.
«Was kriegst denn Du zum Osterfest, Du junger Heide?» Und
stolz wiesen sie die neuen Uhren und Füllfedern vor. Mein lieber
Bub kam heim, und sein Mütterchen glaubte doch ein leises
Bedauern zu hören, als er mit tapferer Stimme sagte: «Ich weiss ja,
warum ich den Unterricht nicht besuchte, es war ja auch mein
Wille. Es liegt nicht an der Kirche und nicht an der Konfirmation

und nicht an den Geschenken, wenn aus mir ein Lump
wird, es liegt an mir selbst.» — Aber mir, der Mutter, war der
leise Unterton zu Herzen gegangen, und mein Entsehluss war
gefasst: Ralf, auch Du sollst Dein Fest haben. Und dann habe
ich es mir so schön ausgedacht; die Liebiingsspeisen des Jungen
sollten gekocht werden, viele, recht viele Blumen in den schönsten
Vasen herumstehen und ein paar Herzenswünsche ihre Erfüllung
finden. Und Du, Du treue, altbewährte Tante Hanna, Du solltest
auch dabei sein als einziger Gast. Von Dir durfte ich erwarten,



No. 7 GEISTESFREIHEIT 5

Anlaß des IV. Kongresses die rein menschliche Einstellung
zu größerer Ehre komme:

«Die Unterzeichneten haben lebhaft gewisse Vorkommnisse
bedauert, welche dem III. Kongress für moralische Erziehung
seinen neutralen Charakter zu nehmen schienen, ohne dass die
Urheber wohl die Absicht gehabt hätten.

Die Unterzeichneten sind im besonderen der Meinung, dass
es von der grössten Wichtigkeit ist, die Diskussion immer auf das
Thema zu beschränken und vor allem das Hauptziel nicht aus
den Augen zu lassen: die ethische Erziehung.

Daher wäre es auch zu wünschen, allen Berichterstattern und
Rednern zu empfehlen, sich weder in Wort noch in Haltung etwas
zu erlauben, was diejenigen verletzen könnte, welche aufrichtig
an ein anderes Ideal glauben, — möge es ein Diesseitsideal oder
eine sogenannte positive Religion (Buddhismus, Christentum,
Mohammedanismus usw.) sein.

Wir müssen lernen, vor jeglicher ehrlichen Ueberzeugung
in gleicher Weise Achtung zu haben; wir müssen das Gemeinsame

suchen, was die Menschen einigt und nicht das, was sie
trennt (kirchliches Bekenntnis, theologische oder philosophische
Postulate, Auschliesslichkeit oder die Behauptung, dass das eigene
Ideal unbedingt höher stehe als alle anderen.)

Die Unterzeichneten sind nach Genf gekommen, um die
Erziehungsmethoden kennen zu lernen und zu vergleichen und um
die Ergebnisse ihrer Bemühungen mitzuteilen; und sie möchten
zu der Jugend, deren Erziehung ihnen anvertraut ist, mit
erweitertem und tieferem Können und mit dem Bewusstsein einigenden
Strebens heimkehren.

Im Interesse des Friedens und des guten Vorwärtsschreitens
der Arbeit dieser Kongresse, damit die Menschheit nicht einem
neuen Riss, einem neuen Zwist entgegengehe, drücken die
Unterzeichneten den lebhaften Wunsch aus:

dass diese Kongresse in keiner Weise mehr zu einseitiger
Propaganda benutzt werden, sondern die Einheit und das
Zusammenarbeiten der Menschheit erstreben.»

Gezeichnet von: Cuminal, Dr. J. Elliott, Estrabäud, Prof. Aug.
Forel, A. Isfahani, H. L. Jeanmaire, Direktor Lalive, Dr. Paulina
Luisi, Frau Pacull de Simon, Prof. Verweyen, Dr. F. Wagner.

Berichtifiunn: Im Bericht der letzten Nummer ist zu lesen:
statt A. Descendes — A. Descoendres, statt S. Kaweran — S. Ka-
werau.

Ludwig Feuerbadi.
Zu seinem 50. Todestag (13. September 1872).

Von Joh. Keller, Zürich.
Am 13. September des Jahres 1872, als die Sonne ihre

ersten Strahlen zur Erde sandte, starb in Rechenberg bei
Nürnberg der in seinem Leben so wenig bekannte und zu
wenig beachtete Religionsphilosoph: Ludwig Feuerbach,
jener gewaltige Denker, der alle abstrakten, spekulativen
philosophischen Systeme, sowie das Wesen der Religion einer
Kritik unterzog, der, von Liebe zur Menschheit und von
rücksichtslosem Wahrheitssinn durchglüht, sich im Leben als der
Mensch auswies, wie er uns aus seinen Werken entgegentritt.

dass Du Dich in das «Spezifische» (verzeih den Fachausdruck!)
unseres Festes hineinfühlen würdest: Eine Feier, nur von unserer
Stimmung getragen, ohne viel Worte, ohne Ermahnungen, ohne
Versprechen und doch verpflichtend für die Zukunft durch ihre
grosse Schönheit und durch die Kraft unseres guten Willens. So
vieles erhoffte ich von diesem Abend für meinen Jungen. Ueber-
schütten wollte ich ihn mit meiner Liebe, mit der Liebe, die ihn
von seiner Geburt getragen hat, und die mit den Jahren nur
gewachsen ist. Diese Liebe sollte er heute, an seinem Ehrentag, in
ihrer ganzen Tiefe zu spüren bekommen; sie sollte ihn fest und
auf immerdar an seine vergangene Jugend binden und ihm zum
nie versiegenden Quell werden. So dachte ich mir in der Tat eine
»religiöse« Feier: Denn heisst religio nicht Bindung?

Wie viel muss ich in Dich hineingelegt haben, wie muss ich
Dir vertraut haben, Hanny, dass ich Dich zu diesem Festchen
lud! Und wie hast Du uns enttäuscht! Du kämest — eben hatten
wir uns gesetzt — fast spöttisch lächelnd sagtest Du zu Ralf:
«Du bist scheint's doch konfirmiert worden.» — Und dann sprachst
Du vom Wetter und von Deiner Schwester, die mit ihren Kindern
angekommen sei. Dann gingst Du auf Dein Lieblingsthema über:
Deine Leiden und Freuden als Lehrerin. O, wie ich sie hasste an
diesem Abend, Deine Schulkinder! Wie war es möglich, Hanny,
dass Du nicht spürtest, was wir wollten? Immer banaler flössen
die Stunden, immer verstimmter wurden meine Buben, und immer
müder wurde ich. Als Du gingst, konnte ich die Tränen kaum
zurückhalten; doch Du danktest mir für den «netten» Abend.

Wenn am gleichen Morgen Ralf nach alter Sitte, im schwarzen
unjugendlichen Rock konfirmiert worden wäre, hättest Du,

Hanny, nicht bewegte Worte gefunden für ihn und für mich?
Und doch hätte Deine Seele wissen müssen, dass Unterweisung
durch den Pfarrer und kirkliche Einsegnung in unserem Falle
Unehrlichkeit gewesen wären und deshalb jeden religiösen Wertes

bar. Noch nie wusste ich Dich in der Kirche, und doch hast
Du für eine andere Art «Frommsein» noch keinen Sinn; noch kei-

Ludwig Feuerbach wurde am 28. Juli 1804 zu Landshut,
in Bayern geboren. Er war ein Sohn des berühmten
deutschen Kriminalisten Anselm von Feuerbach. Seine Jugendzeit

verlebte er in Landshut, München und Bamberg. Mit
Eifer besuchte er das Gymnasium zu Ansbach. Während
dieser Zeit war er sehr religiös und nach Absolvierung des
Gymnasiums beschloß er, Geistlicher zu werden. Im Frühling

1823 begann er das Studium der Theologie in Heidelberg,
1824 in Berlin. Hier hörte er Hegel und Schleiermacher; von
ihnen erhoffte er Klarheit und Festigung seiner religiösen
Anschauungen. Als er die wichtigsten Vorlesungen gehört
hatte, geriet er in Zwiespalt mit den Lehren der Theologie.
In einem ernsten, die orthodoxe Theologie in etwas satyrischer

Weise darstellenden Brief an seinen Vater erklärte er,
die Theologie aufzugeben, um sich dem Studium der
Philosophie zu widmen. Er besuchte die philosophischen
Vorlesungen Hegels. Durch diese wurde er erst recht in seinem
eigenen Denken angeregt und sein Wahrheitsdrang trat noch
entschiedener hervor. Nach zwei Jahren (1827) verabschiedete

sich Feuerbach von Hegel mit den Worten: «Jetzt gehe
ich Naturwissenschaften studieren.»

Er wählte Erlangen. Hier studierte er hauptsächlich
Botanik, Anatomie und Physiologie. Je mehr er sich mit der
Naturwissenschaft beschäftigte, desto mehr bezweifelte er
die Lehre Hegels.

Im Gegensatz zu der alles Leben bestimmenden und
ordnenden Weltvernunft Hegels gelangte Feuerbäch durch sein
Studium zu der Einsicht, daß erst das fein organisierte
Gehirn des Menschen die Grundlage des Bewußtseins und der
Vernunft darstelle. v

Von 1829—32 (im 25.-28. Lebensjahr) wirkte Feuerbach

als Privatdozent in Erlangen. Im Jahre 1830 veröffentlichte

er anonym seine: «Gedanken über Tod und
Unsterblichkeit». In dieser Schrift vollzog Feuerbach den Bruch mit
den letzten und höchsten Glaubenssätzen; hingegen
befürwortete und unterstützte er das praktische Christentum, die
christliche Ethik.

Sein Vater war nicht zufrieden mit dieser Schrift. Sie
wurde auch zum Verhängnis für die spätere Laufbahn des
Philosophen. Bald fand man den Verfasser heraus und die
Schrift wurde konfisziert. Als Feuerbach sich an verschiedenen

Orten um eine Professur bewarb, wurde ihm ein negativer

Bescheid erteilt. —
Im Frühjahr 1832 stellte er seine Dozententätigkeit ein

und zog sich nach Ansbach zurück. Er fühlte sich nun frei
von amtlichen Pflichten, und dies war ihm, der der Wahrheit
diente, zum Teil recht. Er konnte jetzt ungehemmt in der
Philosophie seinen eigenen Weg gehen.

Im Jahre 1837 verheiratete sich Feuerbach mit Berta

nen Sinn für die Konsequenzen Deiner Auffassung; noch will
Dein Auge sich nicht gewöhnen an ein neues Gestalt-werden des
religiösen Urgefühles. — In solchen Gedanken fanden mich Ralf
und Karl dort,, wo Du mich verlassen hattest.

«Mutter, sei nicht traurig; die Tante Anna ist halt nur für
kleine Kinder; heute haben wir nur Dich.» — Und Karl, der ältere,
sagte in seiner schroffen, jungmännlichen Art: «Du verlangst
immer zu viel von den Menschen, auch von Deinen nächsten Freunden.

Und dann bist Du traurig, wenn sie Dich nicht verstehen,»
— Die gut gemeinten Zuspräche der Buben verscheuchten meine
trübe Stimmung, und was der lange Abend nicht vermochte, das
brachte uns die letzte Stünde dieses Tages: Ein froher Rückblick
auf die Bubenjahre und ein inniges Zusammenklingen der
Zukunftswünsche und -Gedanken. So wurde unser kleines Fest
doch noch gekrönt, und heiter gingen wir zur Ruhe.

Wie sagte Karl? «Dann bist Du traurig, wenn Deine besten
Freunde Dich nicht verstehen!» Ich möchte diesen Gedanken
weiter spinnen, Hanny: Bester Freund, beste Freundin — was
unterscheidet sie von Freunden zweiten und dritten Grades? Doch
wohl die seelische Fähigkeit, alle Wege, auch neue, ungewohnte,
bis ans Ende mitzugehen. — Bis ans Ende. Du, Hanny, hast die
Probe nicht bestanden; plötzlich bist Du in die breite, vielbegangene

und ausgetretene Strasse eingeschwenkt. Es war Dir nicht
gegeben, die neue Einstellung zu finden. — In der entscheidenden

Stunde hast Du uns im Stich gelassen: eine Sünde, für die es
keine Vergebung gibt. So gehört Dir nur noch unsere frühere
alte Liebe an, um der guten alten Zeit willen. Aber in uns tragen
wir ein Wissen um eine neue Liebe und um neue Menschen,
Menschen, die uns lieben und erfassen in unserem tiefsten Wollen:
bewusst und froh den Weg im Leben gehen, den wir im Geist
und in der Seele als für uns den einzig wahren und unserer
Erkenntnis möglichen erschaut haben. Rose Manuel.


	Der III. internat. Kongress für moralische Erziehung [Teil 2]

