
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 7

Artikel: Der brauchbare Kern der Philosophie [Teil 6]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406995

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


26 DER SCHWEIZER FREIDENKER

andere sicher zu sein, nämlich dass diese Tierchen in bezug
auf ihre Arbeit und auf ihr Dasein ein Wertungsvermögen und
demzufolge den Drang nach Vervollkommnung ihrer Art
besitzen.

Was ich hier von den Ameisen sagte und zwar durchaus
problematisch, da wir ja gar kein Mittel haben, um in das
Innenleben eines unserer Art ungleichen Lebewesens
einzudringen, gilt, aber völlig unproblematisch, für uns Menschen.

Der Sinn des Lebens ist das Leben selber: Wurm sei

richtig Wurm, Rose richtig Rose, Mensch ganz und gar Arensch.

Ganz und gar Mensch und gleich auch des Menschen

Superlativ: allzumenschlich!
Dein Lachen verwirrt mich nicht. — Ganz und gar Mensch

Freund, damit ist ungeheuer viel gesagt. Das Tier scheint
mit der Ausübung der Funktionen zur Selbst- und Arterhaltung

seinen Daseinszweck erfüllt zu haben, hat also umso
rascher und vollkommener seine Vollendung erreicht, auf je
tieferer Entwicklungsstufe es sich befindet, je einfacher also
seine Lebensbedingungen sind. Beim höher entwickelten Tier
aber nehmen wir Tätigkeiten wahr, die nicht mehr unter den

groben Begriff der Selbst- und Arterhaltung zu bringen sind ;

es ist schon eine Ausgestaltung des Daseins. Den
sinnenfälligsten Beweis hiefür liefern uns die Ameisen. Kommen
wir aber zum Menschen. Da ist nicht einer, wirklich nicht
einer, der sich tatsächlich damit begnügte, einfach körperlich
dazusein und das zu geniessen, was er zu einer köperlichen
Existenz vonnöten hat. Er schafft und erschafft sich irgend
etwas, das, auch wenn es ihm zum Genüsse dient, weder mit
der Selbst- noch mit der Arterhaltung etwas zu tun hat. Es

ist eine Bereicherung des Lebens, die Erfüllung irgend einer
stillen Sehnsucht, der Ausfluss irgend einer verborgenen Kraft,
deren Tätigkeit nicht der Erhaltung des blossen körperlichen
Daseins dient. Der Höhlenbewohner ritzte Zeichnungen in
den Stein, der Pfahlbauer zierte "seine Töpfe, der „Wilde"
behängt sich mit allerlei Schmuck. Das sind die ersten
Versuche des geistigen Ichs, eine höhere Art von Dasein zu
schaffen ; das Bewusstsein und die Behaglichkeit des blossen

Daseins, das Zu-essen- und Zu-trinken-haben und die Sicherheit

vor Feinden genügt ihm nicht mehr; er fängt an, ahnungsvoll

auszulangen und zu tasten in das allmählich morgen¬

dämmernde Dunkel zukünftiger Menschenmöglichkeiten. Der
Tanz, der Gesang, jegliche — auch noch so unbeholfene —
Art künstlerischer Betätigung, aber auch alle Schöpfungen des
Geistes und der Hand von der einfachsten Form bis zum
kompliziertesten Mechanismus sind die sichtbaren Gestaltungen
dieses suchenden, rastlos schaffenden, nie sich genügenden
Dranges. Dieser ist auch die Urquelle der Religionen, der
Gesellschaftsformen, der Sitten, der Rechtsbeziehungen, wobei
selbstverständlich die Mitwirkung anderer bildender Faktoren
nicht übersehen werden darf. Mit den Augen eines Menschen
des Mittelalters gesehen, leben wir heute in einer alle einstigen

Begriffe von Möglichkeilen weit unter sich lassenden
Wunderwelt. Und immer noch wird Neues erfunden und
entdeckt, zahllose Kräfte sind unausgesetzt am Werke, dem Morgen
eine neue Auszeichnung vor dem Heute zu geben, den
Gesichtskreis zu erweitern, im All der Möglichkeiten einen neuen
Stern in Umlauf zu setzen. Wir verdanken dieses den
Menschen vor allen Tieren auszeichnende Vermögen der Beschaffenheit

unseres Gehirns; es ist ein Drängen nach Vollkommenheit.

Und damit bin ich — auf weitem Umweg — wieder
bei deinem Erziehungsziel angelangt und zwar genau bei der
Forderung der Erziehung harmonischer Menschen.

Harmonisch: ein Ich, das durch das Streben nach einer
höhern Art von Vollendung unter Aufbietung seiner besten
und edelsten Kräfte den Sinn seines Daseins erfüllt: ganz
und gar Mensch ist. Nach dem Gesagten kann das keinen
starren Zustand bedeuten; denn jede augenblickliche Vollendung

ist die Stufe zu weiteren Gesichtskreisen. Je weiter aber
der Mensch blickt, desto mehr drängt es ihn, höher zu steigen,
desto weniger verfällt er einer platten Zufriedenheit mit sich
selber und den herrschenden Zuständen, und er bleibt nicht
in dem Wahne befangen, dass Verhältnisse, Einrichtungen,
Ansichten usw. — und seien sie noch so widersinnig,
lebensfeindlich, menschenunwürdig — in alle Zukunft bestehen
werden, weil sie bis jetzt bestanden haben.

(Fortsetzung folgt.)

Usthon SSilÄ für unsern „Pressefonds" schon etwas getannSIWCn »IC _ Sind Sie dem „Ausschuss für Finanzierung
und Propaganda des Schweizer Freidenkers" schon beigetreten? —
Nicht? — Jeder Freidenker bringe ein Opfer für den Fortschritt
unserer grossen Sache, jeder nach seinen Kräften I

Der brauchbare Kern der Philosophie.
(Fortsetzung.)

Eine solche Anschauung ist aber offenbar sehr krumm, sobald man
nach realistischer Weise den Menschen als natürlichsten, mit fünf Sinnen
und Denkfähigkeit ausgerüsteten „ Wahrnehmungsapparat " ansieht und
sonach die physikalisch- physiologische Wahrnehmungstheorie akzeptiert.
Dann weiss ich nicht nur, dass ich eine Nase oder eine Grossmutter habe,
sondern kann auch mit allergrösster Wahrscheinlichkeit wissen, wie beide
ausschauen, d. h. wie sie an sich beschaffen sind. Der Phänomenalismus
streckt also, im übrigen selber grösstenteils im Idealismus verbleibend,
dem Realismus sozusagen nur „einen Finger" entgegen. Es wäre
bedauerlich, wenn der Realismus durch solche Spitzfindigkeiten sich in
seiner so klaren Position stören Hesse! — Zur Erwähnung sonstiger idealreal

Kompromisse mangelt hier der Raum.
Ad 4: Eine Gefährdung des Rèalismus durch eine Vermogelung mit

den Formalwissenschaften ist die am meisten zu befürchtende. Der
Ausgangspunkt ist hier die Unbefriedigtheit mit der im Realismus nun einmal

liegenden empirischen, assertorischen Gewissheit für alle empirischen
Tatsachen. Es lohnt sich, bei der Wichtigkeit der Sache hier etwas weiter
auszuholen. Das Grundmotiv bildet die nicht wegzuleugnende Tatsache
eines wissenschaftlichen Bedürfnisses nach einer absoluten Gewissheit, —
wie sie die Formalwissenschaften in apodiktischer Form ja besitzen —
auch für die Wirklichkeitswissenschaften, welche Gewissheit dann zugleich
eine unumstössliche, einfürallemal unbedingt geltende Systematisierung
(endgültige Einordnung in einen wissenschaftlichen Zusammenhang) als
Ziel- und Ruhepunkt ermöglichen würde, ein fertiges System, aus dessen
obersten absolut gewissen Sätzen oder Inbegriffen (Gegenständen) dann
alle Einzelheiten, ebenfalls als absolut gewiss, ganz einfach zu deduzieren
(abzuleiten) wären. Der Wunsch ist ja sehr begreiflich; es fragt sich nur,
ob er erfüllbar sei und er nicht bloss ein idealer oder „frommer Wunsch" sei.

Selbstverständlich ist das, was ich momentan gedanklich im Kopf habe,

mir direkt „gegeben", unmittelbar vorfindbar und empirisch das schlechthin
Gewisseste, für die Erkenntnis das Primäre, von dem aus wir also

weiterzubauen haben. Dagegen sind die Gegenstände der Körpcrwelt
nicht in meinem Kopf, ich weiss von ihnen nicht unmittelbar, sondern
muss ihre ph Existenz aus Wahrnehmungsdaten erschliessen, und zwar
geschieht dies realistisch nach der physikalisch- physiologischen
Wahrnehmungstheorie, der psph Wechselwirkungstheorie vermittels der psycho-
physischen Kausalität, Ursächlichkeit. Beisst mich ein Floh ins Bein, so
habe ich als inneres Erlebnis einen Schmerz, aber das Ding an sich des
Flohes oder den ph Vorgang an sich des Beissens werde ich doch nicht,
wie der Idealismus dies tut, für ein inneres ps Erlebnis halten, sondern
für die äussere ph Ursache der Schmerzempfindung. Dass der Floh die
äussere Ursache war, ist für mich von höchster empirischer Gewissheit
als Schluss aus der Wirkung (Schmerz) auf die Ursache.

Wie das Körperliche, so muss ich nun auch das bei meinen
Mitmenschen vorfindbare Seelische erschliessen, welches doch etwas ganz
anderes ist, als das für mich Bewusstseinsgegenwärtige ; desgl. diejenigen
meiner eigenen Bewusstseinsinhalte, welche bereits in der Vergangenheit
liegen. Kurz alles das, was mir nicht „ momentan intrasubjektiv " bewusst
ist. muss ich irgendwie erschliessen, und es kann für die Resultate eine
empirische, assertorische Gewissheit von jenachdem geringerer bis höchster

Wahrscheinlichkeit beansprucht werden, welche dann von der
formallogischen apodiktischen Gewissheit wesensverschieden und von der oben
erwähnten schlechthinigen empirischen Gewissheit meiner momentanen
Bewusstseinsinhalte dem Grade nach recht verschieden ist.

Diese allgemeine empirische Gewissheit pflegt, wie gesagt, die Wünsche
der Realwissenschaftler, der Vertreter der Wirklichkeitswissenschaften,
nicht ganz zu befriedigen, weil sie keine absolute, sondern nur eine
relative ist, die je nach Umständen geringere, höhere bis höchste
Wahrscheinlichkeit besitzt, aber nie absolut unumstösslich ist. Es dünkte ihnen
zu schön, wenn sie für ihre Rechnungen und Vorausbestimmungen, gleichwie

in der Formalwissenschaft, eine absolute, unbedingte Gewissheit zur



DER SCHWEIZER

„Christentum" und „Patriotismus".
/(. E. E.

Neunzehn Jahrhunderte prasselt nun allbereits das
Trommelfeuer christlicher Dogmen und Glaubenssätze auf die
Gemüter der europäischen Völker hernieder! — täglich hören
sie : „ Liebe deinen Nächsten u — und sie rühmen sich stolz
und gross ihrer „ Religion " — gierig schlürfen sie die
berückend-angenehmen Worte von Kultur, Idealismus, Moral und
Grösse der christlichen Kirche in sich. Und weisst man
auf das „unchristliche", auf die jeder Kultur hohnsprechende
Bestialität des Krieges hin auch dafür findet man
Entschuldigungen und Ausflüchte, sich reinzuwaschen Das

gehört zur Kultur der Kirche!
Von mancher Kanzel — von mancher Moral geifernder

Lippe tönt es: „Das sind keine Christen — gewiss — sie
sind es nur dem Namen nach!" und ungesprochen zwar bleibt
das Wort, dennoch klingt es laut und vernehmlich zwischen-
hinein: „aber ich — wir sind es — wir, die euch den Weg
zum Gott der Liebe vermitteln!"

Aber ich nehme auch sie nicht aus!
Wer hat auf allen Seiten die Mordwaffen gesegnet?
Wer hat hüben und drüben die Völker zum Kampfe

begeistert — ihnen Gottes Hülfe und Segen verheissen?
Wer? — waren es nicht die Führer — die Lehrer und

Prediger von christlicher Liebe, Demut und Mitleid?
Von den gleichen Lippen, die von Liebe und Frömmigkeit

überfliessen, fällt der Same von Hass und Zwietracht —
denn sind die „ Feinde ", gegen die sie schüren und
aufstacheln, nicht auch „Nächste" — nicht auch Christen, also
Brüder? Und das verblendete Volk merkt es nicht, wie seine
Führer ihrer "Lehre untreu werden? sie verleugnen? — wie
sie ihr hohnsprechen? — Nein, es glaubt in alter, kindlicher
Vertrauensseligkeit an seine Lehrer — an ihre Wahrheitsliebe!
— — Hätten diese, wie ihre Lehre es ihnen gebietet, mit aller
Kraft gegen Krieg und Massenmord, gegen Vergewaltigung
und Brutalität geeifert — wären sie mutvoll dagegen aufgetreten

— dann, ja dann könnte man wenigstens sie von der
Wahrheit und Ehrlichkeit ihrer Lehre der Nächstenliebe erfüllt
und durchdrungen halten — so aber haben sie und ihre Lehre
geistig und moralisch Bankrott gemacht!

Nicht Liebe und Menschlichkeit predigen sie — sie handeln

nach dem Grundsatz: „Des Brot ich. ess', des Lied ich

sing'I" — und sie singen das Lied des Patriotismus!

Verfügung hätten, mindestens aber doch eine vollkommenere Exaktheit,
als die Empirie zu bieten vermag. Da nun eine absolut vollkommene
ideale Exaktheit nur in der formalen Sphäre zu finden ist und man doch
ernstlich vermeiden mochte, mit der Realvvissenschaft gradezu eine blosse
Formalwissenschaft zu betreiben, so versucht man einen Ausweg und
greift zu folgender Fiktion, d. h. zu einer der Naturvvi rkliclikeit nicht
entsprechenden Annahme: die fiktive Philosophie des „als obu.

Obgleich die formalen und die realen Gegenstände total verschiedenen

Charakters sind und deshalb niemals miteinander kombinierbar sind,
tut man so, als ob die wirklichen (physischen und psychischen) Vorgänge
nicht bloss nach wirklichen Gesetzen, sondern „ nach Schema f", d. h. nach

denknotwendigen, formalen Gesetzen verliefen Fällt ein reifer Apfel
vom Baum, so hat das an und für sich gewiss nichts mit formalen Denk-
notwendigkeiten zu schaffen, nicht einmal mit Denken überhaupt; er
würde in Wirklichkeit gerade so nach physischen Naturgesetzen herunterfallen,

wenn auch überhaupt kein denkendes Wesen existierte*). Man
tut also trotzdem so, als ob das Herunterfallen nun nach formallogischen,
denknotwendigen, apodiktinischen Gesetzen erfolge. Dann scheinen
allerdings punkto Gewissheit mit dieser falschen Fiktion (mit dieser der
Wirklichkeit keineswegs entsprechenden Annahme) alle wünschbaren Ziele,
nämlich die apodiktische Gewissheit, erreichbar, an welcher die
Wirklichkeit nunmehr scheinbar, wie von uns an einem „Schnürchen"
aufgezogen, abläuft, nach „einem von uns der Natur vorgeschriebenen Gesetz
(Kant)", während doch die Sache faktisch umgekehrt liegt.

Allein, man darf nicht übersehen, dass man durch engste Kombination
von Wirklichem und Formalem (Irrealen1! Mischlinge geschaffen hat, die
„sich ebenso wesentlich wie auf (empirische) Sinnlichkeit auf die
(formalen) Normen des Logischen gründen (V. Kraft)". Diese Zwittergeschöpfe,

*) Für „die Armen am Geiste" fällt bekanntlich kein Apfel vom Baume
ohne den Willen des himmlischen Vaters! Jedes Herunterfallen eines
Spatzen vom Dache geschieht durch den „Weltregierer ", als die
metaphysische Ursache!

FREIDENKER 27

und Patriotismus ist noch immer Hass und Neid alles Fremden,
Fremdartigen und Neuen — Patriotismus ist noch immer
Egoismus, Gewinnsucht, Machthunger und Eigendünkel eines
Volkes einem andern gegenüber auch bei uns!

Pfingsten.
(Gedrängter Auszug aus einer grössern Arbeit.)

(Fortsetzung.) E. Br.
Pfingsten galt schon bei den alttestamentlichen Juden als ein Fest

der Freude; „Und sollst fröhlich sein vor Gott, deinem Herrn, du und
dein Sohn, deine Tochter, dein Knecht, deine Magd, und der Levit, der
in deinem Tor ist, der Fremdling, der Weise und die Witwe, die unter
dir sind." (5. Moses 16, V. 11.)

Als die Erinnerungsfeier an die Ausgiessung des heiligen Geistes ist
es auch den Christen ein Freudenfest. Im Mittelalter wurde an Ostern
und Pfingsten in den Kirchen stehend gebetet, „zum Zeichen einer grossen
Freude." Die Wahlen höherer Geistlicher wurden auf Pfingsten angesetzt,

um ihnen beim Volke den Anstrich froher festlicher Ereignisse zu
geben. Allein diese Pfingstfröhlichkeit hatte ihre Schattenseite, weil, wie
Zedier meint, „nach der hl. Schrift dieses Fest mit aller Fröhlichkeit sollte
begangen werden und es da leicht getan war, die geistliche und erlaubte
Fröhlichkeit in Üppigkeit zu verkehren".

Gemeint ist damit vor allem das Pfingst- oder Gemeinbier. Darüber
findet sich in „Zedier" folgende Erklärung: „Pfingstbier heisset bey einer
Gemeinde auf dem Lande oder bey einem Handwerke, wenn sie zu dieser
Zeit zusammenkommen, und bey einem Truncke allerley Ergötzlichkeiten,
nach eines Ortes Herkommen, unter sich vornehmen." Allein welcher Art
diese „ Ergötzlichkeiten" waren, erfahren wir auch: „An etlichen Orten (in
Sachsen) missbrauchten die Bauern ihre Kirchen für ein Kretschmar oder
Bierkeller, schroten das Pfingstbier darin, dass es frisch bleibe und sauffen
es daselbst aus mit Gotteslästerung und Fluchen. Noch deutlicher werden
sie geschildert in einer Verordnung des Churfürsten August zu Sachsen
aus dem Jahr 1590: „Es ist auch eine sehr schädliche Gewohnheit
eingerissen, auf den Dörffern, dass die Bauern auf und an hohen Festen,
als Weihnachten und Pfingsten ihre Saufferei bald Abends des Festes
angefangen, und die Nacht über treiben und morgens entweder die Predigt

gar verschlafen, oder truncken in die Kirche kommen, und darinnen
wie die Säue schlaffen und schnarchen ..." Er will ihnen das Pfingstbier

zwar nicht .verbieten, ermahnt sie aber zu Mässigkeit und anständigem

Verhalten und erinnert sie daran, dass im 55. Jahre (des 16. Jahrh.)
Gott selber die Bauern für ihre Völlerei bestraft habe, indem er ihnen
während der Predigt die Saaten durch Hagelschlag vernichtete.

Im übrigen gaben die zahlreichen an vielen Orten vom ersten Maitag

auf Pfingsten übertragenen Volksbräuche dieser Kirchenfeier ganz
den Charakter eines fiaturfestes, dessen Bedeutung in der Darstellung
der endgültigen Besiegung des Winters und in der Versinnbildlichung
der in der Nauir wieder neu lebendig und tälig gewordenen Zeugekraft
lag. Ihrem Sinne nach weichen also die Oster-, die Pfingst- oder Mai-
und die Johannistagsgebräuche nicht wesentlich von einander ab Während

¦ aber als Wahrzeichen der Oster- und der Sonnwendfeier (oder St. Johannisfeier)

Brände lohen, ist der Pfingst- und der ursprünglichen Maifeier der

Halb-Ideale, gibt es „in der blossen Natur (Kant)", „in der nackten kate-
gorienlosen (formallosen) Wirklichkeit (Hartmanm ", in der unreaüsierten
Natur, die vom formalen Bazillus des reinen (logischen) Denkens noch
nicht infiziert ist, jedenfalls nicht; sondern diese Mischlinge sind sogen
„Setzungen" oder „Realisationen* des menschlichen Denkens, und haben
deshalb auch in den blossen Real- oder Faktizitäts- oder Wirklichkeits-
wissenschaften keine Stelle.

Realisationstheorien liegen vor, wenn ganz im allgemeinen von
mathematischen Naturwissenschaften, theoretischer Physik, reiner Mechanik
etc. geredet wird. Ein Blick auf die Genesis der Philosophie lehrt, dass
die Egypter und Babylonier noch lediglich eine Real-Mathematik und
-Geometrie besassen, dagegen die alten Griechen keine Realnaturwissenschaftler

waren, sondern ausgesprochene „Naturphilosophen", Realisatoren.
Protagoras und Philolavs : „ohne die (unbenannte, reine, formale) Zahl
lässt sich nichts begreifen ; sie setzt sich innerhalb der Seele mit der
Sinneswahrnehmung in Einklang". Bei Lenkippus befinden sich die reinen
Vernunftgründe mit der Sinneswahrnehmung in Einklang- Demokrit
begründete die sachliche Notwendigkeit des (empirisch) „Vollen", Erfüllten
und des (reinen, formalen) „Leeren": eine mathematische Emperie. Plato
lässt seine reinen „Ideen" einwirken auf die Wirklichkeit. Die Euklidische

Geometrie ist dreidimensional (und nicht modern n-dimensional) weil
sie auf die Wirklichkeit angewendet werden soll Nicolaus Cusanus spricht
von Assimilation des Formalen und des Realen. Linardo erklärt die reine
Mechanik für das Paradies d> r Mathematik. Kepler: Arithmetik und
Geometrie sind die Flügel der Astronomie. Galilei: In den natürlichen Dingen
muss man Beweise von mathematischer Strenge suchen und fordern. Des-
cartes: Der Begriff der (realisierten) Natur entsteht erst dadurch, dass
wir mit unsern rein logischen und mathematischen Idealbegriffen dem
empirisch gegebenen Wahrnehmungsmaterial gegenübertreten und es nach
ihnen umformen. Gegen Descartes wendet Gassendi ein, man dürfe ein
bloss mathematisches üedankending nicht in die Natur hineintragen; er
war eben bloss faktischer, empirischer Realist. (Schluss folgt.)


	Der brauchbare Kern der Philosophie [Teil 6]

