Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 7

Artikel: Der brauchbare Kern der Philosophie [Teil 6]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406995

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406995
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

26

DER SCHWEIZER FREIDENKER i

andere sicher zu sein, ndmlich dass diese Tierchen in bezug
auf ihre Arbeit und auf ihr Dasein ein Wertungsvermoégen und
demzufolge den Drang nach Vervollkommnung ihrer Art
besitzen.

Was ich hier von den Ameisen sagte und zwar durchaus
problematisch, da wir ja gar kein Mittel haben, um in das
Innenleben eines unserer Art ungleichen Lebewesens einzu-
dringen, gilt, aber vollig unproblematisch, fiir uns Menschen.

Der Sinn des Lebens ist das Leben selber: Wurm sei
richtig Wurm, Rose richtig Rose, Mensch ganz und gar Mensch.

Ganz und gar Mensch und gleich auch des Menschen
Superlativ: allzumenschlich!

Dein Lachen verwirrt mich nicht. — Ganz und gar Mensch!
Freund, damit ist ungeheuer viel gesagt. Das Tier scheint
mit der Ausiibung der Funktionen zur Selbst- und Arterhal-
tung seinen Daseinszweck erfiillt zu haben, hat also umso
rascher und vollkommener seine Vollendung erreicht, auf je
tieferer Entwicklungsstufe es sich befindet, je einfacher also
seine Lebensbedingungen sind. Beim hoher entwickelten Tier
aber nehmen wir Tatigkeiten wahr, die nicht mehr unter den
groben Begriff der Selbst- und Arterhaltung zu bringen sind;
es ist schon eine Ausgestaltung des Daseins. Den sinnen-
filligsten Beweis hiefiir liefern uns die Ameisen. Kommen
wir aber zum Menschen. Da ist nicht einer, wirklich nicht
einer, der sich tatsichlich damit begniigte, einfach kdérperlich
dazusein und das zu geniessen, was er zu einer koperlichen
Existenz vonnéten hat. Er schafft und erschafft sich irgend
etwas, das, auch wenn es ihm zum Genusse dient, weder mit
der Selbst- noch mit der Arterhaltung etwas zu tun hat. Es
ist eine Bereicherung des Lebens, die Erfilllung irgend einer
stillen Sehnsucht, der Ausfluss irgend einer verborgenen Kraft,
deren Tatigkeit nicht der Erhaltung des blossen korperlichen
Daseins dient. Der Ho6hlenbewohner ritzte Zeichnungen in
den Stein, der Pfahlbauer zierte seine Topfe, der ,Wilde“ be-
hiangt sich mit allerlei Schmuck. Das sind die ersten Ver-
suche des geistigen Ichs, eine hoéhere Art von Dasein zu
schaffen; das Bewusstsein und die Behaglichkeit des blossen
Daseins, das Zu-essen- und Zu-trinken-haben und die Sicher-
heit vor Feinden geniigt ihm nicht mehr; er fangt an, ahnungs-
voll auszulangen und zu tasten in das allmihlich morgen-

Der brauchbare Kern der Philosophie.
(Fortsetzung.)

Eine solche Anschauung ist aber offenbar sehr krumm, sobald man
nach realistischer Weise den Menschen als natiirlichsten, mit fiinf Sinnen
und Denkfihigkeit ausgeriisteten , Wahrnehmungsapparat* - ansieht und
sonach die physikalisch- physiologische Wahrnehmungstheorie akzeptiert.
Dann weiss ich nicht nur, dass ich eine Nase oder eine Grossmutter habe,
sondern kann auch mit allergrosster Wahrscheinlichkeit wissen, wie beide
ausschauen, d. h. wie sie an sich beschaffen sind. Der Phdnomenalismus
streckt also, im iibrigen selber grdsstenteils im Idealismus verbleibend,
dem Realismus sozusagen nur ,einen Finger“ entgegen. [Es wire be-
dauerlich, wenn der Realismus durch solche Spitzfindigkeiten sich in
seiner so klaren Position storen liesse! — Zur Erwdhnung sonstiger ideal-
real Kompromisse mangelt hier der Raum.

Ad 4: Eine Gefihrdung des Realismus durch eine Vermogelung mit
den Formalwissenschaften ist die am meisten zu befiirchtende. Der Aus-
gangspunkt ist hier die Unbefriedigtheit mit der im Realismus nun ein-
mal liegenden empirischen, assertorischen Gewissheit fiir alle empirischen
Tatsachen. Es lohnt sich, bei der Wichtigkeit der Sache hier etwas weiter
auszuholen. Das Grundmotiv bildet die nicht wegzuleugnende Tatsache
eines wissenschaftlichen Bediirfnisses nach einer abso/uten Gewissheit, —
wie sie die Formalwissenschaften in apodiktischer Form ja besitzen —
auch fiir die Wirklichkeitswissenschaften, welche Gewissheit dann zugleich
eine unumstossliche, einfiirallemal unbedingt geltende Systematisierung
(endgiiltige Einordnung in einen wissenschaftlichen Zusammenhang) als
Ziel- und Ruhepunkt ermdglichen wiirde, ein fertiges System, aus dessen
obersten absolut gewissen Sdtzen oder Inbegriffen (Gegenstinden) dann
alle Einzelheiten, ebenfalls als absolut gewiss, ganz einfach zu deduzieren
(abzuleiter) widren. Der Wunsch ist ja sehr begreiflich; es fragt sich nur,
ob er erfiillbar sei und er nicht bloss ein idealer oder ,frommer Wunsch* sei.

Selbstverstindlich ist das, was ich momentan gedanklich im Kopf habe,

dimmernde Dunkel zukiinftiger Menschenmdéglichkeiten. Der
Tanz, der Gesang, jegliche — auch noch so unbeholfene —
Art kiinstlerischer Betitigung, aber auch alle Schopfungen des
Geistes und der Hand von der einfachsten Form bis zum kom-
pliziertesten Mechanismus sind die sichtbaren Gestaltungen
dieses suchenden, rastlos schaffenden, nie sich geniigenden
Dranges. Dieser ist auch die Urquelle der Religionen, der
Gesellschaftsiormen, der Sitten, der Rechtsbeziehungen, wobei
selbstverstandlich die Mitwirkung anderer bildender Faktoren
nicht iibersehen werden darf. Mit den Augen eines Menschen
des Mittelalters gesehen, leben wir heute in einer alle einsti-
gen Begriffe von Mdoglichkeiten weit unter sich lassenden
Wunderwelt. Und immer noch wird Neues erfunden und ent-
deckt, zahllose Krifte sind unausgesetzt am Werke, dem Morgen
eine neue Auszeichnung vor dem Heute zu geben, den Ge-
sichtskreis zu erweitern, im All der Moglichkeiten einen neuen
Stern in Umlauf zu setzen. Wir verdanken dieses den Men-
schen vor allen Tieren auszeichnende Vermogen der Beschaffen-
heit unseres Gehirns; es ist ein Dringen nach Vollkommen-
heit. Und damit bin ich — "auf weitem Umweg — wieder
bei deinem Erziehungsziel angelangt und zwar genau bei der
Forderung der Erziehung harmonisciher Menschen.
Harmonisch: ein Ich, das durch das Streben nach einer
hohern Art von Voliendung unter Auibietung seiner besten
und edelsten Krifte den Sinn seines Daseins erfiillt: ganz
und gar Mensch ist. Nach dem Gesagten kann das keinen
starren Zustand bedeuten; denn jede augenblickliche Vollen-
dung ist die Stufe zu weiteren Gesichtskreisen. Je weiter aber
der Mensch blickt, desto mehr dringt es ihn, héher zu steigen,
desto weniger verfdllt er einer plalten Zufriedenheit mit sich
selber und den herrschenden Zustinden, und er bleibt nicht
in dem Wahne befangen, dass Verhiltnisse, Einrichtungen,

Ansichten usw. — und seien sie noch so widersinnig, lebens-
feindlich, menschenunwiirdig — in alle Zukunft bestehen

werden, weil sie bis jetzt bestanden haben.
. (Fortsetzung folgt.)
fiir unsern ,,Pressefonds* schon etwas getan?

L3
HabEﬂ SBG — Sind Sie dem ,, Ausschuss fiir Finanzierung

und Propaganda des Schweizer Freidenkers“ schon beigetreten? —
Nicht? — Jeder Freidenker bringe ein Opfer fiir den Fortschritt un-
serer grossen Sache, jeder nach seinen Kriften!!

mir direkt ,gegeben®, unmittelbar vorfindbar uad empirisch das sch/echt-
hin Gewisseste, fiir die Erkenntnis das Primiire, von dem aus wir also
weiterzubauen haben. Dagegen sind die Gegenstinde der Korperwelt
nicht in meinem Kopf, ich weiss von ihnen nicht unmitteibar, sondern
muss ihre ph Existenz aus Wahrnehmungsdaten erschil/iessen, und zwar
geschieht - dies realistisch nach der physikalisch-physiologischen Wahr-
nehmungstheorie, der psph Wechselwirkungstheorie vermittels der psycho-
physischen Kausalitdt, Ursdchlichkeit. Beisst mich ein Floh ins Bein, so
habe ich als inneres Erlebnis einen Schmerz, aber das Ding an sich des
Flohes oder den ph Voergang an sich des Beissens werde ich doch nicht,
wie der Idealismus dies tut, fiir ein inneres ps Erlebnis halten, sondern
fiir die dussere ph Ursache der Schmerzempfindung. Dass der Floh die
dussere Ursache war, ist fiir mich von hochster empirischer Gewissheit
als Schluss aus der Wirkung (Schmerz) auf die Ursache.

Wie das Korperliche, 'so .muss ich nun auch das bei meinen Mit-
-menschen vorfindbare Seelische erschliessen, welches doch etwas ganz
anderes ist, als das fiir rmich Bewusstseinsgegenwirtige; desgl. diejenigen
meiner eigenen Bewusstseinsinhalte, welche bereits in der Vergangenheit
liegen. Kurz alles das, was mir nicht , momentan intrasubjektiv“ bewusst
ist, muss ich irgendwie erschliessen, und es kann fiir die Resultate eine
empirische, assertorische Gewissheit von jenachdem geringerer bis hich-
ster Wahrscheinlichkeit beansprucht werden, welche dann von der formal-
logischen apodiktischen Gewissheit wesensverschieden und von der oben
erwidhnten schlechthinigen empirischen Gewissheit meiner momentanen
Bewusstseinsinhalte dem Grade nach recht verschieden ist.

Diese allgemeine empirische Gewissheit pflegt, wie gesagt, die Wiinsche
der Realwissenschaftler, der Vertreter der Wirklichkeitswissenschaften,
nicht ganz zu befriedigen, weil sie keine absolute, sondern nur eine re-
lative ist, die je nach Umstdnden geringere, hohere bis hochste Wahr-
scheinlichkeit besitzt, aber nie absolut unumstosslich ist. Es diinkte ihnen
zu schon, wenn sie fiir ihre Rechnungen und Vorausbestimmungen, gleich-
wie in der Formalwissenschaft, eine absolute, unbedingte Gewissheit zur




DER SCHWEIZER FREIDENKER 27

» Christentum“ und , Patriotismus «.
I E E
Neunzehn Jahrhunderte prasselt nun allbereits das Trom-
melfeuer christlicher Dogmen und Glaubenssitze auf die Ge-
miter der europiischen Volker hernieder! — tdglich horen
sie: , Liebe deinen Nichsten!“ — und sie rithmen sich stolz
und gross ihrer ,Religion“ — gierig schliirien sie die be-
riickend-angenehmen Worte von Kultur, Idealismus, Moral und

Grosse der christlichen Kirche in sich. — — Und weisst man
auf das , unchristliche “, auf die jeder Kultur hohnsprechende
Bestialitit des Krieges hin — — — auch dafiir findet man

Entschuldigungen und Ausfliichte, sich reinzuwaschen! Das
gehort zur Kultur der Kirche!

Von mancher Kanzel — von mancher Moral geifernder
Lippe tont es: ,Das sind keine Christen — gewiss — sie
sind es nur dem Namen nach!“ und ungesprochen zwar bleibt
das Wort, dennoch klingt es laut und vernehmlich zwischen-
hinein: ,aber ich — wir sind es — wir, die euch den Weg
zum Gott der Liebe vermitteln!“

Aber ich nehme auch sie nicht aus!

Wer hat auf allen Seiten die Mordwafien gesegnet?

Wer hat hitben und driiben die Volker zum Kampfe be-
geistert — ihnen Gottes Hiilfe und Segen verheissen?

Wer? — waren es nicht die Fihrer — die Lehrer und
Prediger von christlicher Liebe, Demut und Mitleid?

Von den gleichen Lippen, die von Liebe und Frommig-
keit Uberiliessen, fillt der Same von Hass und Zwietracht —
denn sind die ,Feinde®, gegen die sie schiiren und auf-

stacheln, nicht auch , Néchste* — nicht auch Christen, also
Briader? Und das verblendete Volk merkt es nicht, wie seine
Fihrer ihirer ‘Lehre untreu werden? sie verleugnen? — wie
sie ihr hohnsprechen? — Nein, es glaubt in alter, kindlicher

Vertrauensseligkeit an seine Lehrer — an ilire Wahraeitsliebe!
— — Haitten diese, wie ihre Lehre es ihnen gebietet, mit aller
Kraft gegen Kricg und Massenmord, gegen Vergewaltigung
und Brutalitiit geeifert — wiren sie mutvoll dagegen aufge-
treten — dann, ja dann kodnnte man wenigstens sie von der
Wabhrheit und Ehrlichkeit ihrer Leire der Nichstenliebe erfiillt
und durchdrungen halten — so aber haben sie und ihre Lehre
geistig und moralisch Bankrott gemacht!

Nicht Liebe und Menschlichkeit predigen sie —, sie han-
deln nach dem Grundsatz: , Des Brot ich ess’, des Lied ich
sing’l“ — und sie singen das Lied des Patriotismus! — —

und Patriotismus ist noch immer Hass und Neid alles Fremden,
Fremdartigen und Neuen — Patriotismus ist noch immer
Egoismus, Gewinnsucht, Machthunger und Eigendiinkel eines
Volkes einem andern gegeniiber — — auch bei uns!

Pfingsten.

(Gedridngter Auszug aus einer grossern Arbeit.)
(Fortsetzung.) E. Br.

Pfingsten galt schon bei den alttestamentlichen Juden als ein. Fest
der Freude; ,Und sollst frohlich sein vor Gott, deinem Herrn, du und
dein Sohn, deine Tochter, dein Knecht, deine Magd, und der Levit, der
in deinem Tor ist, der Fremdling, der Weise und die Witwe, die unter
dir sind.* (5. Moses 16, V. 11)

Als die Erinnerungsfeier an die Ausgiessung des heiligen Geistes ist
es auch den Christen ein Freudenfest. Im Mittelalter wurde an Ostern
und Pfingsten in den Kirchen stehend gebetet, ,zum Zeichen einer grossen
Freude.* Die Wahlen hoherer Geistlicher wurden auf Pfingsten ange-
setzt, um ihnen beim Volke den Anstrich froher festlicher Ereignisse zu
geben. Allein diese Pfingstfrohlichkeit hatte ihre Schattenseite, weil, wie
Zedler meint, ynach der hl. Schrift dieses Fest mit aller Frohlichkeit sollte
begangen werden und es da leicht getan war, die geistliche und erlaubte
Frohlichkeit in Uppigkeit zu verkehren®.

Gemeint ist damit vor allem das Pfingst- oder Gemeinbier. Dariiber
findet sich in ,Zedler* folgende Erkldrung: ,Pfingstbier heisset bey einer
Gemeinde auf dem Lande oder bey einem Handwerke, wenn sie zu dieser
Zeit zusammenkommen, und bey einem Truncke allerley Ergotzlichkeiten,
nach eines Ortes Herkommen, unter sich vornehmen.* Allein welcher Art
diese , Ergotzlichkeiten“ waren, erfahren wir auch: ,An etlichen Orten (in
Sachsen) missbrauciten die Bauern ihre Kirchen fiir ein Kretschmar oder
Bierkeller, schroten das Pfingstbier darin, dass es frisch bleibe und sauffen
es daselbst aus mit Gotiesldsterung und Fluchen. Noch deutlicher werden
sie geschildert in einer Verordnung des Churfiirsten August zu Sachsen
aus dem Jahr 1590: ,Es ist auch eine sehr schidliche Gewohnheit ein-
gerissen, auf den Dorffern, dass die Bauern auf und an hohen Festen,
als Weihnachten und Pfingsten ihre Saufferei bald Abends des Festes
angefangen, und die Nacht iiber treiben und morgens entweder die Pre-
digt gar verschlafen, oder truacken in die Kirche kommen, und darinnen
wie die Sdue schlaffen und schnarchen . . .* Er will ihnen das Pfingst-
bier zwar nicht .wverbieten, ermahnt sie aber zu Missigkeit und anstandi-
gem Verhalten und erinnert sie daran, dass im 55. Jahre (des 16. Jahrh.)
Gott selber die Bauern fiir ihre Vollerei bestraft habe, indem er ihnen
wihrend der Predigt die Saaten durch Hagelschlag vernichtete.

Im iibrigen gaben die zahlreichen an vielen Orten vom ersten Mai-
tag auf Pfingsten iibertragenen Volksbriuche dieser Kirchenfeier ganz
den Charakter eines Naturfestes, dessen Bedeutung in der Darstellung
der endgiiltigen Besiegung des Winters und in der Versinnbildlichung
der in der Natur wieder neu lebendig und titig gewordenen Zeugekraft
lag. lhrem Sinne nach weichen also die Oster-, die Pfingst- oder Mai-
und die Johannistagsgebrduche nicht wesentlich von einander ab Wéihrend

-aber als Wahrzeichen der Oster- und der Sonnwendfeier (oder St. Johannis-

feier) Bridnde lohen, ist der Pfingst- und der urspriinglichen Maifeier der

Verfiigung hitten, mindestens aber doch eine vollkommenere Exaktheit,
als die Empirie zu bieten vermag. Da nun eine absolut vollkommene
ideale Exaktheit nur in der formalen Sphire zu finden ist und man doch
ernstlich vermeiden mochte, mit der Realwissenschaft gradezu eine blosse
Formalwissenschaft zu betreiben, so versucht man einen Awsweg und
greift zu folgender Fiktion, d. h. zu einer der Naturwirklichkeit njcht ent-
sprechenden Annahme: die fiktive Philosophie des , als ob*“.

Obgleich die formalen und die realen Gegenstinde total verschiede-
nen Charakters sind und deshalb niemals miteinander kombinierbar sind,
tut man so, a/s ob die wirklichen (physischen und psychischen) Vorgédnge
nicht bloss nach wirklichen Gesetzen, sondern ,nach Schema f¢, d. h. nach
denknotwendigen, formalen Gesetzen verliefen Fallt ein reifer Apfel
vom Baum, so hat das an und fiir sich gewiss nichts mit formalen Denk-
notwendigkeiten zu schaffen, nicht einmal mit Denken iiberhaupt; er
wilrde in Wirklichkeit gerade so nach physischen Naturgesetzen herunter-
fallen, wenn auch iiberhaupt kein denkendes Wesen existierte *). Man
tut also trotzdem so, a/s ob das Herunterfallen nun nach formallogischen,
denknotwendigen, apodiktinischen Gesetzen erfolge. Dann scheinen aller-
dings punkto Gewissheit mit dieser falschen Fiktion (mit dieser der Wirk-
lichkeit keineswegs entsprechenden Annahme) alle wiinschbaren Ziele,
namlich die apodiktische Gewissheit, erreichbar, an welcher die Wirk-
lichkeit nunmehr scheinbar, wie von uns an cinem , Schniirchen“ aufge-
zogen, ablduft, nach ,einem von uns der Natur vorgeschriebenen Gesetz
(Kant) 4, wihrend doch die Sache faktisch umgekehrt liegt.

Allein, man darf nicht iibersehen, dass man durch engste Kombination
von Wirklichem und Formalem (Irrealen) Mischlinge geschaffen hat, die
»Sich ebenso wesentlich wie auf (empirische) Sinalichkeit auf die (for-
malen) Normen des Logischen griinden (V. Kraft) “. Diese Zwittergeschipfe,

*) Fiir , die Armen am Geiste “ fillt bekaunntlich kein Apfel vom Baume
ohune den Willen des himmlischen Vaters! Jedes Herunterfallen eines
Spatzen vom Dache geschieht durch den ,Weltregierer*, als die meta-
physische Ursache!

Halb-ldeale, gibt es ,in der blossen Natur (Kant)“, ,in der nackten kate-
gorienlosen (formallosen) Wirklichkeit (Hartmann)“, in der unrealisierten
Natur, diec vom formalen Bazillus des reinen (logischen) Denkens noch .
nicht infiziert ist, jedenfalls nicht; sondern diese Mischlinge sind sogen
»Setzungen “ oder , Realisationen* des menschlichen Denkens, und haben
deshalb auch in den blossen Real- oder Faktizitits- oder Wirklichkeits-
wissenschaften keine Stelle.

Realisationstheorien liegen vor, wenn ganz im ailgemeinen von ma-
thematischen Naturwissenschaften, theoretischer Physik, reiner Mechanik
etc. geredet wird. Ein Blick auf die Genesis der Philosophie lehrt, dass
die Egypter und Babylonier noch lediglich eine Real-Mathematik und -Geo-
metrie besassen, dagegen die alten Griechen keine Realnaturwissenschaft-
ler waren, sondern ausgesprochene ,Naturphilosophen®, Realisatoren.
Protagoras und Philolavs: ,ohne di¢ (unbenannte, reine, formale) Zah/
ldsst sich nichts begreifen; sie setzt sich innerhalb der Seele mit der
Sinneswahrnehmung in Einklang “. Bei Lenkippus befinden sich die reinen
Vernunftgriinde mit der Sinneswahrnehmung in Einklang. Demokrit be-
griindete die sachliche Notwendigkeit des (empirisch) ,Vollen¥, Erfiillten
und des (reinen, formalen) ,Leeren“: eine mathematische Emperie. Plato
lisst seine reinen ,ldeen“ einwirken auf die Wirklichkeit. Die Euklidi-
sche Geometrie ist dreidimensional (und nicht modern n-dimensional) weil
sie auf die Wirklichkeit angewendet werden soll! Nicolaus Cusanus spricht
von Assimilation des Formalen und des Realen. Linardo erkldrt die reine
Mechanik fiir das Paradies der Mathematik. Kepler: Arithmetik und Geo-
metrie sind die Fliigel der Astronomie. Galilei: In den natiirlichen Dingen
muss man Beweise von mathematischer Strenge suchen und fordern. Des-
cartes: Der Begriff der (realisierten) Natur entsteht erst dadurch, dass
wir mit unsern rein logischen und mathematischen Idealbegriifen dem
empirisch gegebenen Wahrnehmungsmaterial gegeniibertreten und es nach
ihnen umformen. Gegen Descartes wendet Gassendi ein, man diirfe ein
bloss mathematisches Gedankending nicht in die Natur hineintragen; er
war eben bloss faktischer, empirischer Realist. (Schluss folgt.)



	Der brauchbare Kern der Philosophie [Teil 6]

