
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 7

Artikel: Ueber den Sinn des Lebens, das Erziehungsziel und die Handgranaten
[Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwei/. l,;i!i(losl)il)lio(hck, Bern

IV. Jahrgang Luzern, 1. Juni 1918 Nummer 7

Per Schwei
Abonnementspreis s

Schweiz : Jährlich Fr. 4.—

Halbjährlich Fr. 2.—

Ausland: Jährlich Fr. 5.—

Erscheint halbmonatlich

Drißtt k$ Schweizerischen j-reidenHerbnndes und des

Schweizerischen jtöonistenbnndes

Insertionspreis :
Die einspaltige Petitzeile oder

deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VII/1033"Wahrheit ** ^ßi^ßit ** friede

Ich frage dich nicht nach deinem Glauben,

Ich frage: Wirst du nicht dir rauben

Mit deinem Träumen von Uebererden
Des eignen Lebens herrliches Werden,
Das grosse Wunder des Jetzt und Hier,
Des Daseins Sinn und höchste Zier?
Mich deucht: Wer in die Ferne schweift,
Das Nah' und Wahre nicht begreift.
Und für den warmen Sonnenschein,
Für Frühlingslust und goldnen Wein
Und all den Ueberschwang des Lichts
Eintauscht er sich ein dunkles — Nichts. £ Br.

*) Ueber den Sinn des Lebens, das Erziehungsziel und

die Handgranaten.
Das Ziel der Erziehung? Das kennt doch ¦ alle Welt! Wie

kann man über so etwas nur noch sprechen wollen, öffentlich,

zu Gebildeten!
Aber man kann darüber doch verschiedener Ansicht sein.

Nein, darüber kann man nicht verschiedener Ansicht sein;

das Ziel der Erziehung besieht in der Erschaffung
harmonischer Menschen. Damit ist alles gesagt.

Harmonisch, ja, gut
Rechtwinklig an Leib und Seele, um dasselbe mit einem

Wort Nietzsches ausgedrückt zu haben.

Auch gut aber

Mens sana in corpore sano. Verstehst du das?

Ja, ich verstehe das. Aber sag, worin erblickst du den

Sinn des Lebens?
Das, mein lieber Freund, lässt sich nicht mit einem Worte

ausdrücken.
Letzthin hörte ich aber doch einen, der es mit einem Worte-

ausdrückte, das heisst, ich las es in einem Buche. Gottfried

Schaub sagt in seinem trefflichen Buche „Die Arbeit":
„Der Sinn des Lebens?!
Das Leben selber ist ja der Sinn, das Leben selber ist ja

die ganze herrliche Offenbarung, und nichts anderes steckt

mehr dahinter! "

Und dem fügt er bei: „Der Sinn des Lebens?! Es

haucht's uns die Rose im Hag; es predigt's der blühende

Kirschbaum am Wege ; es zwisehert's das Vögelein aus den

Zweigen : das Leben selber ist der Sinn "

Wenn nun Gottfried Schaub recht hat —..und nach meiner

Auffassung hat er recht: der ganze Jubel freudiger, gesunder
Lebensbejahung bricht aus dem einen Worte — wenn er recht

*) Die Schriftleitung beabsichtigte nicht, diesen Artikel, der schon im
Dezember des letzten Jahres im „ Pädagogischen Beobachter im Kanton
Zürich" erschien, im „ Schweizer Freidenker" zu bringen, weil die
„Mitteilung des Pressbureaus des Armeestabes", wovon drin die Rede ist,
schon weit zurückliegt. Da aber in der letzten Nummer die Frage der
militärischen Jugenderziehung zur Sprache gebracht worden ist, dürfte
dieser Artikel nicht unwillkommen sein. Der Verfasser tritt zwar nicht
gleich auf die Frage ein; doch wird ihm gewiss mancher Leser gerne
auf seinen Umwegen folgen und dadurch vielleicht zur Teilnahme an der
Diskussion angeregt werden.

hat, sollte es in der Art, wie wir das Leben gestalten, doch

irgendwie zum Ausdruck kommen, dass wir diese lebendige,
lapidare Philosophie verstehen. Wir sollen dieses einmalige,
einzige, niewiederkehrende Leben empfinden können als eine

Erfüllung, Vollendung, als ein Glück ; die Art unseres Lebens
soll uns als die Rechtfertigung unserer Formwerdung, unseres
Daseins erscheinen können; wie in der übrigen Natur soll
auch das Menschenleben ein Blühen und Früchtebringen unter
dem zwiefach segnenden Himmel sein: ein Sich-Ausgestalten,
Wachsen, Schaffen und ein Austeilen, Schenken, ein heiteres
Glück im seligen Nehmen und seiigen Geben. Es muss ein
Glück sein zu leben, man muss von Dankbarkeit erfüllt sein
können gegen das Leben sèlber als gegen etwas Unendiich-
Gutes, Unendlich-Schönes. Das aber müssen wir erschaffen;
das „Leben" ist nur die Gelegenheit, der Stoff; die
Baumeister sind wir; die Geisteskraft aber, womit uns die Natur
begünstigt hat, ist das edle Werkzeug, womit wir den Rohstoff,

d. i. das körperliche Dasein, so zu bearbeiten und
auszugestalten vermögen, dass wir darin eine Erfüllung, das
Leben als sinnvoll empfinden. — Bist du damit einverstanden?

Ja, abzüglich allen idealistischen Beiwerks.
Diese Bemerkung zeigt mir, dass du mich nicht verstehst.

Ich will an einem andern Punkte einsetzen : Das Dasein jedes
Lebewesens hat seinen Sinn; man könnte sagen: Jedes
Dasein ist Selbstzweck. Der Wurm lebt als Wurm und hat
damit den Sinn und Zweck seines Daseins erfüllt; so ist es mit
dem Löwen, dem Seehund, der Ameise, mit jedem Lebewesen.
Die Folgerung liegt auf der Hand. Die Zweckbestimmung
des Menschen ist, Mensch zu sein. Aber wir müssen zu den
Tieren zurückkehren, zum Wurm. Wir können uns einen
Wurm gar nicht anders vorstellen als vollendeten Wurm, als
ein Lebewesen, das genau den Anlagen und Kräften gemäss
lebl, die es von der Natur mitbekommen hat. Für unsere
Augen gibt es weder einen Halbwurm noch einen Unwurm
noch einen Überwurm. Sag, liegt von hier aus die
Schlussfolgerung für den Menschen auch auf der Hand?

Du schweigst. Kommen wir auf die Ameisen zurück. Die
haben ihren wohlgeordneten Staat mit einer weitgehenden
Arbeitsteilung. Wie kamen sie dazu? Man hilft sich mit dem
Worte „ Instinkt ". Allein das sagt mir ebensowenig, wie wenn
man mit „ Gott " antwortete. Uns erscheint eine Ameise als
eine Vollendung: Ameise ist Ameise, war es je, wird es bleiben.
Aber so ausgemacht ist es für mich keineswegs, dass die
Ameisen in alle Ewigkeit hinein so leben und, seit es Ameisen

gibt, so gelebt haben wie heute. Es will mir nicht einleuchten,
dass diese vielbeschäftigten, nimmermüden Tiere alle ihre
Verrichtungen dumpf und stumpf, einem dunkeln Naturtrieb
folgend, ausführen sollen. Ameise ist — mit Ameisenaugen
betrachtet — nicht einfach Ameise, sondern es gibt minderwertige,

tüchtige und hervorragende „Staatsangehörige". Wenn
aber eine solche Abstufung besteht, so scheint mir auch das



26 DER SCHWEIZER FREIDENKER

andere sicher zu sein, nämlich dass diese Tierchen in bezug
auf ihre Arbeit und auf ihr Dasein ein Wertungsvermögen und
demzufolge den Drang nach Vervollkommnung ihrer Art
besitzen.

Was ich hier von den Ameisen sagte und zwar durchaus
problematisch, da wir ja gar kein Mittel haben, um in das
Innenleben eines unserer Art ungleichen Lebewesens
einzudringen, gilt, aber völlig unproblematisch, für uns Menschen.

Der Sinn des Lebens ist das Leben selber: Wurm sei

richtig Wurm, Rose richtig Rose, Mensch ganz und gar Arensch.

Ganz und gar Mensch und gleich auch des Menschen

Superlativ: allzumenschlich!
Dein Lachen verwirrt mich nicht. — Ganz und gar Mensch

Freund, damit ist ungeheuer viel gesagt. Das Tier scheint
mit der Ausübung der Funktionen zur Selbst- und Arterhaltung

seinen Daseinszweck erfüllt zu haben, hat also umso
rascher und vollkommener seine Vollendung erreicht, auf je
tieferer Entwicklungsstufe es sich befindet, je einfacher also
seine Lebensbedingungen sind. Beim höher entwickelten Tier
aber nehmen wir Tätigkeiten wahr, die nicht mehr unter den

groben Begriff der Selbst- und Arterhaltung zu bringen sind ;

es ist schon eine Ausgestaltung des Daseins. Den
sinnenfälligsten Beweis hiefür liefern uns die Ameisen. Kommen
wir aber zum Menschen. Da ist nicht einer, wirklich nicht
einer, der sich tatsächlich damit begnügte, einfach körperlich
dazusein und das zu geniessen, was er zu einer köperlichen
Existenz vonnöten hat. Er schafft und erschafft sich irgend
etwas, das, auch wenn es ihm zum Genüsse dient, weder mit
der Selbst- noch mit der Arterhaltung etwas zu tun hat. Es

ist eine Bereicherung des Lebens, die Erfüllung irgend einer
stillen Sehnsucht, der Ausfluss irgend einer verborgenen Kraft,
deren Tätigkeit nicht der Erhaltung des blossen körperlichen
Daseins dient. Der Höhlenbewohner ritzte Zeichnungen in
den Stein, der Pfahlbauer zierte "seine Töpfe, der „Wilde"
behängt sich mit allerlei Schmuck. Das sind die ersten
Versuche des geistigen Ichs, eine höhere Art von Dasein zu
schaffen ; das Bewusstsein und die Behaglichkeit des blossen

Daseins, das Zu-essen- und Zu-trinken-haben und die Sicherheit

vor Feinden genügt ihm nicht mehr; er fängt an, ahnungsvoll

auszulangen und zu tasten in das allmählich morgen¬

dämmernde Dunkel zukünftiger Menschenmöglichkeiten. Der
Tanz, der Gesang, jegliche — auch noch so unbeholfene —
Art künstlerischer Betätigung, aber auch alle Schöpfungen des
Geistes und der Hand von der einfachsten Form bis zum
kompliziertesten Mechanismus sind die sichtbaren Gestaltungen
dieses suchenden, rastlos schaffenden, nie sich genügenden
Dranges. Dieser ist auch die Urquelle der Religionen, der
Gesellschaftsformen, der Sitten, der Rechtsbeziehungen, wobei
selbstverständlich die Mitwirkung anderer bildender Faktoren
nicht übersehen werden darf. Mit den Augen eines Menschen
des Mittelalters gesehen, leben wir heute in einer alle einstigen

Begriffe von Möglichkeilen weit unter sich lassenden
Wunderwelt. Und immer noch wird Neues erfunden und
entdeckt, zahllose Kräfte sind unausgesetzt am Werke, dem Morgen
eine neue Auszeichnung vor dem Heute zu geben, den
Gesichtskreis zu erweitern, im All der Möglichkeiten einen neuen
Stern in Umlauf zu setzen. Wir verdanken dieses den
Menschen vor allen Tieren auszeichnende Vermögen der Beschaffenheit

unseres Gehirns; es ist ein Drängen nach Vollkommenheit.

Und damit bin ich — auf weitem Umweg — wieder
bei deinem Erziehungsziel angelangt und zwar genau bei der
Forderung der Erziehung harmonischer Menschen.

Harmonisch: ein Ich, das durch das Streben nach einer
höhern Art von Vollendung unter Aufbietung seiner besten
und edelsten Kräfte den Sinn seines Daseins erfüllt: ganz
und gar Mensch ist. Nach dem Gesagten kann das keinen
starren Zustand bedeuten; denn jede augenblickliche Vollendung

ist die Stufe zu weiteren Gesichtskreisen. Je weiter aber
der Mensch blickt, desto mehr drängt es ihn, höher zu steigen,
desto weniger verfällt er einer platten Zufriedenheit mit sich
selber und den herrschenden Zuständen, und er bleibt nicht
in dem Wahne befangen, dass Verhältnisse, Einrichtungen,
Ansichten usw. — und seien sie noch so widersinnig,
lebensfeindlich, menschenunwürdig — in alle Zukunft bestehen
werden, weil sie bis jetzt bestanden haben.

(Fortsetzung folgt.)

Usthon SSilÄ für unsern „Pressefonds" schon etwas getannSIWCn »IC _ Sind Sie dem „Ausschuss für Finanzierung
und Propaganda des Schweizer Freidenkers" schon beigetreten? —
Nicht? — Jeder Freidenker bringe ein Opfer für den Fortschritt
unserer grossen Sache, jeder nach seinen Kräften I

Der brauchbare Kern der Philosophie.
(Fortsetzung.)

Eine solche Anschauung ist aber offenbar sehr krumm, sobald man
nach realistischer Weise den Menschen als natürlichsten, mit fünf Sinnen
und Denkfähigkeit ausgerüsteten „ Wahrnehmungsapparat " ansieht und
sonach die physikalisch- physiologische Wahrnehmungstheorie akzeptiert.
Dann weiss ich nicht nur, dass ich eine Nase oder eine Grossmutter habe,
sondern kann auch mit allergrösster Wahrscheinlichkeit wissen, wie beide
ausschauen, d. h. wie sie an sich beschaffen sind. Der Phänomenalismus
streckt also, im übrigen selber grösstenteils im Idealismus verbleibend,
dem Realismus sozusagen nur „einen Finger" entgegen. Es wäre
bedauerlich, wenn der Realismus durch solche Spitzfindigkeiten sich in
seiner so klaren Position stören Hesse! — Zur Erwähnung sonstiger idealreal

Kompromisse mangelt hier der Raum.
Ad 4: Eine Gefährdung des Rèalismus durch eine Vermogelung mit

den Formalwissenschaften ist die am meisten zu befürchtende. Der
Ausgangspunkt ist hier die Unbefriedigtheit mit der im Realismus nun einmal

liegenden empirischen, assertorischen Gewissheit für alle empirischen
Tatsachen. Es lohnt sich, bei der Wichtigkeit der Sache hier etwas weiter
auszuholen. Das Grundmotiv bildet die nicht wegzuleugnende Tatsache
eines wissenschaftlichen Bedürfnisses nach einer absoluten Gewissheit, —
wie sie die Formalwissenschaften in apodiktischer Form ja besitzen —
auch für die Wirklichkeitswissenschaften, welche Gewissheit dann zugleich
eine unumstössliche, einfürallemal unbedingt geltende Systematisierung
(endgültige Einordnung in einen wissenschaftlichen Zusammenhang) als
Ziel- und Ruhepunkt ermöglichen würde, ein fertiges System, aus dessen
obersten absolut gewissen Sätzen oder Inbegriffen (Gegenständen) dann
alle Einzelheiten, ebenfalls als absolut gewiss, ganz einfach zu deduzieren
(abzuleiten) wären. Der Wunsch ist ja sehr begreiflich; es fragt sich nur,
ob er erfüllbar sei und er nicht bloss ein idealer oder „frommer Wunsch" sei.

Selbstverständlich ist das, was ich momentan gedanklich im Kopf habe,

mir direkt „gegeben", unmittelbar vorfindbar und empirisch das schlechthin
Gewisseste, für die Erkenntnis das Primäre, von dem aus wir also

weiterzubauen haben. Dagegen sind die Gegenstände der Körpcrwelt
nicht in meinem Kopf, ich weiss von ihnen nicht unmittelbar, sondern
muss ihre ph Existenz aus Wahrnehmungsdaten erschliessen, und zwar
geschieht dies realistisch nach der physikalisch- physiologischen
Wahrnehmungstheorie, der psph Wechselwirkungstheorie vermittels der psycho-
physischen Kausalität, Ursächlichkeit. Beisst mich ein Floh ins Bein, so
habe ich als inneres Erlebnis einen Schmerz, aber das Ding an sich des
Flohes oder den ph Vorgang an sich des Beissens werde ich doch nicht,
wie der Idealismus dies tut, für ein inneres ps Erlebnis halten, sondern
für die äussere ph Ursache der Schmerzempfindung. Dass der Floh die
äussere Ursache war, ist für mich von höchster empirischer Gewissheit
als Schluss aus der Wirkung (Schmerz) auf die Ursache.

Wie das Körperliche, so muss ich nun auch das bei meinen
Mitmenschen vorfindbare Seelische erschliessen, welches doch etwas ganz
anderes ist, als das für mich Bewusstseinsgegenwärtige ; desgl. diejenigen
meiner eigenen Bewusstseinsinhalte, welche bereits in der Vergangenheit
liegen. Kurz alles das, was mir nicht „ momentan intrasubjektiv " bewusst
ist. muss ich irgendwie erschliessen, und es kann für die Resultate eine
empirische, assertorische Gewissheit von jenachdem geringerer bis höchster

Wahrscheinlichkeit beansprucht werden, welche dann von der
formallogischen apodiktischen Gewissheit wesensverschieden und von der oben
erwähnten schlechthinigen empirischen Gewissheit meiner momentanen
Bewusstseinsinhalte dem Grade nach recht verschieden ist.

Diese allgemeine empirische Gewissheit pflegt, wie gesagt, die Wünsche
der Realwissenschaftler, der Vertreter der Wirklichkeitswissenschaften,
nicht ganz zu befriedigen, weil sie keine absolute, sondern nur eine
relative ist, die je nach Umständen geringere, höhere bis höchste
Wahrscheinlichkeit besitzt, aber nie absolut unumstösslich ist. Es dünkte ihnen
zu schön, wenn sie für ihre Rechnungen und Vorausbestimmungen, gleichwie

in der Formalwissenschaft, eine absolute, unbedingte Gewissheit zur


	Ueber den Sinn des Lebens, das Erziehungsziel und die Handgranaten [Teil 1]

