
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 1

Artikel: Die neue Religion

Autor: Szoton, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 DER SCHWEIZER FREIDENKER

dass deren rasche Ausbreitung im Lande den ernsten Bemühungen

der Frauen zu danken war." Über die Feudalzeiten
sagt er: „Die soziale Lage der Zeit und die Vorherrschaft des
Buddhismus und Konfuzianismus arbeiteten Hand in Hand,
um die Unterdrückung der Frau herbeizuführen". Die Analogie
zwischen den Erfahrungen der japanischen Dame und ihrer
europäischen Schwester ist ausserordentlich. (Es gibt noch
eine Analogie, nämlich zwischen der Haltung der buddhistischen

Priester und jener der römisch-katholischen Priester im
Mittelalter oder selbst im heutigen Süditalien. „Der Sünden
des gegenwärtigen Priestergeschlechts", sagte Count Okuma
gelegentlich eines Interviews, „sind viele, und die Hölle, von
der sie predigen, ist ihresgleichen bereitet". „Die Mehrzahl der
Priester ist gänzlich entartet und hoffnungslos unwissend".)

Man betrachte die beiden folgenden Bilder ; das eine stammt
aus dem Jahre 2000 v. Chr. und das andere aus dem Jahre
des Heils 1850:

1. Bild. Zweitausend Jahre vor der christlichen Zeitrechnung

„war die Frau in Egypten freier und geehrter, als sie
es jetzt in irgend einem Lande der Welt ist. Sie war die
Herrin des Hauses Sie erbte in gleicher Weise wie ihre
Brüder und hatte die freie Verfügung über ihr Eigentum. Sie
konnte gehen, wohin sie wollte, und sprechen, mit wem sie
wollte. Sie v/ar .rechtlich dem Manne gleich', wie M. Paturet
sagt, ,sie hatte die gleichen Rechte und genoss die gleiche
Behandlung'. Und dieselbe Autorität bemerkt, dass sie nicht
als Mutter, sondern als Weib als ein Wesen von gleicher
Würde derart geehrt wurde. Die Polygamie bestand in der
Theorie; indessen konnte die erste Frau im allgemeinen in
ihrem Ehevertrag genaue Bedingungen stellen, welche diese

verhinderten. Die Inschriften zeigen, sagt Maspero, dass sie
bis ans Lebensende ,die Geliebte ihres Gatten und des Hauses
Herrin blieb'".

2. Bild. In dem erleuchteten Boston konnte um das Jahr
1850 (unter dem allgemeinen englischen Rechte) die Frau kein

Eigentum innehaben, weder ererbtes noch verdientes. Eine
Frau, gleichviel ob verheiratet oder ledig, konnte weder ein
Vertrauensamt, noch ein Machtamt bekleiden. Sie wurde nicht
als Bürger anerkannt. Der Stand einer verheirateten Frau war
wenig besser als der eines Dienstboten. Infolge des
allgemeinen englischen Rechtes war ihr Gatte ihr Herr und Meister.
Er hatte allein auf sie und ihre Kinder zu achten, ihrer
Unmündigkeit wegen. Er konnte sie bestrafen, „mit einem Stocke,
nicht dicker als dieser Daumen", und sie konnte nicht gegen

Der brauchbare Kern der Philosophie.
Die folgende Skizze beabsichtigt, in möglichst allgemein verständlicher

Weise die Voraussetzungen der Philosophie, ihr Ziel und den Weg zu ihr
zu zeigen, um dann auf ihren brauchbaren Kern, als die Hauptsache, zu
kommen.

I.

„Philosophie" bedeutet wörtlich übersetzt: Liebe zur Weisheit. Es

ist ein Sammelbegriff für einen weitreichenden Komplex (Zusammenhang)
wissenschaftlicher Disziplinen, welche untereinander sehr verschiedenartig
sind. Sie werden vereint unter dem Gesichtspunkte, welcher das Ziel in
sich enthält: Philosophieren ist das die Hülfen aller Einzelwissenschaften
zusammenfassende Streben nach einer menschenmöglich richtigen
Welterfassung, und die Philosophie wäre, wenn sie in ihrem Erkenntnisziel
einen Abschluss erreicht hätte, die endgültige wahre Welterfassung. Eine
der bekanntesten Definitionen (Worterklärungen) gab Kant: „Philosophie
ist die Wissenschaft von den Grenzen der Vernunft", d. h. etwa: die
Philosophie sucht innerhalb der menschlichen Vernunft, soweit es ihr
vermittels des an sich beschränkten Denkens möglich ist, sich ein richtiges
Bild von der Welt zu machen. Man möchte natürlich gerne erkennende
Gewissheit und Wahrheit über die Verhältnisse der Wirklichkeit, in welcher
unser Leben sich abspielt, haben, um Stellung zu nehmen.

Wenn nun auch ein jeder, der aus persönlichem Bedürfnis
unvoreingenommen nach einem abgerundeten grundlegenden Wissen sucht, als

angehender Philosoph anzusehen ist, so stösst doch die beabsichtigte
Erreichung von gesicherten Erkenntnissen auf besondere Schwierigkeiten.
Der ausserordentlich grosse gegenständliche Umfang des in Betracht

ihn klagen. Er war der Eigentümer von allem, was sie
einbrachte und verdiente. Sie hatte keine persönlichen Rechte
und konnte kaum die Seele ihr eigen nennen. Ihr Gsmahl
konnte ihr die Kinder stehlen, sie ihrer Kleidung berauben
den Familienunterhalt vernachlässigen: es gab keine Rechtshilfe

für sie. (Schluss folgt.)

Die neue Religion.
Die neue Religion, mit der Herr Prediger G. Tschirn in

Wiesbaden uns bescheren will, und die von dem „ unfehlbaren
Autoritäten - Konzilium " als für das Freidenkertum unerlässlich-

anerkannt worden ist, lässt als Formalprinzip die „freie
Selbstbestimmung" zu. Bestimmen wir also selbst und
beurteilen wir, wie die frischgebackene Religion mit den
Gedanken und Empfindungen eines Freidenkers in Einklang zu
bringen ist.

Es heisst: „Ein Bekenntnis freien Denkens ohne
Dogmenzwang" und: „Ich beuge mich in Ehr furcht vor der
ewigen Macht, die erhaben über den Rahmen einer menschenähnlichen

Persönlichkeit " Mit anderen Worten: Du
darfst sehen, hören, riechen, schmecken, ganz frei, ohne Zwang,
aber lasse Dir zuerst den Kopf abschneiden. — „ Ich beuge
mich in Ehrfurcht". Vor wem? Vor keiner menschenähnlichen

Persönlichkeit! Eine menschenähnliche Persönlichkeit
wäre noch etwas, das, wenn nicht unmittelbar, jedoch
vorstellungsweise unseren Sinnen zugänglich ist, also etwas,
worüber wir noch urteilen, d. h. frei denken können. Man
empfiehlt uns aber, an eine Macht zu glauben, die unsern Sinnen
ganz unzugänglich, unseren Gedanken daher vollständig un-
fassbar ist. Das Freidenken gehöre also in die Rumpelkammer
und man müsse sich danach und auf Empfehlung der
Monisten - Autoritäten vor dem unfassbaren Gespenst in
Ehrfurcht beugen. — Gewiss, jeder von uns, wenn er an die
'Grenze seines Erkenntnisvermögens gelangt, bleibt mehr oder
weniger in Staunen und Bewunderung vor dem „Unfassbaren"
stehen. Und wenn es Herrn G. Tschün beliebt, sich vor diesem
in Ehrfurcht zu beugen, so ist es seine persönliche Sache. —
Auch können wir nichts dagegen einzuwenden haben, wenn
er auf Grund dieses Kniebeugens die alte protestantische Kirche
in eine neureformierte Form zu bringen sucht, die jedenfalls
vom Freidenken so absticht wie das „ Himmelreich " von der
Menschenerde. Allein welche freigeistige Zumutung, dass die

„ Freidenker "- Autoritäten (Häckel -Forel) diese Religion uns
Freidenkern anempfehlen

kommenden Gebietes, das riesige Kunterbunt der vorhandenen phil-
Literatur, die verschiedensten Veranlagungen der einzelnen Autoren, das

krasse Gegenübertreten der mannigfaltigsten Richtungen, das jeweilige
persönliche Besserwissenwollen, dann der Umstand, dass von mancher
Seite imvorhinein unsachliche Einzelzwecke, welche den Blick für „das
Ganze" nur trüben können, verfolgt werden, bringen es fertig, dass das

heutige Gesamtbild der philosophischen Situation ein höchst trauriges und
abstossendes ist; trotz ausgedehnter Erörterungen in Fachwerken ist auch
nicht einmal dort eine nähere Uebereinstimmung über das Wesen der
Philosophie zu finden. Ausser einem selbständigen Sinne, der beim
Studium der widersprechendsten Systeme sich nicht selbst verliert, gehört
zum erfolgreichen Betriebe philosophischer Studien wohl eine gewisse
angeborene Veranlagung zu konsequentem wissenschaftlichen Denkenkönnen

und Denkenwollen, und neben eiserner Energie und Hingabe an
einen Zweck, welchem praktischgeschäftliche Erfolge fern liegen sollten,
ist ein riesiger Zeitaufwand unvermeidlich, denn es liegt für den
Philosophiebeflissenen eine Nötigung vor, sowohl auf die letzten Gründe und
Grenzen unserer Erkenntnisfähigkeit zurückzugehen, als auch in die
Geschichte der Philosophie sich einzuarbeiten, als auch die Einzelwissenr
schaffen in Betracht zu ziehen; dann verbleibt noch die Aufgabe, die
durch originales Durchdenken gewonnenen Ergebnisse mit einander möglichst

in Einklang zu bringen durch Aufstellung von ganz allgemeinen,
auf alle Zweige zutreffenden Prinzipien, sodass schliesslich aus dem

Studium der Einzelheiten (aus der Analysis, Zerlegung) und nachfolgender
gedanklicher Zusammensetzung (Synthesis). alles gewonnenen Materials
ein widérspruchsloses harmonisches Abbild der wirklichen Welt sich
ergibt, eine universale Theorie der Welt, als das Resultat streng theoreti-



DER SCHWEIZER FREIDENKER 3

Weiter: „Ich glaube aus ganzer Denkens- und Gemütskraft

an das anfangslose, unendliche, lebendige höchste
Wesen". Wiederum alles was meine Gedanken nicht erfassen.

Das reinste Gespenst, ein Revenant, eine Wiederkehr ins Mittelalter,

zum heiligen Ausspruch des heiligen Augustinus: Credo

quia absurdum. Persönliche Sache des Herrn Tschirn ist es

wiederum zu sagen: „Ich glaube — — " Macht er aber aus
diesem Satz eine „Religion", d. h. will er dazu eine Gemeinschaft

bekehren und verpflichten, so nimmt dieser Satz die
Form des Imperativs: „ Du sollst glauben! " an. Und welchem
freidenkenden Menschen lässt sich ein solcher Imperativ
aufbinden? So wenig wie „ Du sollst lieben! ", „ Du sollst hoffen! "
oder liebe X oder Y " oder „ Beuge Dich in Ehrfurcht " u. dgl.
Es sind meines Erachtens weniger die Dogmen für sich als
vielmehr die Imperative, mit denen diese Dogmen behaftet
sind, die zu den Religionskämpfen und der Inquisition des
Mittelalters führen, Imperative von Glauben, Hoffen und Lieben,
die unter dem Mantel der Religion leicht in Pest, Hunger und
Krieg ausarten. Es ist ja gerade das Widersinnige eines solchen
Imperativs : „Ich glaube — " oder: „ Du sollst glauben — ",
das allen Religionen zugrunde liegt, welches die Folgeerscheinungen

des Hasses und der Unduldsamkeit bis zur Vernichtung
in sich einschliesst. Man befehle oder empfehle einem, mit
den Augen zu hören oder mit den Ohren zu sehen, und bevor
das zustande kommt, vergehen diesem das Hören und das
Sehen. Gerade so führt der Grundsatz jeder Religion und
der von G. Tschirn : „ Du sollst glauben " oder „ Ich glaube "

zur Unterdrückung jedes freien Gedankens und jeder freien
Regung.

„Ich glaube aus ganser Denkens- und fxtmüiskraft — "

Es bleibt hiermit für unsere Sinnen, für das „jammervolle
Irdische " nichts übrig, unsere ganze Kraft muss nur noch dem
einen Ziel, dem „ Himmelreich", dem unfassbaren, unendlichen
und anfangslosen Gespenst zugewendet und geopfert werden.
Und hiermit wird einem heuchlerischen Pharisäertum Tür und
Tor geöffnet, ein Pharisäertum, das jede „wahre" Religion in
sich einschliesst. Und wo noch die Kraft zur Selbsterlösung
durch eigene Vernunft hernehmen, von der Herr Prediger
Q. Tschirn einleitend spricht? Nein! Nicht einmal die alten
Religionsstifter muteten ihren Gläubigen so viel Sklavensinn zu.

ti. Szoton.

Der Krieg als Lehrmittel für unser Volk.
Die „ Emmenthaler Nachrichten " schreiben in ihrer Num mer

vom 7. Februar 1918 unter obigem Titel u. a. folgendes:
„Hat die Kirche günstigen Einfluss erhalten? Das ist

schwer zu sagen. Die kirchlichen Früchte reifen langsam.

Viele hat eine augenblickliche Erregung ergriffen. Es kamen
viele zur Kirche, die man lange Jahre nicht mehr gesehen hat.
Wie sie sich aber an den Kriegslärm gewöhnten, da ist einer
und der andere zurückgeblieben. Sie alle sind wieder taub
geworden.

Das religiöse Leben hat gewonnen. Die Religion ist ein
Fundament, das stärkt in den Stürmen des Lebens. Gott hat
den Krieg nicht gemacht ; aber er will der Menschheit durch
diesen Krieg einen neuen Weg bahnen, der aufwärts fährt.
Die Verwüstungen sehen wir wohl, aber den Segen können
wir noch nicht erkennen. Wir wollen uns besinnen auf
unsere Würde, Mannhaftigkeit und Schweizerstolz. Ein jeder
fange bei sich an, zu beherzigen, was der Krieg lehrt." — —

Es ist schade, dass viele immer nocht nicht mehr daraus
gelernt haben. Diese ewige Phrasendrechselei! Nach bald
vier Jahren dieses furchtbaren Massenmordens kommt man
immer noch mit der alten Phrase, der „ Zuchtrute Gottes."
Wirklich eine „ göttliche " Erziehungsmetode. Es wäre nun
doch einmal an der Zeit, mit diesen dummen Geschichtchen
aufzuräumen. Viele andere haben doch etwas gelernt, d. h.,
was sie schon wussten, hat sich bestätigt, dass uns die Kirche
und alles Beten zu Gott nicht helfen kann, die Kirche, die ja
selbst Mitwirkende an diesem Elend ist. Sie haben auch
gelernt, dass gerade durch diesen Nationalitätenstolz das Dümmste,
was es gibt, der Krieg mit all diesem Elend heraufbeschworen
wurde, und weiter wütet. Krieg und Pfaffentum gehören
längst nicht mehr in unsere Zeit. Aufwärts, vorwärts wollen
wir streben, aber nicht durch schöne Phrasen und Ausüben
von Schandtaten, sondern durch ein friedliches Zusammenleben
und produktives Zusammenarbeiten. — Ob Schweizer oder
Deutscher, Franzose oder Belgier, Chinese oder Neger, was
hat doch das zu bedeuten ; Menschen sind wir und als
ehrliche Menschen wollen wir leben, indem wir einander gegenseitig

lieben, ehren und achten und Hand in Hand am
Gesamtwohl der Menschheit arbeiten. Dann haben wir ein
Paradies auf Erden, das mehr wert ist .als auf einen zweifelhaften

Himmel im Jenseits zu hoffen. E. K.

Aus der freigeistigen Bewegung.
Eine im Februar 1918 neu gegründete

Gesellschaft für ethische Kultur.
Diese Vereinigung ist in Ölten ins Leben getreten. Sie gibt
eine Sammlung freigeistiger Schriften heraus im Verlag
eines der Mitbegründer der Gesellschaft, Hermann Hambrecht
in Ölten. Anmeldungen zum Beitritt in die Gesellschaft sind
auch an diese vorgenannte Stelle zu richten. Im 1. Heft der
freigeistigen Schriften: • Der freie Mensch, von Ed. Lichthammer
(aus dem im Freidenker vielleicht gelegentlich einige Sätze
abgedruckt werden könnten) wird zum Programm der
Gesellschaft für ethische Kultur folgendes gesagt : Alle, die heute

icher Philosophie- Die praktische Philosophie oder die praktische Welt-
Jder Lebensanschauung befasst sich alsdann mit dem Handeln nach den
»efundenen theoretischen Richtlinien. Theoretische und praktische Philosophie

vereint, sind die Grundlage unserer gesamten Kultur. Hartmann:
,Die Forderung Piatons, dass die Philosophen die Welt regieren sollen,
st keine Chimäre ; sie ist schon immer wahr gewesen und wird es immer
nehr werden; der philosophische Geist ist imstande, für den Fortschritt
1er Welt (der Kultur) Direktiven zu geben."

Nietzsche: „Die eigentlichen Philosphen sind Befehlende und Gesetzgeber;

sie bestimmen erst das Wohin und das Wozu des Menschen."
Daran ändert nichts, dass die Philosphie zeitweilig dem Drucke derVer-
lältnisse nachgebend z. B. im Mittelalter unter dem Schutze der Klöster
itehend genötigt war, ein ihr unziemliches Pfaffengewand zutragen: die
iogen. scholastische Philosophie.

Die wahre Philosophie, so kann man sagen, fängt da an, wo der
unbedingte Respekt vor Autoritäten aufhört, wo insbesondere der Mensch
lie metaphysisch-konfessionellen Kinderschuhe abgelegt hat und als selb-
itändiger und ehrlicher freier Denker sich der umgebenden Welt, welche
hn selber in langer Entwickelung hervorgebracht hat, unbefangen
gegenüberstellt, ihre „Rätsel" entdeckt und sich eine durch wissenschaftliche
Erkenntnisse begründbare Welterfassung zu erarbeiten versucht. „Unsere
Jniversitäten waren einst Stätten, welche den freien Gedanken bewusst
legten und pflegten, welche ja zuweilen auch den Kirchen und den Staats¬

regierungen trotzten (Tönnies im „Freien Wort" 1. XII. 1914 S. 451 ff)"
Heutzutage werden der rücksichtslosen Wahrheitsforschung leider wiederum

die mannigfaltigsten Hindernisse in den Weg gelegt. Insbesondere
der offiziellen resp. Universitätsphilosophie schreiben Staat und Kirche,
hier Hand in Hand gehend und wie zwei Auguren lächelnd über die
Hülflosigkeit und Widerstandslosigkeit der grossen Masse sich die Hände
drückend, solche Ziele vor, welche in erster Linie ihnen selbst und der
Begründung ihrer Herrschaft dienen ; vor gewaltsamen Massregelungen
des freien Denkens pflegen sie beide hierbei gelegentlich nicht
zurückzuschrecken.

Unter dem verwendeten Ausdruck „ehrlich* möchte ich im besondern
verstehen: unvoreingenommen, auf eine wahre und richtige Erkenntnis
als Selbstzweck abwartend angelegt, mag deren Endergebnis hinauslaufen,
wohin es wolle. Hartmann : „Wem nicht die Erkenntnis Selbstzweck ist,
der tut wohl, der Philosphie fernzubleiben!" Schopenhauer: „Die
Elendesten unter den Elenden sind diejenigen, welche behufs Brotgewinn
philosophieren." Als warnendes Beispiel steht da die konfessionelle
Metaphysik, die Lehre von einer sogen, „jenseitigen" Welt im Himmel, Hölle
oder Fegfeuer. Sie war von jeher ein höchst lukratives Geschäft. „Das
freie Wort" konstatierte einmal, dass allein in Deutschland „den Armen
am Geiste" auf den Totenbetten jährlich von Priestern und Nonnen etwa
400 Millionen Mark abgeknöpft werden für das Vèrsprechen auf bessere
Plätze im Himmelreich; man erinnere sich auch an den Ablasshandel!


	Die neue Religion

