Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 5

Artikel: Brauchen wir noch Religion? : [Tell 3]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tit. Sehweiz. Landeshibliothek, Bern

IV. Jahrgang

Luzern, 1. Mai 1918

Nummer 5

Abonnementspreis:
Schweiz: Jahrlich . . Fr, 4.—
Halbjihrlich Fr. 2.—

Der Schweizer Freidenker

Organ des Schiweizerischen Freidenkerbundes und des
Schweizerischen Monistenbundes

Insertionspreis:
Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Ausland: Jihrlich . . Fr. 5.—

Bei Wiederholung weniger.

Erscheint halbmonatlich Wahrheit Ll S'ceiheit Ll S'viede Postcheck-Konto VII/1033
Mit Freiheit nicht briiste dich, rehglosen_Glaub'en'untersc}'leldet sm.h fier profane ab_er dadurch,
Wohl aber riiste dich dass er nicht wie jener seine Befriedigung im Widerspruch
Zum Kampf gegen das Schlechie; -zum Wissen findet, sondern dass er nur dariiber iinausgeht,
Dann fust du das Rechte; aus bekannten Tatsachen auf unbekannte schliesst. Das Wissen
Dann mag’s dir gelingen, allein macht den Forscher noch nicht aus. Dazu gehdrt noch
Dich frei zu ringen. E. Br.

Brauchen wir nech Religion?
Vortrag, gehalten im Lessingbund (Vereinigung fiir freigeistige Kultur),
von Ed. Lauterburg.
(Fortsetzung statt Schluss.)

I
Wodurch kann die Religion erset:t wcerden?
Georg Kiifer sagt irgendwo in seinem , Seelchen “:

L,Es lebt ja jede Seele auf der Welt
Im Glauben, den sie fiir den besten hdlt.

Hier Kraft zu sparen, diinkt mich niemals kiug:
Ein halber Glaube scheint mir ein Betrug,

Zih, wie das Alte eingewurzelt ist,
Hiit dich, dass er dir nicht das Mark zerfrisst.“

Diese Verse zeigen, wie wenig es darauf ankommt, was
man glaubt; wohl aber darauf, dass der Glaube etwas Spon-
tanes, aus dem eignen Innern Gebornes und nicht etwas leicht
Abstreifbares oder gar Erzwungenes ist. Jeder einigermassen
gebildete Mensch muss seine Weltanschauung haben; und
wenn er gewissenhalt ist, wird er nicht ruhen, bis er die hat,
die nicht etwa der Ueberlieferung seiner Umgebung oder seinen
Wiinschen, sondern seiner Vernunit am besten entspricht. Denn
mit den Skeptikern, die alle Wahrheit fiir relativ halten, und
den Opportunisten, die sagen, es habe der Verfechter irgend-
einer Weltanschauung von seinem Standpunkt aus recht, wollen
wir nichts gemein haben.

Da zeigt es sich nun, dass manchmal Leute mit festem
religiosem Glauben kein Quentchen profanen Glaubens haben,
und umgekehrt. Ich kenne gebildete Personen, die nach dem
Grundsatz ,Credo quia absurdum* auf religiésem Gebiete die
unwahrscheinlichsten Dinge glauben, obschon ihr Glaube dabei
durchaus keine greifbaren Anhaltspunkte findet. Im gleichen
Augenblick aber, da sie z. B. an die Jungfraugeburt Christi
glauben, lachen sie einem ins Gesicht, der ihnen von einer
bisherige Errungenschaften iiter den Haufen werfenden mo-
dernen Entdeckung oder Erfindung berichtet, -auch wenn sie
von glaubwiirdigen Leuten bestitigt wird. Es ist, als wiren
jene Himmelsgliubigen und Erdzweifler stolz auf ihren Glauben
an {ibernatiirliche und schimten sie sich des Glaubens an natiir-
liche Dinge.

- Dieser profane Glaube, hauptsichlich das Ahnungsver-
mogen auf wissenschaftlichem Gebiete, kann aber von sehr
grosser Bedeutung fur den Fortschritt der Wissenschait und
das Wohl der Menschheit werden. Halte Lombroso z. B. nicht
trotz der Verhohnung seiner Kollegen daran geglaubt, dass die
Pellagra vom Genuss schlechten Reises herrithre, so hitte er
diese Krankheit nicht 8o wirksam bekdmpfen kénnen. Vom

das Gefithl fiir die Grenze zwischen moglich und unmdglich
und die Einbildungskraft, welche sich das Mégliche bis in die
fernsten Erscheinungen des Naturlebens auszudenken vermag.

Selbstverstiandlich aber hat ein solch wissenschaftlicher
Glaube nichts zu schaffen mit der Lehre, die sich , Christliche
Weissenschafi* nennt. Wenn Mrs. Eddy Krankheit, Tod und
Siinde fiir keine Wirklichkeiten hielt, sondern fiir irrige Vor-
stellungen, die beim richtigen Glauben an die Uberwindbar-
keit jener Ubel verschwinden, so wiisste ich nicht, was an
diesem QGlauben wissenschaftlich wire. Jedenfalls hat Mrs.
Eddy es unterlassen, an ihrer eignen Person zu beweisen, dass
das Sterben ein ,Unfug® ist; liegt sie doch schon seit ein
paar Jahren im Grabe, ohne dass sie durch das darin ange-
brachte Telephon ihren Bekennern von ihrem weitern Dasein
Kenntnis gegeben hitte. ,

Noch weniger kann Anspruch auf Wissenschaitlichkeit er-
heben, das von Otoman Hanish aus der Zarathustra-Religion
in die Neuzeit versetzte Masdasnan-System, nach welchem
der Atem als die von aussen in das Innere des Menschen eir-
stromende goéttliche Lebenskraft das Allheilmittel fiir alle kor-
perlichen und geistigen Unvollkommenheiten ist.

Die Vereinigung ernster Bibelforscher, endlich be-
hauptet freilich, die Offenbarung der Bibel sei vernunft-
gemdss. —  Von dem, was sich die ernsten. Bibelforscher
aber als Vernunit vorstellen, kénnen wir uns einen Begriff
machen, wenn wir in ihren Biichern lesen, Adam sei im
Jahre 4128 vor Chr. geboren, dann habe eine , Erste Heils-
ordnung “ bis zur Sintflut gedauert, eine , Zweite Heilsord-
nung “ oder die ,gegenwirtige bose Welt“ gehe jetzt ihrem
Ende zu, und in wenigen Jahren — eigentlich wire das Jahr
1914 in Aussicht genommen gewesen — werde das , Tausend-
idhrige Zeitalter* oder die ,Periode der Herrschaft Christi“ an-
brechen, die mit Gewalt Gerechtigkeit auf Erden schaffen werde.
All das sehen die ernsten Bibelforscher in den verschiedenen
Abteilungen in einer der dgyptischen Pyramiden sinnbildlich vor-
gezeichnet. _

So wenig als an das Wiederaufleben eines verniinitigen
Christentums in diesen nicht nur jeder Wissenschaftlichkeit,
sondern sogar schon jeder Logik spottenden Hirngespinsten,
vermag ich zu glauben an eine allgemeine christliche Renais-
sance, wie sie P.de Mathies in ,Wissen und Leben“ v. 15. Mai
1917 voraussieht. Er sagt dort: ,Die moderne Gesellschaft
scheint mir nicht auf den Unglauben, aui Religionslosigkeit
eingestellt, wie oberflidchliche Beobachter der Zeitstromungen
manchmal behaupten. Vielleicht ist die Welt heutzutage sogar
christlicher als vor etwa hundert Jahren, trotz Weltkrieg und
allem, was damit zusammenhingt. Die Zerstérung so vieler



18

DER SCHWEIZER FREIDENKER

materieller Giiter weist die Menschen unwillkiirlich auf den
Wert der unverginglichen seelischen Besitztiimer hin“. Wie
dilettantenhaft dieses Orakel ist, geht schon daraus hervor,
dass de Mathies so tut, als ob nur das Christentum die seeli-
schen Besitztiimer retten kénnte, und als ob der Krieg nicht
ausser den vielen materiellen Giitern noch viel wertvollere
geistige zerstort hitte, als da sind: den Willen, feierlich ge-
gebene Versprechen zu halten, die Menschlichkeit selbst im
Verfolgen eines Feindes, den Glauben an den Sieg des Guten.

Nach Hermann Kutter wire eine solche Wiedergeburt des
Christentums zu erreichen, wenn die Menschen an Stelle der
Kirchlichkeit und der Religion das Evangelium setzten.

Ueber die kirchlichen Zeremonien konnten wir Ausser-
kirchlichen nicht schirfer urteilen als Kufter. Ho6ren Sie, was
er in seinem Buche ,Wir Pfarrer«?) sagt:

»oind unsere Sakramente heute etwas anderes als heid-
nische Kultushandlungen mit christlichem Inhalt? Wo ist der
Schaden unsres offiziellen Priestertums grosser, schreiender
als hier? Ach was sollen wir des lingern davon reden — von
diesem Gegenstand des bosen Gewissens unter den Pfarrern,
an dem wir uns lieber scheu herumdriicken, weil es gar zu
gefahrlich ist, von ihm zu reden! Hier liegt der wunde Punkt
unseres offiziellen Pfarrertums offen zutage. Aber gerade dieser
Punkt ist es auch, der unsrem kirchlichen Publikum besonders
heilig und teuer ist; denn die Sakramente sind noch das einzige
Feste im Wandel, dem auch die Kirche sich nicht zu ent-
ziehen vermochte, da sprechen die heiligen Giiter des Christen-
tums ohne die Vermittiung menschlicher Auffassung zu uns
— so sagen sie —, nimmt man uns auch die aus unsrer
Wertschitzung fort, so zerreist das einzige Band, das uns noch
an die Kirche fesselte. Dann — o sprechen wir es weiter aus,
das Furchtbare, das darin liegt —, dann kommt die Kirche in
Gefahr, unsre eigene Stellung, unser Einkommen! Liebe Amts-
brider, wir ertragen die Schmach nicht, die in dieser scho-
nungslosen Wahrheit liegt, wir verhiillen unser Haupt, wéhrend
eine brennende Réte unser Gesicht bedeckt.

Was sollen wir weiter sagen von unserem Religionsunter-
richt in Schule und Kirche, den man von den Pfarrern von
amtswegen verlangt? Von dieser religiésen Massenabfiitterung
lebendiger Kinderseelen in ldcherlich kurzer Zeit? Was von
dem Konfirmationsgeliibde, was von der ,Feier* der Konfir-
mation iiberhaupt? Lasst mich schweigen. Alles das ist schuld
daran, dass unsere Wirksamkeit keine Friichte bringt . . . .

') Hissel, Leipzig, 1907.

Nicht weniger scharf als iiber die Kirchlichkeit urteilt merk-
wiirdigerweise Pfarrer Kutter {iber die Religion selbst. Horen
Sie, was er dariiber in seinem Buche ,Das Unmittelbare“ *) sagt:

»Die Religion knechtet und driickt nieder, aber sie erhebt
nicht und entwickelt nicht. Sie quillt nicht in den Herzen auf,
warm und natiirlich, sie ist keine menschliche Anlage . . . .
Es geschah immer im Namen der Wahrheit, wenn sich gegen
die blosse Religion, das heisst gegen das Ausgeliefertsein an
die unverstandene Autoritit eines gottlichen Wesens, mag dieses
nun in heidnischer oder in christlicher Form aufgefasst werden,
die Stimme der Menschlichkeit erhob. Die Religion steht nur
tiber, nicht aber in unserem Geistesleben, und eben deswegen
ist sie die grosste, aber auch die falscheste Macht . . . Die
grossten Scheusale berufen sich wie die Wohltater der Mensch -
heit auf die eine und selbe Religion . . . Ist die Erwihnung
zum Beispiel des Vertilgungskrieges gegen die Albigenser,
oder der Bartholomiusnacht, ist auch, um gerecht zu sein,
die des Servetschen Scheiterhaufens nicht genug, mehr als
genug, um die ebenso wahre als schreckliche Tatsache zu
beweisen, dass die Religion auch in der Christenheit mit den
bosesten Trieben des Menschenherzens Verbindungen ange-
kniipit und dieselben in ihre Dienste gezogen hat? Woher

kommt in den kleinen Kreisen unseres ruhiger gewordenen

frommen Lebens jene Unwahrhaitigkeit, jene Rinkesucht, jene
Heuchelei, die wir alle kennen — wird sie nicht direkt gross-
gezogen von dem bloss dussern Verhiltnis, in welchem unsere
Frommigkeit zu Gott steht, von der aus Unverstindnis und
Angst gebornen Unsicherheit, die uns peinigt — also von der
Religion.« (Schluss folgt.)

Freies Denken und ifreies Empfinden.
(Fortsetzung — s. Nr. 2 vom 15. Mirz.)

Unsere Aufgabe. Freies Denken und freies Empfinden
sind — wie bereits gesagt — eng miteinandcr verbunden und
milssen auch zusammengehen, um einen Rickfall zu verhin-
dern. Die Gedanken sind einerseits der logische Ausdruck
der Empfindungen; — oder werden es — wenn sie von aussen
kommen — durch Assimilation. Anderseits wirken die ersteren
im orientierenden und veredelnden Sinne auf die letzteren —
der eigentliche Inhalt des Lebens — ein und vermdgen hier-
durch den Menschen auf eine hohere Lebenspotens zu bringen.
Die Aufgabe des Freidenkertums miisste daher nicht nur im
Niederreissen alter, sondern noch mehr im Aufbauen neuer

?) Die Stelle ist einem Auszug Kutters aus seinem Buch e im ,Schweizer-
land“ vom Mirz 1916 entnommen.

e . e S S e B e e O el O e P Rttty

- Der brauchbare Kern der Philosophie.

Hauptsichlich von vier Seiten ist der Realismus gefahrdet, und zwar
durch versuchte Hineinmengungen von 1. metaphysischen, 2. momsllschen,
3. phinomenalistischen und 4. von formalistischen Ideen.

Ad 1: Namentlich unter dem Titel ,transzendentaler Realismus“ ver-
steckt (recte metatranszendentaler Realismus), finden wir Systeme vor,
welche stark mit metaphysischen Elementen durchsetzt sind, imbesondern
insofern, als metaphysische Ursachen in die reale Wirklichkeit {iberall
hineinspielen sollen. Als abschreckendes Beispiel stehen da die in son-
stiger Beziehung so vorziiglichen und klaren Werke Hartmanns. Die
metaphysischen Einzelheiten sind darin teilweise, z. B. bei der Erorterung
der Dynamik, — offenbar mit Absicht — so ,versteckt“, dass sie nur
dem Kenner sich als solche herausstellen. Der Ausdruck ,metaphysische
Ursache* kommt z. B. in den zirka 20 Binden nur an einer einzigen
Stelle*) vor, und doch handeln alle diese Werke in der Hauptsache von
»metaphysischen Ursachen der Wirklichkeit “, sie , wimmeln“ davon, aber
bei naturwissenschaftlichen (ph + ps) Erorterungen meist recht verdeckt.
Ein solches Vorgehen kann freilich nur dazu dienen, den rechten Realis-
mus zu diskreditieren!

*) Die Ausfiihrungen des Verfassers diirften im besonderen als grund-
legende Beantwortung auf die ,Umfrage iiber die Zukunftsaufgabe des
Deutschen Monistenbundes, 112 Seiten“ gelten, der sich zurzeit eimge-
standener Weise auf der Suche nach 'einer haltbaren , Welterfassung “
befindet. D. Red.

*¥) Geschichte der Metaphysik II. 488.

Ad 2: Eine Unerldsslichkeit des echten Realismus ist die Dualitit,
die Zweiheit von Aussenwelt und Innenwelt. Dies entspricht indessen
nicht unserm angeborenem Gefiihlsbediirfnis nach Einheit, nach einem
monistischen Prinzip der Welt. Solange der naive Mensch im téglichen
Leben nicht beginnt iiber die Welt zu reflektieren, besitzt er allerdings
das absolute Gefiihl einer Einheit der Welt, und erst die Reflexion, das
Nachdenken, kann ihn stutzig machen. Es fragt sich also nur, ob dieses
Einheitsbediirfnis auch wissenschaftlich erfiillbar ist. Die von unserer’
Seite ausgeschlossene Metaphysik erreicht eine gewisse Einheit ja sehr
leicht, indem sie beide Wirklichkeiten, die Aussen- und die Innenwelt,
auf einen einzigen metatranszendentalen Wesensgrund jenseits aller Er-
fahrung zuriickfiihrt; also z. B. auf einen gottlichen Schopfer. Mit dieser
Erklirung durch ein noch unerklirlicheres Meta ist aber doch wenig ge-
wonnen oder geleistet; selbst wenn sie fiir Metaphysiker annehmbar wire,
erhebt sich nun die miissige Frage nach dem Ursprunge Gottes, nach der
Ursache des Meta selber von neuem. Die sogenannte metaphysische
Identitatstheorie weisen wir entschieden ab. Ferner gibt es da zwei
recht landliufige Methoden, welche je eine Seite der Wirklichkeit einfach
zu unterdriicken versuchen.

Der Materialismus bestreitet die selbstdndige, eigentiimliche Realitét
des Psychischen und will in ihm nur eine spezielle Art von physischen
Vorgingen sehen. Das Psychische wird sonderbarster Weise als eine
physische Funktion (z.B. als Gehirnvorginge) bezeichnet. Fiir diesen
Standpunkt gibt es nur eire Art von Realitit, welche die Welt aufbaut,
nimlich die physische. Also ein Monismus des Physischen! So voll-
kemmen berechtigt der Materialismus als grundlegendes Prinzip zur Er-
forschung der physischen Natur ist, so kann er doch offenbar nicht als



	Brauchen wir noch Religion? : [Teil 3]

