
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 5

Artikel: Brauchen wir noch Religion? : [Teil 3]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tit. Schwei/.. 1 .nndesbibliotliek, Bern

IV. Jahrgang Luzern, 1. Mai 1918 Nummer 5

Der Schweiz
Abonnementspreis :

Schweiz: Jährlich Fr. 4.—
Halbjährlich Fr. 2.—

Ausland : Jährlich Fr. 5.—

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen jreidenHerbnndes nnd des

Schweizerischen Monistenbnndes

Insertionspreis :
Die einspaltige Petitzeile oder

deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.
Postcheck-Konto VH/1033"Wahrheit ** Freiheit « friede

Mit Freiheit nicht brüste dich,
Wohl aber rüste dich
Zum Kampf gegen das Schlechte;
Dann tust du das Rechte;
Dann mag's dir gelingen,
Dich frei zu ringen. E. Br.

Brauchen wir noch Religion?
Vortrag, gehalten im Lessingbund (Vereinigung für freigeistige Kultur),

von Ed. Lauterburg.
(Fortsetzung statt Schluss.)

III.
Wodurch kann die Religion ersetzt werden

Georg Küffer sagt irgendwo in seinem „ Seelchen " :

„Es lebt ja jede Seele auf der Welt
Im Glauben, den sie für den besten hält.

Hier Kraft zu sparen, dünkt mich niemals klug :

Ein halber Glaube scheint mir ein Betrug,
Zäh, wie das Alte eingewurzelt ist,

Hüt dich, dass er dir nicht das Mark zerfrisst."

Diese Verse zeigen, wie wenig es darauf ankommt, weis
man glaubt; wohl aber darauf, dass der Glaube etwas Spontanes,

aus dem eignen Innern Gebornes und nicht etwas leicht
Abstreifbares oder gar Erzwungenes ist. Jeder einigermassen
gebildete Mensch muss seine Weltanschauung haben; und

wenn er gewissenhaft ist, wird er nicht ruhen, bis er die hat,
die nicht etwa der Ueberlieferung seiner Umgebung oder seinen

Wünschen, sondern seiner Vernunft am besten entspricht. Denn
mit den Skeptikern, die alle Wahrheit für relativ halten, und
den Opportunisten, die sagen, es habe der Verfechter irgendeiner

Weltanschauung von seinem Standpunkt aus recht, wollen
wir nichts gemein haben.

Da zeigt es sich nun, dass manchmal Leute mit festem

religiösem Glauben kein Quentchen profanen Glaubens haben,
und umgekehrt. Ich kenne gebildete Personen, die nach dem
Grundsatz „Credo quia absurdum" auf religiösem Gebiete die
unwahrscheinlichsten Dinge glauben, obschon ihr Glaube dabei
durchaus keine greifbaren Anhaltspunkte findet. Im gleichen
Augenblick aber, da sie z. B. an die Jungfraugeburt, Christi
glauben, lachen sie einem ins Gesicht, der ihnen von einer

bisherige Errungenschaften über den Haufen werfenden
modernen Entdeckung oder Erfindung berichtet, auch wenn sie

von glaubwürdigen Leuten bestätigt wird. Es ist, als wären
jene Himmelsgläubigen und Erdzweifler stolz auf ihren Glauben

an übernatürliche und schämten sie sich des Glaubens an natürliche

Dinge.
¦ Dieser profane Glaube, hauptsächlich das Ahnungsvermögen

auf wissenschaftlichem Gebiete, kann aber von sehr

grosser Bedeutung für den Fortschritt der Wissenschaft und
das Wohl der Menschheit werden. Hätte Lombroso z. B. nicht
trotz der Verhöhnung seiner Kollegen daran geglaubt, dass die

Pellagra vom Genuss schlechten Reises herrühre, so hätte er
diese Krankheit nicht so wirksam bekämpfen können. Vom

religiösen Glauben unterscheidet sich der profane aber dadurch,
dass er nicht wie jener seine Befriedigung im Widerspruch
zum Wissen findet, sondern dass er nur darüber hinausgeht,
aus bekannten Tatsachen auf unbekannte schliesst. Das Wissen
allein macht den Forscher noch nicht aus. Dazu gehört noch
das Gefühl für die Grenze zwischen möglich und unmöglich
und die Einbildungskraft, welche sich das Mögliche bis in die
fernsten Erscheinungen des Naturlebens auszudenken vermag.

Selbstverständlich aber hat ein solch wissenschaftlicher
Glaube nichts zu schaffen mit der Lehre, die sich „Christliche
Wissenschaft" nennt. Wenn Mrs. Eddy Krankheit, Tod und
Sünde für keine Wirklichkeiten hielt, sondern für irrige
Vorstellungen, die beim richtigen Glauben an die Überwindbar-
keit jener Übel verschwänden, so wüsste ich nicht, was an
diesem Glauben wissenschaftlich wäre. Jedenfalls hat Mrs.
Eddy es unterlassen, an ihrer eignen Person zu beweisen, dass
das Sterben ein „Unfug" ist; liegt sie doch schon seit ein
paar Jahren im Grabe, ohne dass sie durch das darin
angebrachte Telephon ihren Bekennern von ihrem weitern Dasein
Kenntnis gegeben hätte.

Noch weniger kann Anspruch auf Wissenschaftlichkeit
erheben, das von Otoman Hanish aus der Zarathustra-Religion
in die Neuzeit versetzte Masdasnan-System, nach welchem
der Atem als die von aussen in das Innere des Menschen
einströmende göttliche Lebenskraft das Allheilmittel für alle
körperlichen und geistigen Unvollkommenheiten ist.

Die Vereinigung ernster Bibelforscher, endlich
behauptet freilich, die Offenbarung der Bibel sei vernunft-
gemäss. — Von dem, was sich die ernsten Bibelforscher
aber als Vernunft vorstellen, können wir uns einen Begriff
machen, wenn wir in ihren Büchern lesen, Adam sei im
Jahre 4128 vor Chr. geboren, dann habe eine „Erste
Heilsordnung " bis zur Sintflut gedauert, eine „ Zweite Heilsordnung"

oder die „gegenwärtige böse Welt" gehe jetzt ihrem
Ende zu, und in wenigen Jahren — eigentlich wäre das Jahr
1914 in Aussicht genommen gewesen — werde das „Tausendjährige

Zeitalter" oder die „Periode der Herrschaft Christi"
anbrechen, die mit Gewalt Gerechtigkeit auf Erden schaffen werde.
All das sehen die ernsten Bibelforscher in den verschiedenen
Abteilungen in einer der ägyptischen Pyramiden sinnbildlich
vorgezeichnet.

So wenig als an das Wiederaufleben eines vernünftigen
Christentums in diesen nicht nur jeder Wissenschaftlichkeit,
sondern sogar schon jeder Logik spottenden Hirngespinsten,
vermag ich zu glauben an eine allgemeine christliche Renaissance,

wie sie P. deMathies in „Wissen und Leben" v. 15. Mai
1917 voraussieht. Er sagt dort: „Die moderne Gesellschaft
scheint mir nicht auf den Unglauben, auf Religionslosigkeit
eingestellt, wie oberflächliche Beobachter der Zeitströmungen
manchmal behaupten. Vielleicht ist die Welt heutzutage sogar
christlicher als vor etwa hundert Jahren, trotz Weltkrieg und
allem, was damit zusammenhängt. Die Zerstörung so vieler



18 DER SCHWEIZER FREIDENKER

materieller Güter weist die Menschen unwillkürlich auf den

Wert der unvergänglichen seelischen Besitztümer hin". Wie
dilettantenhaft dieses Orakel ist, geht schon daraus hervor,
dass de Mathies so tut, als ob nur das Christentum die
seelischen Besitztümer retten könnte, und als ob der Krieg nicht
ausser den vielen materiellen Gütern noch viel wertvollere
geistige zerstört hätte, als da sind: den Willen, feierlich
gegebene Versprechen zu halten, die Menschlichkeit selbst im

Verfolgen eines Feindes, den Glauben an den Sieg des Guten.
Nach Hermann Kutter wäre eine solche Wiedergeburt des

Christentums zu erreichen, wenn die Menschen an Stelle der
Kirchlichkeit und der Religion das Evangelium setzten.

Ueber die kirchlichen Zeremonien könnten wir Ausser-
kirchlichen nicht schärfer urteilen als Kutter. Hören Sie, was
er in seinem Buche „Wir Pfarrer"1) sagt:

„Sind unsere Sakramente heute etwas anderes als
heidnische Kultushandlungen mit christlichem Inhalt? Wo ist der
Schaden unsres offiziellen Priestertums grösser, schreiender
als hier? Ach was sollen wir des längern davon reden — von
diesem Gegenstand des bösen Gewissens unter den Pfarrern,
an dem wir uns lieber scheu herumdrücken, weil es gar zu
gefährlich ist, von ihm zu reden Hier liegt der wunde Punkt
unseres offiziellen Pfarrertums offen zutage. Aber gerade dieser
Punkt ist es auch, der unsrem kirchlichen Publikum besonders

heilig und teuer ist; denn die Sakramente sind noch das einzige
Feste im Wandel, dem auch die Kirche sich nicht zu
entziehen vermochte, da sprechen die heiligen Güter des Christentums

ohne die Vermittlung menschlicher Auffassung zu uns
— so sagen sie — nimmt man uns auch die aus unsrer
Wertschätzung fort, so zerreist das einzige Band, das uns noch

an die Kirche fesselte. Dann — o sprechen wir es weiter aus,
das Furchtbare, das darin liegt — dann kommt die Kirche in
Gefahr, unsre eigene Stellung, unser Einkommen! Liebe
Amtsbrüder, wir ertragen die Schmach nicht, die in dieser
schonungslosen Wahrheit liegt, wir verhüllen unser Haupt, während
eine brennende Röte unser Gesicht bedeckt.

Was sollen wir weiter sagen von unserem Religionsunterricht
in Schule und Kirche, den man von den Pfarrern von

amtswegen verlangt Von dieser religiösen Massenabfütterung
lebendiger Kinderseelen in lächerlich kurzer Zeit? Was von
dem Konfirmationsgelübde, was von der .Feier' der Konfirmation

überhaupt? Lasst mich schweigen. Alles das ist schuld
daran, dass unsere Wirksamkeit keine Früchte bringt

') Hässel, Leipzig, 1907.

*) Der brauchbare Kern der Philosophie.
Hauptsächlich von vier Seiten ist der Realismus gefährdet, und zwar

durch versuchte Hineinmengüngen von 1. metaphysischen, 2. monistischen,
3. phänomenalistischen und 4. von formalistischen Ideen.

Ad 1 : Namentlich unter dem Titel „ transzendentaler Realismus ¦
versteckt (recte metatranszendentaler Realismus), finden wir Systeme vor,
welche stark mit metaphysischen Elementen durchsetzt sind, imbesondern
insofern, als metaphysische Ursachen in die reale Wirklichkeit überall
hineinspielen sollen. Als abschreckendes Beispiel stehen da die in
sonstiger Beziehung so vorzüglichen und klaren Werke Hartmanns. Die
metaphysischen Einzelheiten sind darin teilweise, z. B. bei der Erörterung
der Dynamik, — offenbar mit Absicht — so „versteckt", dass sie nur
dem Kenner sich als solche herausstellen. Der Ausdruck „metaphysische
Ursache" kommt z. B. in den zirka 20 Bänden nur an einer einzigen
Stelle*) vor, und doch handeln alle diese Werke in der Hauptsache von

„ metaphysischen Ursachen der Wirklichkeit ", sie „wimmeln" davon, aber
bei naturwissenschaftlichen (ph -f- ps) Erörterungen meist recht verdeckt.
Ein solches Vorgehen kann freilich nur dazu dienen, den rechten Realismus

zu diskreditieren!

*) Die Ausführungen des Verfassers dürften im besonderen als
grundlegende Beantwortung auf die „Umfrage über die Zukunftsaufgabe des
Deutschen Monistenbundes, 112 Seiten" gelten, der sich zurzeit
eilgestandener Weise auf der Suche nach einer haltbaren „ Welterfassung; *

befindet. D. Red.
**) Geschichte der Metaphysik II. 488.

Nicht weniger scharf als über die Kirchlichkeit urteilt
merkwürdigerweise Pfarrer Kutter über die Religion selbst. Hören
Sie, was er darüber in seinem Buche „Das Unmittelbare" s) sagt :

„Die Religion knechtet und drückt nieder, aber sie erhebt
nicht und entwickelt nicht. Sie quillt nicht in den Herzen auf,
warm und natürlich, sie ist keine menschliche Anlage
Es geschah immer im Namen der Wahrheit, wenn sich gegen
die blosse Religion, das heisst gegen das Ausgeliefertsein an
die unverstandene Autorität eines göttlichen Wesens, mag dieses

nun in heidnischer oder in christlicher Form aufgefasst werden,
die Stimme der Menschlichkeit erhob. Die Religion steht nur
über, nicht aber in unserem Geistesleben, und eben deswegen
ist sie die grösste, aber auch die falscheste Macht Die
grössten Scheusale berufen sich wie die Wohltäter der Menschheit

auf die eine und selbe Religion Ist die Erwähnung
zum Beispiel des Vertilgungskrieges gegen die Albigenser,
oder der Bartholomäusnacht, ist auch, um gerecht zu sein,
die des Servetschen Scheiterhaufens nicht genug, mehr als

genug, um die ebenso wahre als schreckliche Tatsache zu
beweisen, dass die Religion auch in der Christenheit mit den
bösesten Trieben des Menschenherzens Verbindungen
angeknüpft und dieselben in ihre Dienste gezogen hat? Woher
kommt in den kleinen Kreisen unseres ruhiger gewordenen
frommen Lebens jene Unwahrhaftigkeit, jene Ränkesucht, jene
Heuchelei, die wir alle kennen — wird sie nicht direkt gross -

gezogen von dem bloss äussern Verhältnis, in welchem unsere
Frömmigkeit zu Gott steht, von der aus Unverständnis und

Angst gebornen Unsicherheit, die uns peinigt — also von der

Religion." (Schluss folgt.)

Freies Denken und freies Empfinden.
(Fortsetzung — s. Nr. 2 vom 15. März.)

Unsere Aufgabe. Freies Denken und freies Empfinden
sind — wie bereits gesagt — eng miteinander verbunden und
müssen auch zusammengehen, um einen Rückfall zu verhindern.

Die Gedanken sind einerseits der logische Ausdruck
der Empfindungen; — oder werden es — wenn sie von aussen
kommen — durch Assimilation. Anderseits wirken die ersteren
im orientierenden und veredelnden Sinne auf die letzteren —
der eigentliche Inhalt des Lebens — ein und vermögen
hierdurch den Menschen auf eine höhere Lebenspotenz zu bringen.
Die Aufgabe des Freidenkertums müsste daher nicht nur im
Niederreissen alter, sondern noch mehr im Aufbauen neuer

2) Die Stelle ist einem Auszug Kutters aus seinem Buch e im „Schweizerland"

vom März 1916 entnommen.

Ad 2: Eine Unerlässlichkeit des echten Realismus ist die Dualität,
die Zweiheit von Aussenwelt und Innenwelt. Dies entspricht indessen
nicht unserm angeborenem Gefühlsbedürfnis nach Einheit, nach einem
monistischen Prinzip der Welt. Solange der naive Mensch im täglichen
Leben nicht beginnt über die Welt zu reflektieren, besitzt er allerdings
das absolute Gefühl einer Einheit der Welt, und erst die Reflexion, das
Nachdenken, kann ihn stutzig machen. Es fragt sich also nur, ob dieses

Einheitsbedürfnis auch wissenschaftlich erfüllbar ist. Die von unserer
Seite ausgeschlossene Metaphysik erreicht eine gewisse Einheit ja sehr
leicht, indem sie beide Wirklichkeiten, die Aussen- und die Innenwelt,
auf einen einzigen metatranszendentalen Wesensgrund jenseits aller
Erfahrung zurückführt; also z. B. auf einen göttlichen Schöpfer. Mit dieser
Erklärung durch ein noch unerklärlicheres Meta ist aber doch wenig
gewonnen oder geleistet; selbst wenn sie für Metaphysiker annehmbar wäre,
erhebt sich nun die mUssige Frage nach dem Ursprünge Gottes, nach der
Ursache des Meta selber von neuem. Die sogenannte metaphysische
Identitätstheorie weisen wir entschieden ab. Ferner gibt es da zwei
recht landläufige Methoden, welche je eine Seite der Wirklichkeit einfach
zu unterdrücken versuchen.

Der Materialismus bestreitet die selbständige, eigentümliche Realität
des Psychischen und will in ihm nur eine spezielle Art von physischen
Vorgängen sehen. Das Psychische wird sonderbarster Weise als eine

physische Funktion (z. B. als Gehirnvorgänge) bezeichnet. Für diesen

Standpunkt gibt es nur eine Art von Realität, welche die Welt aufbaut,
nämlich die physische. Also ein Monismus des Physischen! So
vollkommen berechtigt der Materialismus als grundlegendes Prinzip zur
Erforschung der physischen Natur ist, so kann er doch offenbar nicht als


	Brauchen wir noch Religion? : [Teil 3]

