
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 4

Artikel: Brauchen wir noch Religion? [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ti<- Schweiz. Lnndoshibliothok Bern

IV. Jahrgang Luzern, 15. April 1918 Nummer 4

Per Schweizer Freidenker
Abonnementspreis :

Schweiz : Jährlich Fr. 4. —
Halbjährlich Fr. 2.—

Ausland: Jährlich Fr. 5.—

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen j-reidenHerbunde; und des

Schweizerischen jtfonistenbundes

Insertionspreis :
Die einspaltige Petitzeile oder

deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VII/1033"Wahrheit Freiheit ** friede

Liclitbringer.
Säe, säe, säe das Gute!
Im Herzen trage das Licht,
Draus innige Wärme flute
Zum Armen, dem Freude gebricht,
Der mit seiner darbenden Seele

Ruft, dass du nahe ihm seist,
Damit ihm nicht fehle, nicht fehle
Der hilfreiche Brudergeist. Otto Volkart.

Brauchen wir noch Religion?
Vortrag, gehalten im Lessingbund (Vereinigung für freigeistige Kultur),

von Ed. Lauterburg.
(Fortsetzung.)

Wenn ich bei meinem Austritt aus Pfarramt und Kirche
noch fest an einen Gott glaubte, .so bin ich Ihnen jetzt ein
andres Bekenntnis schuldig: nicht, dass ich die Möglichkeit
des Daseins eines göttlichen Geistes bestreite, aber dass ich
sie für sehr unwahrscheinlich halte. Wenn ein gerechter Gott
alle die Ungerechtigkeiten zulässt, die jetzt geschehen, wenn
ein liebender Vater all das Elend mitanschauen kann, unter
dem Millionen von Menschen jetzt leiden, wie müsste es dann
in einer Welt ohne Gott aussehen Traurigere Zustände kann

man sich doch nicht denken, als sie jetzt in Europa herrschen.

Daran seien allein die Menschen schuld,- sagen die
Theologen. Ja, warum sind es denn gerade die christlichen
Nationen, die sich aufs Messer bekämpfen und, was noch viel
schlimmer ist, die heiligsten völkerrechtlichen Versprechungen
und Abmachungen mit Füssen treten? Wenn irgend jemand,
so sollten doch die christlichen Völker den sittlichenden
Einfluss ihres Glaubens nach jahrhundertelanger Einwirkung in
ihrer Handlungsweise offenbaren.

Statt dessen erklären uns Kenner der Naturvölker, dass
diese uns zum Muster dienen könnten. Wenn man uns die

sogenannten Wilden gemeiniglich als faul, hinterlistig, dem

Sinnengenuss ergeben und gewalttätig hinstellt, so sind das

so ziemlich ohne Ausnahme solche Völker, die schon mit den
Weissen in Berührung gekommen sind und sich deren Schnaps,
Opium und Flinten allerdings nur zu schnell zunutzemachten.
Fragen wir aber die Reisenden, die in Länder gedrungen sind,
wohin noch kein Weisser seinen Fuss gesetzt hatte, so
entwerfen sie uns ein ganz andres Bild von diesen unzivilisierten
Menschen. Ich könnte Ihnen mehrere solcher Berichte
anführen, welche ihre Zutraulichkeit, Friedfertigkeit, Aufrichtigkeit,

Mässigkeit und geschlechtliche Reinheit nicht genug zu
rühmen wissen. Hier will- ich nur ein Urteil über ein
nördliches und' eines über ein südliches Volk wiedergeben.
Abschnitt aus „N. Z. Ztg." 606, vom 16. April 1916:

Was ein grönländischer Eskimos vor 160 Jahren Uber den Krieg sagte.
Fridtjof Nansen schreibt in seinem Werke „Eskimoleben'', Kapitel 10:

Schlägereien und derartige Rohheiten kommen, wie gesagt, bei ihnen
nicht vor. Mord ist gleichfalls eine grosse Seltenheit. Sie halten es für
grausam, ihre Mitmenschen zu töten. Krieg ist daher in ihren Augen

etwas Unverständliches und Verabscheuungswürdiges, ihre Sprache hat
nicht einmal ein Wort dafür; und Soldaten und Offiziere, die zu dem
Handwerke, Leute totzuschlagen, angelernt werden, sind ihnen reine
Menschenschlächter. u

Im gleichen Kapitel bringt Nansen den Brief eines heidnischen Eskimos
aus Grönland an seinen ehemaligen hehrer, den Missionar Pau! Egede in Kopenhagen,

der auch aus andern Gründen sehr interessant ist. Darin heisst
es, aus dem Eskimoischen übersetzt, u.a. wie folgt: „Du lässt mich
wissen, dass der Winter Euch weder Schnee noch Kälte gebracht hat,
und schliessest daraus, dass er bei uns um so strenger gewesen sein
muss; wir haben jedoch einen ungewöhnlich milden Winter gehabt. Wie
ich gehört habe, meinen Eure Gelehrten, dass das milde Wetter von den
warmen Dünsten herrühre, die bei dem Erdbeben aus der Erde gekommen
sind, die Luft erwärmt und die Schneemassen geschmolzen haben sollen,
Doch, wenn ich nicht gehört hätte, dass die Gelehrten dies gesagt haben,
hätte ich geglaubt, dass die Wärme der Erde nicht ausreichen könne, um
die hohe, weite Luft zu erwärmen, ebensowenig wie der Atem eines
Menschen ein grosses Haus heizen kann, wenn er einmal hineinhaucht
und dann gleich wieder hinausgeht. Die Südwinde, die immer warm sind
und bei uns das ganze Jahr geweht haben, sind die Ursache, dass hier
nur mässige Kälte war; weshalb der Wind aber aus Süden wehte, weiss
ich nicht, vielleicht wissen es auch die Gelehrten nicht. Sind die
bedauernswerten, umgekommenen Menschen vor Hitze gestorben oder hat
die Erde sie verschlungen oder hat die Erschütterung sie getötet?
(Erdbeben.) Schiffer B. meinte, ihre eigenen Häuser seien über ihnen eingestürzt

und hätten sie erschlagen. Eure Leute aber scheinen sich dies nicht
sehr zu Herzen zu nehmen, denn sie sind nicht allein munter und
zufrieden, sondern sie erzählen uns auch, dass die beiden Nationen,
(Engländer und Holländer) die hierher zum Walfischfang kommen — nicht aus
Eurem Lande, aber doch Eure Glaubensgenossen — einander zu Lande
und zu Wasser erschiessen und totschlagen, aufeinander Jagd machen
wie auf Seehunde und Renntiere, und sich gegenseitig und solchen, die
sie nie gesehen haben und gar nicht kennen, Schiffe und Güter stehlen
und fortnehmen, bloss weil ihr Oberherr es so haben will. Als ich den
Schiffer durch den Dolmetscher fragte, was der Grund solcher Unmenschlichkeit

sei, antwortete er, es sei ein Stück Land dem unsrigen gegenüber,

das so weit fortliege, dass sie drei Monate brauchen, um dorthin
zu segeln. Ich dachte da, dass sie zu wenig Land hätten, um alle dort
wohnen zu können; er aber sagte nein! Es sei nur die Gier der grossen
Herren nach mehr Völkern und Reichtümern, ich war über diese Begehrlichkeit

so verwundert und wurde so' bange, dass ich beinahe vor Schrecken
gestorben wäre; doch gleich darauf wurde ich wieder froh, Du kannst
wohl erraten, weshalb Ich dachte an unser schneebedecktes Land mit
seinen armen Bewohnern, und ich sagte zu mir selbst! Gott sei Dank!
Wir sind arm und besitzen nichts, was diese gierigen Kavdlunaker, so
nennen wir alle Fremden, begehren könnten; was wir über der Erde
besitzen, gilt ihnen nichts; was uns zur Kleidung und Nahrung dient,
schwimmt im grossen Meere; davon mögen sie nach Belieben so viel
nehmen, wie sie bekommen können, für uns bleibt doch noch genug übrig
wenn wir nur so viel Speise haben, dass wir uns satt essen können, und
genug Felle bekommen, um uns gegen die Kälte zu schützen, so sind wir
zufrieden, und Du weisst selbst,'» dass wir den folgenden Tag für das
Seine sorgen lassen. Wir wollten also nicht darum Krieg führen, auch
wenn es in unserer Macht läge, obgleich wir ebensogut sagen können, es
gehöre uns, wie die Gläubigen aus dem Osten von den Ungläubigen im
Westen sagen, diese und ihre ganze Habe gehörten ihnen. Wir können
sagen, das Meer, das unsere Küste bespült, gehört uns, unser sind auch
die darin schwimmenden Walfische, Walrösse, Tümmler, Einhörner
(Narwale), Weissfische (Walart), Seehunde, Heibutten, Lachse, Dorsche und
Knurrhähne; doch wir haben nichts dagegen, dass sich andere so viel
von dem grossen Vorrate nehmen, wie sie wollen. Wir haben das grosse
Glück, von Natur nicht so habgierig zu sein wie sie. Ich habe mich oft
über die Christen gewundert und nicht recht gewusst, was ich von ihnen
denken sollte; sie verlassen ihr eigenes schönes Land, und müssen in
diesem für sie so harten und hässlichen Lande viel aushalten, nur um uns
zu gesitteten Menschen zu machen; aber hast Du wohl so viel Böses bei
unserer Nation gefunden und je solchen merkwürdigen, abgünstigen Schnick-
schack von einem der unsern gehört? Eure Lehrer unterweisen uns,
wie wir dem Teufel entgehen können, von dem wir doch nie etwas ge-



14 DER SCHWEIZER FREIDENKER

wusst haben, und Eure übermütigen Matrosen beten in vollem Ernste, der
Teufel wolle sie holen und zerreissen."

Weiter unten schreibt derselbe Eiswüstenphilosoph: „Euer Volk weiss,
dass es einen Gott, den Schöpfer und Erhalter aller Dinge gibt, dass sie
nach diesem Leben entweder selig oder verdammt werden, je nachdem
sie sich betragen haben, und dennoch leben sie, als wäre ihnen befohlen
worden, böse zu sein, und als brächte ihnen das Sündigen Vorteil und
Ehre. Meine Landsleute dagegen wissen weder von Gott noch vom
Teufel etwas, erwarten weder Lohn noch Strafe nach diesem Leben, und
doch benehmen sie sich anständig, verkehren liebevoll und einträchtig
miteinander, teilen alles miteinander und schaffen sich gemeinsam ihren
Lebensunterhalt. Es gibt wohl Böse unter uns, die zeigen, dass wir mit
Euch stammverwandt sein müssen, doch dass an den meisten von uns
kein Tadel ist (Du denkst wohl nicht, dass ich meines Volkes wegen lüge,
Du weisst ja selbst aus Erfahrung, dass dies wahr ist), kommt vielleicht
von unserm unfruchtbaren Lande. Wie ich zuerst von Euren schönen
Ländern hörte, habe ich oft ihre Bewohner glücklich geschätzt, weil sie
solchen Überfluss an wohlschmeckenden Erdfrüchten, Tieren, Vögeln und
Fischen jeder Art, schön eingerichtete, grosse und prächtige Häuser,
schöne Kleider, einen langen Sommer, keinen Schnee, keine Kälte, keine
Mücken, sondern nur wünschenswerte und angenehme Dinge besitzen,
und diese Glückseligkeit, dachte ich bei mir, sei Euch nur deshalb zuteil
geworden, weil Ihr Gläubige und sozusagen Gottes eigene Kinder seid,
während wir als Ungläubige zur Strafe in dieses harte Land gesetzt seien.
Doch oh; wir glücklichen Grönländer! Oh, du teures Vaterland!

(Aus „Nie wieder Krieg, nie wieder!" v. Heinz Thies.)
Nun ein Kapitel aus Felix Speisers im Jahre 1913

erschienenem schönen Buche: „Südsee, Urwald, Kannibalen".
Speiser sagt wörtlich:

„Tucopia ist ein winziges Kegeleiland, ganz einsam im weiten Meere;
und das ist der Grund, warum sich dort eine polynesische Bevölkerung
bis heute noch völlig rein und primitiv erhalten konnte Ihre Insassen

boten einen mir völlig neuen Anblick. Statt der dunkeln, kraushaarigen,
kurzen Melanesier sah ich baumlange, fast hellgelbe Gestalten, die von
einer dichten, langen Mähne goldenen Haares umflattert waren. Bald
kamen sie an Bord und boten den prächtigsten Anblick freier
Reckengestalten; keiner unter 175 cm- gross, mit weichen dunkeln Augen, freundlichem

Lächeln und kindlich zutraulichem 'Gebaren Zwei Kerle fassten
mich unter den Armen; und ob ich wollte oder nicht, ging es im Fluge
über die Pfützen im Riff nach dem Ufer Am Lande setzte man mich

sorgfältig nieder wie ein zerbrechliches Ding, lachte mich an, klopfte mir
auf die Schultern und streichelte mir den Rücken Zu unserem grössten
Erstaunen kam ein Mann auf uns zu, der ein wenig Biche la mar sprechen

konnte, wer weiss woher. Er fragte uns erst sehr energisch, ob

wir keine Krankheit an Bord hätten, sonst dürften wir nicht landen. Wir
konnten das mit gutem Gewissen verneinen. Der Grund, warum er fragte,
war,, dass einst das Schiff hier mit Masern an Bord angelaufen war, die
Insel infiziert hatte, was vierzig Eingeborenen das Leben gekostet hatte.
Vernünftiger als die Weissen, versuchten die Eingeborenen nun selbst,
eine Quarantaine auszuüben

Das Ufer war eine Parklandschaft, wo man durch dunkle, schön

gruppierte Stämme eine tiefe Perspektive, weiten Blicks aufs blaue Meer
hatte, und wo im Schatten die goldenen Göttergestalten wandelten in
freier würdiger Haltung oder in dichten Gruppen erregt und heiter sich
um die Ankömmlinge drängten. Es war in seiner zutraulich offenen
Heiterkeit so ganz ein andres Bild, als ich zu sehen gewohnt war, so
harmlos und fröhlich, so wohlig und Schmeichelnd, dass es dringend zum
Bleiben einlud und es der Bitten der lachenden Menschen nicht bedurfte,

die, ohne Waffen und Argwohn, mit duftenden Blumenketten um den Hals
und farbigen Blüten im Haar, uns zum Bleiben einluden. Wahrlich, es
ist den Seeleuten nicht zu verdenken, wenn sie an polynesischen Inseln
früher zu Dutzenden von den Schiffen desertierten und das Leben im
verwirklichten Idealland der geplagten Existenz auf einem Walfischfänger
vorzogen

Auf der Insel kennt man keinen Mord, kaum Hader. Stört einer die
Ruhe des Landes, so befiehlt ihm einer der allmächtigen Häuptlinge, sein
Kanoe zu besteigen und wegzufahren. Man gibt ihm etwas Essen und
einige Kokosnüsse als Wegzehrung, er soll sich nie mehr blicken lassen.
Meist ertränken sich dann solche Unglückliche, wenig von der Küste
entfernt; aber auf der Insel herrscht Frieden."

Stellen wir nun neben diese friedlichen Naturmenschen
z. B. die in Truppen von 3000 und 4000 Mann um einer Differenz

im Glauben willen auf einander loshauenden Mönche des

Klosterberges Athos am Aegäischen Meer („Bund" vom 2. Juli
1913) oder die sich mit kirchlich eingesegneten Kanonen
bekämpfenden christlichen, zivilisiertén Völker Europas!

Ich brauche Sie nicht lange zu fragen, welcher Gesittung
Sie den Vorzug geben, unsrer traurigen europäischen, die sich
auf ihre- Christlichkeit offiziell noch jetzt recht viel zugutetut,
oder der heitern und menschenfreundlichen grönländischen und

polynesischen, für die die offiziellen Christen meist nur Mitleid
übrig haben. Jedenfalls geht aus dieser Gegenüberstellung
aufs neue hervor, wie wenig der Wert der Menschen für ihre
Mitmenschen von ihrem Glauben abhängt. Wenn das christliche

Bekenntnis unter den europäischen Völkern noch eine
j untergeordnete Rolle spielte und nicht gerade in den höchsten

Kreisen eifrige Bekenner hätte, so müsste man natürlich die

christliche Kirche von vorneherein von jeder Mitschuld am

heutigen Bankrott der europäischen Zivilisation freisprechen.
Wie Sie aber sehr wohl wissen, sind Kirche und Staat in den

meisten europäischen Ländern noch enge verbunden. Ich

brauche nur an den auf den Schiffen der deutschen Marine
predigenden deutschen Kaiser und an die bis vor kurzem noch
bestehende Vereinigung der höchsten staatlichen und der höchsten

kirchlichen Autorität im russischen Zaren zu erinnern.
Das Christentum hätte also Gelegenheit gehabt, das

menschliche Gesellschaftsleben wie ein Sauerteig zu
durchdringen und seine weltverbessernde Macht zu zeigen. Nun
aber die christlichen Völker bei allen technischen und
wissenschaftlichen Errungenschaften nicht besser, sondern schlechter

sind als das erste beste Naturvolk, das noch nie mit Weissen

in nähere Berührung kam, so scheint es mir, wir könnten es

nun ruhig einmal mit einer christentum/osen Kultur versuchen,
eine so hohe Achtung wir auch vor Jesus, dem Kämpfer für
Verinnerlichung des religiösen Lebens, hegen.

Der brauchbare Kern der Philosophie.
IV.

Die Formalwissenschaffen beschäftigen sich als Logik, Mathematik etc.

mit idealen, irrealen (unwirklichen), unräumlichen und unzeitlichen formalen

Gegenständen des Denkens. Diese sind jenseits aller sinnlichen
Wahrnehmung, also übersinnlich, aber sie werden hier ganz korrekt für nicht-
existierend (weder für physische noch für psychische, noch auch für
metaphysische Wirklichkeit) erklärt. Ein logisches Gesetz, ein mathematischer
Punkt, eine unbenannte arithmetische Zahl oder ein geometrischer Körper
ist ja — und darüber muss man sich vollständig klar sein — in keinem
Falle irgendwie wahrnehmbar, sowenig wie das gebratene Huhn des
Schlaraffenlandes geniessbar oder der feuerspeiende Drache des
Fabellandes jemals gesehen oder von einem Sankt Georg oder Leodegar
(Luzerner Hofkirche) erlegt werden konnte. Alles das sind rein gedankliche,
an sich ideal vollkommene Konstruktionen — Einbildungen, Hirngespinste,
Gedankendinge, die in ihrer formalen, aber nicht in der wirklichen Sphäre
(Gebiet} eine gewisse Berechtigung besitzen — es sind formale Signifikate,

Bezeichnungen, welche durch entsprechende Vorstellungen, Begriffe,
Worte, Zeichen, Zeichnungen, Bilder etc. bezeichenbar, signifizierbar,
darstellbar sind und vermittels dieser terminologischen Handhaben im
Wissenschaftsbetriebe Verwendung finden können : man weiss, was gemeint ist,
obgleich das Gemeinte, das formale Signifikat, keinesfalls wirklich existiert.
— Die Formalwissenschaften sind das Gebiet der logischen Denknotwendigkeiten

und der formallogischen, bloss apodiktischen*) Gewissheit;
innere Widerspruchslosigkeit, sowie die Unmöglichkeit durch irgend eine
Erfahrung umgestossen werden zu können, sind ihre Kriterien (hervor¬

stechende Eigenschaften), wie auch Umkehrbarkeit: d. h. die mathematischen

etc. Formeln gelten vorwärts wie rückwärts, weil sie eben von
aller Wirklichkeit (und ihren nicht umkehrbaren Kausaiprozessen) losgelöst

sind und z. B. ein Kraftverbrauch ja nicht vorliegen kann.
Nebenbei sei erwähnt, dass zu diesen Formalwissenschaften auch die

Ideal-Naturwissenschaften gehören. Ihre Objekte sind keine physisch
existenten Dinge, sondern lauter (formale) Ideale : absolut vollkommene Körper
(wie z. B. der Äther), vollständig reine Stoffe, wie die Elemente der Chemie,
absolute Bewegungen, wie sie die reinen formalen Gesetzmässigkeits-
wissenschaften der Kinematik und der Phoronomie vertreten, die sich um
wirklich Existentes ebenso wenig kümmern, wie ihre (formale)
Grundwissenschaft, die Logik.

Alle die genannten formalen Disziplinen sind selbstverständlich von
höchstem Werte, aber doch auch nur höchst einseitig, insofern sich aus
ihnen und ihrer Wirklichkeitsfremdheit augenscheinlich keine Erfassung
der wirklichen Welt gewinnen lässt. Für die Praxis bedeuten sie rein

gar nichts, als dass ihre idealen, formalen Gesetze zur Schulung des

Denkens und als unerreichbare Vorbilder der Exaktheit dienen für die
erstrebenswerte Systematisierung der Realwissenschaften. — '

*) apodiktisch heisst wörtlich: bewiesen. Der Wortsinn ist aber ein
ganz anderer und bedeutet: unumstösslich, a priori (unabhängig von aller
Erfahrung) gewiss für die formale Sphäre. Bekanntlich sind die letzten
Prinzipien (Grundsätze) der formalen Logik, z. B. der Satz der Identität,
des Widerspruches etc, selber nicht beweisbar, npch, wie es meistens
heisst, eines Beweises bedürftig. Apodiktische Gewissheit ist kurz :

formale Qewissheit, und hat mit der Wirklichkeit rein gar nichts zu tun.
Die Gewissheit der letztern ;bleibt stets empirisch, assertorisch, relativ.



DER SCHWEIZER FREIDENKER 15

Ja, ich für mein Teil mache nicht einmal mehr Anspruch
auf Religiosität. Gesetzt, die Religiosität sei eine Tugend —
was erst noch zu beweisen wäre, — so will ich mich lieber
nicht mit ihr brüsten, da man darunter gar verschiedene
Geisteszustände verstehen kann, worüber wir mit unsern Gegnern

nie zu diskutieren fertig würden.
Wie nun diejenigen, die noch fest ans Dasein eines Gottes

glauben, sich diesen vorstellen, das kann uns gleichgültig
sein. Jedenfalls will ich mit dem christlichen Gott, der die

Sünden der Väter heimsucht an den Kindern bis ins 3. und
4. Glied und der jetzt Zeit genug gehabt hätte, die Ueberlegenheit

des Christentums über die andern Weltanschauungen an
seinen Bekennern zu offenbaren, — mit diesem christlichen
Gott, sage ich, will ich nichts mehr zu tun haben ; und einen

neuen Gott will ich mir lieber nicht schaffen.
Dass aber etwas an Stelle der Religisiotät oder Frömmigkeit

trete, das halte ich für sehr wichtig. Irgend einen Halt
müssen wir für unser Leben haben. Mit sittlichen Vor- und
Grundsätzen ist es nicht getan. Wir können lange wissen,
wie wir handeln sollen, — die Kraft, richtig zu handeln, kommt
uns nicht von ungefähr. Bei den meisten Menschen, ob sie
sich nun zu einer Religion bekennen oder nicht, liegt ja freilich

der einzige Trieb zum Handeln ganz einfach in dem
Bestreben, sich das Leben möglichst angenehm zu gestalten,
und die einzige Richtschnur zum Handeln im Urteil ihrer
Nebenmenschen.

Dass sich ein solches Handeln nicht über das des Tieres
erhebt, ist klar, und dass damit eine grauenhafte Versimpelung
der Menge eintritt, ebenso, mögen nun diese in den Tag
hineinlebenden Menschen noch so schöne rechtgläubige, freisinnige

oder auch freidenkerische Redensarten im Munde führen.
Es muss also etwas geben, das, wenn die Religion versagt,
den Menschen zum richtigen Handeln antreibt und ihm dabei
eine solche Befriedigung gewährt, dass er gerne auf dem guten
Wege verbleibt. Worin ich diesen Ersatz der Religion sehe,
das soll den Gegenstand des letzten Abschnitts meines
Vortrages bilden. (Schluss folgt.)

Aus meinem Tagebuche.
Auch nach der Richtung scheiden sich die Menschen in

zwei Gruppen, ob sie zur Befriedigung ihrer Gemütsbedürfnisse

mystischer Reiz- oder Einschläferuhgsmittel bedürfen oder
nicht. Jene werden stets die Befürworter einer Religiön sein
und einer solchen nicht entraten können. Und wenn sie als

Gelehrte oder durch Belehrung den Glauben an einen persönlichen

Gott aufgegeben haben, so werden sie sich in einem
pantheistischen Gotte oder in einer Allseele oder in einem
ähnlich benannten fabelhaften Wesen Ersatz schaffen. Die
andern aber sind dermassen erfüllt von den Rätseln und
Offenbarungen des Menschenlebens, der Natur, des Alls, dass sie zu
ihrem Glücke weiter nichts bedürfen als Schauen und
Bewundern und schöpferischen Anteil zu haben an dem, was sie
als das Schöne, Gute und Wahre im Menschenleben erkennen.

Die Organisation der Freidenker verfolgt nur den einen
Zweck, die geistigen und materiellen Kräfte zu sammeln zu
positiver Arbeit: Jugend- und Volkserziehung ohne mystisches

oder dogmatisches Gängelband, auf ethischer und
wissenschaftlicher Grundlage, Schaffung und Unterstützung gemeinnütziger

Werke, Kampf für die Umsetzung der papierenen
Glaubens- und Gewissensfreiheit in tatsächliches Recht, usw.
Nicht soll ein Freidenkerbund eine Gemeinschaft bedeuten, die
sich unter bestimmte, bindende Lehr- oder Glaubenssätze stellt.
Wohl aber müsste jede derartige Bestrebung als unvereinbar
mit dem natürlichen Recht der Selbstbestimmung in der Art
der Gemütsbefriedigung und in der Stellung zu wissenschaftlichen

Problemen zum vorneherein entschieden abgelehnt
werden.

*
Gott hat nicht nur aufgehört eine Person, sondern auch

ein moralischer Begriff zu sein. e. Br.

Entgegnungen.
Zur neuen Religion. Der hämische persönlich beleidigende Ton

des Herrn H. Szoton in der Märznummer des „Freidenker" gegen meinen
Aufsatz über die „Neue Religion" des Herrn Tschirr. verdient eigentlich
nicht die Ehre einer Erwiderung, da der Aerger des Verfassers desselben

sich sophistisch nur gegen Worte richtet. Ja, Herr S., wie Tolstoi
beuge ich mich mit Ehrfurcht vor der für uns winzigen lebenden Atomen
unerkennbaren Allmacht der Wesenheit der Naturerscheinungen. Sie ist
zwar metaphysisch, aber sie erscheint uns doch nur in der Form der uns
allein erkennbaren Tatsachen. Um uns lächerlich zu machen, verstümmeln
Sie unsere Zitate: Nach „höchste Wesen" streichen Sie z. B. die Worte:
„des Cosmos", und machen dann durch sophistische Kniffe aus einem
freien Bekenntnis einen „Imperativ", den Sie uns dann zudichten, um
dagegen polemisieren zu können. Sie haben sogar die Stirne, uns der
Unterstützung eines „heuchlerischen Pharisäertums" zu bezichtigen. Es
ist wirklich zum Lachen; solche groben Verdrehungen können nicht mehr
beleidigen.

Nun braucht der Mensch etwas für sein Gemüt, sonst wird sein reiner
Verstand welk und steril. Dies hatten, die köhlergläubigen Religionen,
mit ihren Paradiesversprechungen erfasst, und der Ehrgeiz ihrer oft
egoistischen Priester hat es mittetst Dogmen und Befehlen ausgebeutet und
missbraucht.

V.

Der Realismus behauptet prinzipiell eine Dualität und zwar die Zwei-
heit von Körperlichem und Seelischem; er deckt sich also in den wesentlichsten

Punkten — wenn auch nicht in deren Begründung — mit dem
naiven Realismus, *) wie er allen Menschen angeboren ist, also mit „dem
noch von keiner Philosophie angekränkelten sogen, gesunden
Menschenverstände" und seiner Alltagsanschauungen. Hiernach besteht neben
demjenigen, was Bewusstseinsinhalt, Gedanken, Vorstellung etc. ist, was wir
als innere Erlebnisse „in unserm Kopfe" haben, also neben dem
Seelischen oder der Innenwelt, auch noch unser Leib und alle anderen physischen

Gegenstände, also die mittelbar, durch die Sinne, wahrnehmbare
Körpcrwelt. Sie existiert mit wirklicher Raum- und Zeitbestimmtheit,

selbständig, ganz unabhängig von unserm Bewusstsein und ausserhalb
desselben. Jeder Körper gilt wiederum als ein Teil der allgemeinen physischen

Substanz, resp. der körperlichen Materie, welche also der
Grundbestandteil aller physischen Dinge und das Substrat (Grundlage) der
physischen Gesetze ist. An dieser Materie haftet nun auch alles Psychische

*) Was den naiven Realismus unhaltbar macht, ist nur seine Behauptung,
dass wir unsere Umgebungswelt, also auch z. B. die einzelnen

körperlichen Gegenstände, ebenso immittelbar wahrzunehmen vermöchten,
wie unsere momentanen inneren Erlebnisse, Empfindungen, Wahrnehmungsdaten

etc ; er übersieht, dass zwischen körperlichen Gegenständen und
unserm psychischen Wahrnehmen von ihnen ein hoch komplizierter
„Wahrnehmungsapparat" steht, durch welchen wir Alles, was nicht unser
gegenwärtiger Bewusstseinsinhalt ist, zweifellos nur mitte/bar wahrnehmen resp.
erschliessen können.

an, in einem Inhärenzverhältnisse: Das Psychische ist eine psychische
(und nicht etwa eine physische) Funktion am Physischen. Es gibt nichts
Psychisches, wenn nicht Physisches existiert, d., h. es gibt keine Seelen,
die nicht am lebenden Organismus anhafteten und nicht mit diesem ständen
und fielen. — Mit Metaphysik hat der echte Realismus gewiss nichts zu
schaffen.

Da der Realismus also die beiden Seiten der Natur oder Welt
anerkannt, kommen unter ihm die Realnaturwissenschaften sowohl als physi-
ko/ogische als auch psychologische zu ihrem vollen Rechte, also einerseits
Physik, Chemie etc. (unorganische) nebst organischen Wissenschaften,
andrerseits die einzelnen Disziplinen der Psychologie iSeelenkunde) und
so schliesslich auch physikopsychische Kombinationswissenschaften wie
z. B. die Weltgeschichte.

Hier im Realismus, der durch, eine realistische
Erkenntnistheorie sich begründen lässt, ist also ein Standpunkt ein-
genommen.wder dem gesunden Menschenverstände als der
natürlichste und richtigste erscheint und dabei zugleich allen
berechtigten wissenschaftlichen Ansprüchen genügen kann,
besonders wo die Formalwissenschaften friedlich nebenhergehen.

Seine Thesen sind meist erfahrungsgemäss verifizierbar.
Leider ist dieser realistische Standpunkt heutzutage auffallend wenig

von philosophischer Seite vertreten, trotzdem die Naturwissenschaft auf
ihn angewiesen zu sein scheint. Er ist den Einen offenbar zu einfach,
zu ungelehrt, den Andern wohl auch zu klar und zu wenig verdrehbar
oder missbrauchbar; sicherlich lässt sich auf idealistischer Basis leichter
mogeln. (Fortsetzung folgt.)


	Brauchen wir noch Religion? [Teil 2]

