Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 4

Artikel: Brauchen wir noch Religion? [Teil 2]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406982

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Iit. Sehweiy, lA:Iml(-xl)il)lintlwl(, Bern

Luzern, 15. April 1918 Nummer 4

IV. Jahrgang

Der Schweizer Freidenker

Organ des Schweizerischen Freidenkerbundes und des

Abonnementspreis: Insertionspreis:

Schweiz: Jihrlich . . Fr, 4.—
Halbjahrlich Fr. 2.—

Schweizetischen Monistenbundes

Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Ausland: Jibrlich . . Fr. 5.—

Bei Wiederholung weniger.

Erscheint halbmonatlich Wahrheif &% ?reiheit &% ?}'riede . Postcheck-Konto VI1/1033
. . etwas Unverstindliches und Verabscheuungswiirdiges, ihre Sprache hat
Lichtbringer. nicht einmal ein Wort dafiir; und Soldaten und Offiziere, die zu dem

Sie, sde, sde das Gute!

Im Herzen trage das Licht,

Draus innige Warme flute

Zum Armen, dem Freude gebrichf,
Der mit seiner darbenden Seele
Ruft, dass du nahe ihm seist,
Damit ihm nicht fehle, nicht fehle

Der hilfreiche Brudergeist. Otto Volkart.

Brauchen wir noch Religion?

Vortrag, gehalten im Lessingbund (Vereinigung fiir freigeistige Kultur),
) ) von Ed. Lauterburg.

(Fortsetzung.)

Wenn ich bei meinem Austritt aus Pfarramt und Kirche
noch fest an einen Gott glaubte, so bin ich lhnen jetzt ein
andres Bekenninis schuldig: nicht, dass ich die Moglichkeit
des Daseins eines gottlichen Geistes bestreite, aber dass ich
sie fiir sehr unwahrscheinlich halte. Wenn ein gerechter Gott
alle die Ungerechtigkeiten zulasst, die jetzt geschehen, wenn
ein liebender Vater all das Elend mitanschauen kann, unter
dem Millionen von Menschen jetzt leiden, wie misste es dann
in einer Welt ohne (iott aussehen! Traurigere Zustinde kann
man sich doch nicht denken, als sie jetzt in Europa herrschen.

Daran seien allein die Menschen schuld, sagen die Theo-
logen. Ja, warum sind es denn gerade die christlichen Na-
tionen, die sich aufs Messer bekdmpfen und, was noch viel
schlimmer ist, die heiligsten volkerrechtlichen Versprechungen
und Abmachungen mit Fissen treten? Wenn irgend jemand,
so sollten doch die christlichen Volker den sittlichenden Ein-
fluss ihres Glaubens nach jahrhundertelanger Einwirkung in
ihrer Handlungsweise offenbaren.

Statt dessen erkliren uns Kenner der Naturvolker, dass
diese uns zum Muster dienen konnten. Wenn man uns die
sogenannten Wilden gemeiniglich als faul, hinterlistig, dem
Sinnengenuss ergeben und gewalttatig hinstellt, so sind das
so ziemlich ohne Ausnahme solche Volker, die schon mit den
Weissen in Berithrung gekommen sind und sich deren Schnaps,
Opium und Flinten allerdings nur zu schnell zunutzemachten.
Fragen wir aber die Reisenden, die in Lander gedrungen sind,
wohin noch kein Weisser seinen Fuss gesetzt hatte, so ent-
werfen sie uns ein ganz andres Bild von diesen unzivilisierten
Menschen. Ich konnte lhnen mehrere solcher Berichte an-
fiihren, welche ihre Zutraulichkeit, Friedfertigkeit, Aufrichtig-
keit, Massigkeit und geschlechtliche Reinheit nicht genug zu
rithmen wissen. Hier will: ich nur ein Urteil iber ein nérd-
liches und eines iber ein siidliches Volk wiedergeben. Ab-
schnitt aus ,N. Z. Ztg.“ 606, vom 16. April 1916:

Was ein gronlindischer Eskimos vor 160 Jahren liber den Krieg sagte.

Fridtjof Nansen schreibt in seinem Werke ., Eskimoleben ¥, Kapitel 10:
»Schldgereien und derartige Rohheiten kommen, wie gesagt, bei ihnen
nicht vor. Mord ist gleichfalls eine grosse Seltenheit. Sie halten es fiir
grausam, ihre Mitmenschen zu téten. Krieg ist daher in ihren Augen

Handwerke, Leute totzuschlagen, angelernt werden, sind ihnen reine
Menschenschldchter.“ ’

Im gleichen Kapitel bringt Nansen den Brief eines heidnischen Eskimos
aus Gronland an seinen ehemaligen Lehrer, den Missionar Paul BEgede in Kopen-
hagen, der auch aus andern Griinden sehr interessant ist. Darin heisst
es, aus dem Eskimoischen iibersetzt, u.a. wie folgt: ,Du ldsst mich
wissen, dass der Winter Euch weder Schnee noch Kilte gebracht hat,
und schliessest daraus, dass er bei uns um so strenger gewesen sein
muss; wir haben jedoch einen ungewdhnlich milden Winter gehabt. Wie
ich gehort habe, meinen Eure Gelehrten, dass das milde Wetter von den
warmen Diinsten herriihre, die bei dem Erdbeben aus der Erde gekommen
sind, die Luft erwdrmt und die Schneemassen geschmolzen haben sollen,
Doch, wenn ich nicht gehort hitte, dass die Gelehrten dies gesagt haben,
hitte ich geglaubt, dass die Wirme der Erde nicht ausreichen kdnne, um
die hohe, weite Luft zu erwirmen, ebensowenig wie der Atem eines
Menschen ein grosses Haus heizen kann, wenn er einmal hineinhaucht
und dann gleich wieder hinausgeht. Die Siidwinde, die immer warm sind
und bei uns das ganze Jahr geweht haben, sind die Ursache, dass hier
nur massige Kélte war; weshalb der Wind aber aus Siiden. wehte, weiss
ich nicht, vielleicht wissen es auch die Gelehrten nicht. Sind die be-
dauernswerten, umgekommenen Menschen vor Hitze gestorben oder hat
die Erde sie verschlungen oder hat die Erschiitterung sie getotet? (Erd-
beben.) Schiffer B. meinte, ihre eigenen Hiuser seien iiber ihnen einge-
stiirzt und hatten sie erschlagen. Eure Leute aber'scheinen sich dies nicht
sehr zu Herzen zu nehmen, denn sie sind nicht allein munter und zu-
frieden, sondern sie erzdhlen uns auch, dass die beiden Nationen, (Eng-
linder und Holldnder) die hierher zum Walfischfang kommen — nicht aus
Eurem Lande, aber doch Eure Glaubensgenossen —, einander zu Lande
und zu Wasser erschiessen und totschlagen, aufeinander Jagd machen
wie auf Seehunde und Renntiere, und sich gegenseitig und solchen, die
sie nie gesehen haben und gar nicht kennen, Schiffe und Giiter stehlen
und fortnehmen, bloss weil ihr Oberherr es so haben will. Als ich den
Schiffer durch den Dolmetscher fragte, was der Grund solcher Unmensch-
lichkeit sei, antwortete er, es sei ein Stiick Land dem unsrigen gegen-
iiber, das so weit fortliege, dass sie drei Monate brauchen, um dorthin
zu segeln. ich dachte da, dass sie zu wenig Land hidtten, um alle dort
wohnen zu kdnnen; er aber sagte nein! Es sei nur die Gier der grossen
Herren nach mehr Vélkern und Reichtiimern. Ich war iiber diese Begehr-
lichkeit .so verwundert und wurde so bange, dass ich beinahe vor Schrecken
gestorben wire; doch gleich darauf wurde ich wieder froh, Du kannst
wohl erraten, weshalb? Ich dachte an unser schneebedecktes Land mit
seinen armen Bewohnern, und ich sagte zu mir selbst! Gott sei Dank!
Wir sind arm und besitzen nichts, was diese gierigen Kavdlunaker, so
nennen wir alle Fremden, begehren kénnten; was wir iiber der Erde be-
sitzen, gilt ihnen nichts; was uns zur Kleidung und Nahrung dient,
schwimmt im grossen Meere; daven mogen sie nach Belieben so viel
nehmen, wie sie bekommen konnen, fiir uns bleibt doch noch genug iibrig
wenn wir nur so viel Speise haben, dass wir uns satt essen kbénnen, und
genug Felle bekommen, um uns gegen die Kilte zu schiitzen, so sind wir
zufrieden, und Du weisst selbst) dass wir den folgenden Tag fiir das
Seine sorgen lassen. Wir wollten also nicht darum Krieg fiihren, auch
wenn es in unserer Macht lige, obgleich wir ebensogut sagen konnen, es
gehore uns, wie die Gldubigen aus dem Osten von den Ungldubigen im
Westen sagen, diese und ihre ganze Habe gehorten ihnen. Wir kdnnen
sagen, das Meer, das unsere Kiiste bespiilt, gehort uns, unser sind auch
die darin schwimmenden Walfische, Walrosse, Tiimmler, Einh6érner (Nar-
wale), Weissfische (Walart), Seehunde, Helbutten, Lachse, Dorsche und
Knurrhihne ; doch wir haben nichts dagegen, dass sich andere so viel
von dem grossen Vorrate nehmen, wie sie wollen. Wir haben das grosse
Gliick, von Natur nicht so habgierig zu sein wie sie. Ich habe mich oft
iiber die Christen gewundert und nicht recht gewusst, was ich von ihnen
denken sollte; sie verlassen ihr eigenes schones Land, und miissen in
diesem fiir sie so harten und hésslichen Lande viel aushalten, nur um uns
zu gesitteten Menschen zu machen; aber hast Du wohl so viel Boses bei
unserer Nation gefunden und je solchen merkwiirdigen, abgiinstigen Schnick-
schack von einem der unsern gehort? Eure Lehrer unterweisen uns,
wie wir dem Teufel entgehen konnen, von dem wir doch nie etwas ge-



14

DER SCHWEIZER FREIDENKER

wusst haben, und Eure iibermiitigen Matrosen beten in vollem Ernste, der
Teufel wolle sie holen und zerreissen.“

Weiter unten schreibt derselbe Eiswiistenphilosoph: ,Euer Volk weiss,
dass es einen Gott, den Schopfer und Erhalter aller Dinge gibt, dass sie
nach diesem Leben entweder selig oder verdammt werden, je nachdem
sie sich betragen haben, und dennoch leben sie, als wire ihnen befohlen
worden, bose zu sein, und als brdchte ihnen das Siindigen Vorteil und
Ehre. Meine Landsleute dagegen wissen weder von Goit noch vom
Teufel etwas, erwarten weder Lohn noch Strafe nach diesem Leben, und
doch benehmen sie sich -anstdndig, verkehren liebevoll und eintrdchtig
miteinander, teilen alles miteinander und schaffen sich gemeinsam ihren
Lebensunterhalt. Es gibt wohl Bose unter uns, die zeigen, dass wir mit
Euch stammverwandt sein miissen, doch dass an den meisten von uns
kein Tadel ist (Du denkst wohl nicht, dass ich meines Volkes wegen liige,
Du weisst ja selbst aus Erfahrung, dass dies wahr ist), kommt vielleicht
von unserm unfruchtbaren Lande. Wie ich zuerst von Euren schonen
Lindern horte, habe ich oft ihre Bewohner gliicklich geschitzt, weil sie
solchen Uberfluss an wohlschmeckenden Erdfriichten, Tieren, Vogeln und
Fischen jeder Art, schon eingerichtete, grosse und prédchtige Hauser,
schone Kleider, einen langen Sommer, keinen Schnee, keine Kilte, keine
Miicken, sondern nur wiinschenswerte und angenehme Dinge besitzen,
und diese Gliickseligkeit, dachte ich bei mir, sei Euch nur deshalb zuteil
geworden, weil Ihr Gldubige und sozusagen Gottes eigene Kinder seid,
wihrend wir als Ungldubige zur Strafe in dieses harte Land gesetzt seien.
Doch oh; wir gliicklichen Gronlinder! Oh, du teures Vaterland!

(Aus ,Nie wieder Krieg, nie wieder!“ v. Heinz Thies.)

Nun ein Kapitel aus Felix Speisers im Jahre 1913 er-
schienenem schonen Buche: ,Siidsee, Urwald, Kannibalen “.

Speiser sagt wortlich:

_Tucopia ist ein winziges Kegeleiland, ganz einsam im weiten Meere;
und das ist der Grund, warum sich dort eine polynesische Bevolkerung
bis hette noch vollig rein und primitiv erhalten konnte . . . Thre Insassen
boten einen mir vollig neuen Anblick. Statt der dunkeln, kraushaarigen,
kurzen Melanesier sah ich baumlange, fast hellgelbe Gestalten, die von
einer dichten, langen Méhne goldenen Haares umflattert waren. Bald
kamen sie an Bord und boten den prichtigsten Anblick freier Recken-
gestalten; keiner unter 175 cm. gross, mit weichen dunkeln Augen, freund-
lichem Licheln und kindlich zutraulichem 'Gebaren . . . Zwei Kerle fassten
mich unter den Armen; und ob ich wollte oder nicht, ging es im Fluge
iiber die Pfiitzen im Riff nach dem Ufer . . . Am Lande setzte man mich
sorgfiltig nieder wie ein zerbrechliches Ding, lachte mich an, klopfte mir
auf die Schultern und streichelte mir den Riicken . . . Zu unserem grossten
Erstaunen kam ein Mann auf uns zu, der ein wenig Biche la mar spre-
chen konnte, wer weiss woher. Er fragte uns erst sehr energisch, ob
wir keine Krankheit an Bord hitten, sonst diirften wir nicht landen. Wir
konnten das mit gutem Gewissen verneinen. Der Grund, warum er fragte,
war,, dass einst das Schiff hier mit Masern an Bord angelaufen war, die
Insel infiziert hatte, was vierzig Eingeborenen das Leben gekostet hatte.
Verniinfliger als die Weissen, versuchten die Eingeborenen nun selbst,
eine Quarantaine auszuiiben . . .

Das Ufer war eine Parklandschaft, wo man durch dunkle, schén
gruppierte Stimme eine tiefe Perspektive, weiten Blicks aufs blaue Meer
hatte, und wo im Schatten die goldenen Gottergestalten wandelten in
freier wiirdiger Haltung oder in dichten Gruppen erregt und heiter sich
um die Ankommlinge driangten. Es war in seiner zutraulich offenen
Heiterkeit so ganz ein andres Bild, als ich zu sehen gewohnt war, so
harmlos und frohlich, so wohlig und schmeichelnd, dass es dringend zum
Bleiben einlud und es der Bitten der lachenden Menschen nicht bedurfte,

Der brauchbare Kern der Philosophie.
IV.

Die Formalwissenschaften beschiftigen sich als Logik, Mathematik etc.
mit idealen, irrealen (unwirklichen), unrdumlichen und unzeitlichen formalen
Gegenstidnden des Denkens. Diese sind jenseits aller sinnlichen Wahr-
nehmung, also iibersinnlich, aber sie werden hier ganz korrekt fiir nicht-
existierend (weder fiir physische noch fiir psychische, noch auch fiir meta-
physische Wirklichkeit) erklart. Ein logisches Gesetz, ein mathematischer
Punkt, eine unbenannte arithmetische Zahl oder ein geometrischer Korper
ist ja — und dariiber muss man sich vollstindig klar sein! — in keinem
Falle irgendwie wahrnehmbar, sowenig wie das gebratene Huhn des
Schlaraffenlandes geniessbar oder der feuerspeiende Drache des Fabel-
landes jemals gesehen oder von einem Sankt Georg oder Leodegar (Lu-
zerner Hofkirche) erlegt werden konnte. Alles das sind rein gedankliche,
an sich ideal vollkommene Konstruktionen — Einbildungen, Hirngespinste,
Gedankendinge, die in ihrer formalen, aber nicht in der wirklichen Sphare
(Gebiet) eine gewisse Berechtigung besitzen —, es sind formale Signifi-
kate, Bezeichnungen, welche durch entsprechende Vorstellungen, Begriffe,
Worte, Zeichén, Zeichnungen, Bilder etc. bezeichenbar, signifizierbar, dar-
stellbar sind und vermittels dieser terminologischen Handhaben im Wissen-
schaftsbetriebe Verwendung finden konnen: man weiss, was gemeint ist,
obgleich das Gemeinte, das formale Signifikat, keinesfalls wirklich existiert.
— Die Formalwissenschaften sind das Gebiet der logischen Denknotwen-
digkeiten und der formallogischen, bloss apodiktischen #) Gewissheit;
innere Widerspruchslosigkeit, sowie die Unmoglichkeit durch irgend eine
Erfahrung umgestossen werden zu konnen, sind ihre Kriterien (hervor-

die, ohne Waffen und Argwohn, mit duftenden Blumenketten um den Hals
und farbigen Bliiten im Haar, uns zum Bleiben einluden. Wahrlich, es
ist den Seeleuten nicht zu verdenken, wenn sie an polynesischen Inseln
frither zu Dutzenden von den Schiffen desertierten und das Leben im
verwirklichten Idealland der geplagten Existenz auf einem Walfischfinger
vorzogen . . .

Auf der Insel kennt man keinen Mord, kaum Hader. Stort einer die
Ruhe des Landes, so befiehlt ihm einer der allmichtigen Hiuptlinge, sein
Kanoe zu besteigen und wegzufahren. Man gibt ihm etwas Essen und
einige Kokosniisse als Wegzehrung, er soll sich nie mehr blicken lassen.
Meist ertrianken sich dann solche Ungliickliche, wenig von der Kiiste ent-
fernt; aber auf der Insel herrscht Frieden.“

Stellen wir nun neben diese friedlichen Naturmenschen
z.B. die in Truppen von 3000 und 4000 Mann um einer Diffe-
renz im Glauben willen auf einander loshauenden Mdnche des
Klosterberges Athos am Aegidischen Meer (,Bund“ vom 2. Juli
1913) oder die sich mit kirchlich eingesegneten Kanonen be-
kdmpfenden christlichen, zivilisiertén Volker Europas!

Ich brauche Sie nicht lange zu fragen, welcher Gesittung
Sie den Vorzug geben, unsrer traurigen europdischen, die sich
auf ihre Christlichkeit offiziell noch jetzt recht viel zugutetut,
oder der heitern und menschenfreundlichen gronldndischen und
polynesischen, fiir die die offiziellen Christen meist nur Mitleid
tibrig haben. Jedenfalls geht aus dieser Gegeniiberstellung
aufs neue hervor, wie wenig der Wert der Menschen fiir ihre
Mitmenschen von ihrem Glauben abhidngt. Wenn das christ-
liche Bekenntnis unter den europdischen Vélkern noch eine
untergeordnete Rolle spielte und nicht gerade in den hochsten
Kreisen eifrige Bekenner hitte, so miisste man natirlich die
christlichc Kirche von vorneherein von jeder Mitschuld am
heutigen Bankrott der europidischen Zivilisation freisprechen.
Wie Sie aber sehr wohl wissen, sind Kirche und Staat in den
meisten europdischen Léndern noch enge verbunden. Ich
brauche nur an den auf den Schiffen der deutschen Marine
predigenden deutschen Kaiser und an die bis vor kurzem noch
bestehende Vereinigung der hochsten staatlichen und der hoch-
sten kirchlichen Autoritdt im russischen Zaren zu erinnern.

Das Christentum hitte also Gelegenheit gehwbt, das

enschliche Gesellschaitsleben wie ein Sauerteig zu durch-
dringen und seine weltverbessernde Macht zu zeigen. Nun
aber die christlichen Volker bei allen technischen und wissen-
schaftlichen Errungenschaften nicht besser, sondern schlechter
sind als das erste beste Naturvolk, das noch nie mit Weissen
in ndhere Berithrung kam, so scheint es mir, wir konnten es
nun ruhig einmal mit einer christentumlosen Kultur versuchen,
eine so hohe Achtung wir auch vor Jesus, dem Kimpfer fiir
Verinnerlichung des religiésen Lebens, hegen.

stechende Eigenschaften), wie auch Umkehrbarkeit: d. h. die mathemati-
schen etc.. Formeln gelten vorwirts wie riickwirts, weil sie eben von
aller Wirklichkeit (und ihren nicht umkehrbaren Kausalprozessen) losge-
lost sind und z. B. ein Kraftverbrauch ja nicht vorliegen kaunn.

Nebenbei sei erwihnt, dass zu diesen Formalwissenschaften auch die
Ideal-Naturwissenschaften gehoren. lhre Objekte sind keine physisch exi-
stenten Dinge, sondern lauter (formale) Ideale: absolut vollkommene Korper
(wie z.B.der Ather), vollstindig reine Stoffe, wie die Elemente der Chemie,
‘absolute Bewegungen, wie sie die reinen formalen Gesetzmissigkeits-
wissenschaften der Kinematik und der Phoronomie vertreten, die sich um
wirklich Existentes ebenso wenig kiimmern, wie ihre (formale) Grund-
wissenschaft, die Logik.

Alle die genannten formalen Disziplinen sind selbstverstindlich von
hiochstem Werte, aber doch auch nur hochst einseitig, insofern sich aus
ihnen und ihrer Wirklichkeitsfremdheit augenscheinlich keine Erfassung
der wirklichen Welt gewinnen lisst. Fiir die Praxis bedeuten sie rein
gar nichts, als dass ihre idealen, formalen Gesetze zur Schulung des
Denkens und als unerreichbare Vorbilder der Exaktheit dienen fiir die
erstrebenswerte Systematisierung der Realwissenschaften. —°

#) apodiktisch heisst wortlich: bewiesen. Der Wortsinn ist aber ein
ganz anderer und bedeutet: unumstgsslich, a priori (unabhdngig von aller
Erfahrung) gewiss fiir die formale Sphire. Bekanntlich sind die letzten
Prinzipien (Grundsitze) der formalen Logik, z. B. der Satz der Identitat,
des Widerspruches etc, selber nicht beweisbar, noch, wie es meistens
heisst, eines Beweises bediirftig. Apodiktische Gewissheit ist kurz: for-
male Gewissheit, und hat mit der Wirklichkeit rein gar nichts zu tun.
Die Gewissheit der letztern bleibt stets empirisch, assertorisch, relativ.



DER SCHWEIZER FREIDENKER 15

Ja, ich fiir mein Teil mache nicht einmal mehr Anspruch
auf Religiositit. Gesetzt, die Religiositit sei eine Tugend —
was erst noch zu beweisen wire, — so will ich mich lieber
nicht mit ihr bristen, da man darunter gar verschiedene
Geisteszustiande verstehen kann, woriiber wir mit unsern Geg-
nern nie zu diskutieren fertig wiirden.

Wie nun diejenigen, die noch fest ans Dasein eines Gottes
glauben, sich diesen vorstellen, das kann uns gleichgiiltig
sein. Jedenfalls will ich mit dem christlichen Gott, der die
Siinden der Viter heimsucht an den Kindern bis ins 3. und
4. Glied und der jetzt Zeit genug gehabt hitte, die Ueberlegen-
heit des Christentums tiber die andern Weltanschauungen an
seinen Bekennern zu offenbaren, — mit diesem christlichen
Gott, sage ich, will ich nichts mehr zu tun haben; und einen
neuen QGott will ich mir lieber nicht schaffen.

Dass aber etwas an Stelle der Religisiotit oder Frommig-
keit trete, das halte ich fiir sehr wichtig. Irgend einen Halt
milssen wir fiir unser Leben haben. Mit sittlichen Vor- und
Grundsitzen ist es nicht getan. Wir kdnnen lange wissen,
wie wir handeln sollen, — die Kraft, richtig zu handeln, kommt
uns nicht von ungefdhr. Bei den meisten Menschen, ob sie
sich nun zu einer Religion bekennen oder nicht, liegt ja frei-
lich der einzige 7rieb zum Handeln ganz einfach in dem
Bestreben, sich das Leben moglichst angenehm zu gestalten,
und die einzige Richischnur zum Handeln im Urteil ihrer
Nebenmenschen. .

Dass sich ein solches Handeln nicht Giber das des Tieres
erhebt, ist klar, und dass damit eine grauenhafte Versimpelung
der Menge eintritt, ebenso, mégen nun diese in den Tag hinein-
lebenden Menschen noch so schéne rechtgldubige, freisin-
nige oder auch freidenkerische Redensarten im Munde fiihren.
Es muss also etwas geben, das, wenn die Religion versagt,
den Menschen zum richtigen Handeln antreibt und ihm dabei
eine solche Befriedigung gewihrt, dass er gerne auf dem guten
Wege verbleibt. Worin ich diesen Ersatz der Religion sehe,
das soll den Gegenstand des letzten Abschnitts meines Vor-

trages bilden. (Schluss folgt.)

Aus meinem Tagebuche.

Auch nach der Richtung scheiden sich die Menschen in
zwei QGruppen, ob sie zur Befriedigung ihrer Gemitsbediirf-
nisse mystischer Reiz- oder Einschlaferuhgsmittel bediirfen oder
nicht. Jene werden stets die Befiirworter einer Religion sein
und einer solchen nicht entraten konnen. Und wenn sie als

oy v

Gelehrte oder durch Belehrung den Glauben an einen person-
lichen Gott aufgegeben haben, so werden sie sich in einem
pantheistischen Gotte oder in einer Allseele oder in einem
dhnlich benannten fabelhaften Wesen Ersatz schaffen. Die

-andern aber sind dermassen erfiillt von den Ritseln und Offen-

barungen des Menschenlebens, der Natur, des Alls, dass sie zu

jhrem Gliicke weiter nichts bediirfen als Schauen und Be-

wundern und schopferischen Anteil zu haben an dem, was sie

als das Schone, Gute und Wahre im Menschenleben erkennen.
B &

E3

Die Organisation der Freidenker verfolgt nur den'einen
Zweck, die geistigen und materiellen Krifte zu sammeln zu
positiver Arbeit: Jugend- und Volkserziehung ohne mysti-
sches oder dogmatisches Giangelband, auf ethischer und wissen-
schaftlicher Grundlage, Schaffung und Unterstiitzung gemein-
niitziger Werke, Kampf fiir die Umsetzung der papierenen
Glaubens- und Gewissensireiheit in - tatsichliches Recht, usw.
Nicht soll ein Freidenkerbund eine Gemeinschaft bedeuten, die

- sich unter bestimmte, bindende Lehr- oder Glaubenssitze stellt.

Wohl aber miisste jede derartige Bestrebung als unvereinbar
mit dem natiirlichen Recht der Selbstbestimmung in der Art
der Gemiitsbefriedigung und in der Stellung zu wissenschaft-

lichen Problemen zum vorneherein entschieden abgelehnt

werden. "

Gott hat nicht nur aufgehért eine Person, sondern auch
ein moralischer Begriff zu sein. - E. Br.

Entgegnungen.’

Zur neuen Religion. Der hdmische persinlich beleidigende Ton
des Herrn H. Szoton in der Midrznummer des ,Freidenker* gegen meinen
Aufsatz iiber die ,Neue Religion* des Herrn Tschirn verdient eigentlich
nicht die Ehre "einer Erwiderung, - da der Aerger des Verfassers dessel-
ben sich sophistisch nur gegen Worte richtet. Ja, Herr S., wie Tolstoi
beuge ich mich mit -Ehrfurcht vor der fiir uns winzigen lebenden Atomen
unerkennbaren Allmacht der Wesenheit der Naturerscheinungen. Sie ist
zwar metaphysisch, aber sie erscheint uns doch nur in der Form der uns
allein erkennbaren Tatsachen. Um uns licherlich zu machen, verstiimmeln
Sie unsere Zitate: Nach ,hochste Wesen“ streichen Sie z. B. die Worte:
,des Cosmos“, und machen dann durch sophistische Kniffe aus einem
freien Bekenntnis einen ,Imperativ¢, den Sie uns dann zudichten, um
dagegen polemisieren zu konnen. Sie haben sogar die Stirne, uns der
Unterstiitzung eines ,heuchlerischen Pharisdertums® zu bezichtigen. Es
ist wirklich zum Lachen; solche groben Verdrehungen kénnen nicht mehr
beleidigen.

Nun braucht der Mensch etwas fiir sein Gemiit, sonst wird sein reiner
Verstand welk und steril. Dies hatten die kohlergldubigen Religionen,
mit ihren Paradiesversprechungen erfasst, und der Ehrgeiz ihrer oft ego-
istischen Priester hat es mittetst Dogmen und Befehlen ausgebeutet und
missbraucht. '

V.

Der Realismus behauptet prinzipiell eine Dualitit und zwar die Zwei-
heit von Korperlichem und Seelischem; er deckt sich also in den wesent-
lichsten Punkten — wenn auch nicht in deren Begriindung — mit dem
naiven Realismus,*) wie er allen Menschen angeboren ist, also mit ,dem
noch von keiner Philosophie angekrdnkelten sogen. gesunden Menschen-
verstande“ und seiner Alltagsanschauungen. Hiernach besteht neben dem-
jenigen, was Bewusstseinsinhalt, Gedanken, Vorstellung etc. ist, was wir
als innere Erlebnisse ,in unserm Kopfe* haben, also neben dem Seeli-
schen oder der Innenwelt,” auch noch unser Leib und alle anderen physi-
schen Gegenstinde, also die mittelbar, durch die Sinne, wahrnehmbare
Korperwelt.  Sie existiert mit wirklicher Raum- und Zeitbestimmtheit, selb-
stindig, ganz unabhidngig von unserm Bewusstsein und ausserhalb des-
selben. Jeder Korper gilt wiederum als ein Teil der allgemeinen physi-
schen Substanz, resp. der korperlichen Materie, welche also der Grund-
bestandteil aller physischen Dinge und das Substrat (Grundlage) der phy-
sischen Gesetze ist. An dieser Materie haftet nun auch alles Pspchische

*) Was den naiven Realismus unhaltbar macht, ist nur seine Behaup-
tung, dass wir unsere Umgebungswelt, also auch z, B. die einzelnen kor-
perlichen Gegenstinde, ebenso wnmittelbar wahrzunehmen vermochten,
wie unsere momentanen inneren Erlebnisse, Empfindungen, Wahrnehmungs-
daten etc; er iibersieht, dass zwischen korperlichen Gegenstinden und
unserm psychischen Wahrnehmen von ihnen ein hoch komplizierter ,Wahr-
nehmungsapparat* steht, durch welchen wir Alles, was nicht unser gegen-
wiirtiger Bewusstseinsinhalt ist, zweifellos nur mitte/bar wahrnehmen resp.
erschliessen konnen.

an, in einem Inhdrenzverhiltnisse: Das Psychische ist eine psychische
(und nicht etwa eine physische) Funktion am Physischen. Es gibt nichts
Psychisches, wenn nicht Physisches existiert, d, h. es gibt keine Seelen,
die nicht am lebenden Organismus anhafteten und nicht mit diesem stinden
und fielen. — Mit Metaphysik hat der echte Realismus gewiss nichts zu
schaffen. )

Da der Realismus also die beiden Seiten der Natur oder Welt aner-
kannt, kommen unter ihm die Realnaturwissenschaften sowohl als physi-
kologische als auch psychologische zu ihrem vollen Rechte, also einerseits
Physik, Chemie etc. (unorganische) nebst organischen Wissenschaften,
andrerseits die einzelnen Disziplinen der Psychologie (Seelenkunde) und
so schliesslich auch physikopsychische Kombinationswissenschaften wie
z. B. die Weltgeschichte. *

Hier im Realismus, der durch_ eine realistische Erkennt-
nistheorie sich begriinden ldsst, ist also ein Standpunkt ein-
genommengder dem gesunden Menschenverstande als der
natiirlichste und richtigste erscheint und dabei zugleich allen
berechtigten wissenschaftlichen Anspriichen geniigen kann,
besonders wo die Formalwissenschaften friedlich nebenher-
gehen. Seine Thesen sind meist erfahrungsgemiss verifizierbar.

Leider ist dieser realistische Standpunkt heutzutage auffallend wenig
von philosophischer Seite vertreten, trotzdem die Naturwissenschaft auf
ihn angewiesen zu sein scheint. Er ist den Einen offenbar zu einfach,
zu ungelehrt, den Andern wohl auch zu klar und zu wenig verdrehbar
oder missbrauchbar; sicherlich lisst sich auf idealistischer Basis leichter
mogeln. (Fortsetzung folgt.)



	Brauchen wir noch Religion? [Teil 2]

