
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 3

Artikel: Brauchen wir noch Religion? [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'il. Schwei/.. Lniulesbibliotlick, Bern

IV. Jahrgang Luzern, 1. April 1918 Nummer 3

Per Schweizer Freidenker
Abonnementspreis :

Schweiz : Jährlich Fr. 4.—

Halbjährlich Fr. 2.—

Ausland : Jährlich Fr. 5.—

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen Freidenkerbundes und des

Schweizerischen jtionistenbundes
Insertionspreis :

Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VII/1033"Wahrheit «« Freiheit «* friede

Mehrheit und "Wahrheit.
Die Macht der Mehrheit kann uns nicht den Glauben

/In Ewigkeit und Sieg der Wahrheit rauben,
Denn auch die schwächste, kleinste Wahrheit
Ist mächt'ger als die stärkste, grösste Mehrheit:
Ob tausend Jahre auch die Mehrheit schrie: Sie kreiset nicht,
So kreiste doch die Erde ruhig um der Sonne Licht.

Robert Seidel.

Brauchen wir noch Religion?
Vortrag, gehalten im Lessingbund (Vereinigung für freigeistige Kultur),

von Ed. Lauterburg. *)

Damit, dass wir uns im Lessingbund weder um den Glauben

unsrer Mitglieder noch um den der Aussenstehenden be-

kü mmern, es sei denn, dass wir angegriffen werden, ist nicht

gesagt, ob wir für uns jedes religiöse Gefühl für überflüssig
halten oder nicht. Es liegt mir deshalb nun ob, zu zeigen,

1. was ich unter Religion verstehe,
2. inwieweit ich dieses Gefühl auch jetzt noch für berechtigt

halte,
3. wenn es berechtigt ist, wie wir es in unserm Bunde

pflegen; oder wenn es nicht berechtigt ist, wodurch wir es

ersetzen wollen.
I.

Was heisst Religion
Religion nenne ich, ohne mich auf gelehrte Erörterungen

einzulassen, Ehrfurcht cor etwas Göttlichem, wie man sich
d ies auch vorstelle. Sei's dass man sich das Göttliche in einen
Ge gensfand eingeschlossen denkt, dessen äussere Berührung
schon tödlich wirkt, wie die Bundeslade der Isrealiten, die
sogar den tötete, der sie am Heruntergleiten vom Wagen hindern
wollte: sei's dass man es sich als eine über der Welt thronende
Persönlichkeit vorstellt, die jene geschaffen hat und von Zeit
zu Zeit etwas daran wie an einem Uhrwerk repariert, sei's
dass man an einen die ganze Welt durchdringenden Geist
glaubt, von dem ein Funke in jedem menschlichen Geiste lebt.

Aus der weiten Verbreitung und dem verschiedenartigen
Auftreten des Glaubens an Gott darf man jedoch nicht schliessen,
dass dieses etwas allgemein Menschliches sei, wie uns die
Vertreter der Kirche manchmal glauben machen wollen. Die
heidnischen Eskimos z. B. kennen keinen Gott.

Da also der Gottesbegriff nichts Angebornes sein kann,
so fragen wir uns : Wie ist denn diese Ehrfurcht der Menschen
vor etwas Göttlichem entstanden?

Am natürlichsten erklärt uns die Entstehung der Religion
der von der Mitte des 17. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts
lebende französische Schriftsteller Fontenelle. Er sagt ungefähr
folgendes :

Die Menschen hatten von jeher das Bedürfnis, nach einer
Ursache der Naturerscheinungen zu forschen. Sie sahen in

*) Dem „Schweizer Freidenker" vom Lessingbund gütigst zur Verfügung
gestellt.

der Natur sich Dinge ereignen, die sie nicht selbst
bewerkstelligen konnten: Bäume wurden von Blitzen entzündet oder

von Winden entwurzelt; Sturm wogte das Meer auf; Menschen
fielen plötzlich ohnmächtig oder entseelt dahin. Da mussten
also mächtige Wesen dahinterstecken. Wie sollten die Naturvölker

sich diese Wesen vorstellen, wenn nicht mit Zügen der
Menschen oder Tiere, die sie um sich sahen? Und welches

war ihre hervorstechendste Eigenschaft? Natürlich die körperliche

Kraft, die sich in Gewitter, Sturm und Krankheit vor
allem offenbarte. Weisheit, Gerechtigkeit, Liebe, Zorn, Eifersucht

und dergleichen geistige Eigenschaften oder Gefühle
wurden den hinter den Naturerscheinungen gedachten
göttlichen Wesen erst später beigelegt. Bis dahin Fontenelle.

Je mehr die Naturerscheinungen durch die Wissenschaft
erklärt wurden, desto mehr traten die Götter in den Hintergrund.

Weil aber die Entstehung der Welt und in ihr die

Entstehung des Lebens ein Rätsel blieb, so hielt sich der Glaube
an einen Weltenschöpfer und Lebenspender aufrecht. Daneben

gehen, nicht nur bei den Naturvölkern, noch allerhand
Erinnerungen an den Animismus, d. h. Geisterglauben, den
Fetischismus, d. h. die Zauberei, und an die Vielgötterei der alten
Zeiten, da gar viele Menschen noch heute nicht erklärte wunderbare

Vorfälle im Natur- und Menschenleben für Wunder, d. h.
übernatürliche Eingriffe unbekannter Kräfte in den natürlichen
Gang der Dinge halten. So geht die Verweltlichung menschlichen

Denkens nur mit langsamen Schritten vor sich.
Ist diese Verweltlichung menschlichen Denkens nun zu

begrüssen oder zu bedauern? Darüber wollen wir uns im
nächsten Abschnitt klar werden.

II.
Ist Religion noch jetzt berechtigt?

Ich sagte in einem frühern Vortrag, es komme für
die Wirkung des Glaubens weniger auf das Was als auf
das Wie an, mit andern Worten, es sei für die
Lebensführung eines Menschen ziemlich gleichgültig, woran er
glaube, durchaus aber nicht, ob er an das, woran er
glaubt, fest glaubt oder ob er dies nur aus konventionellen
Gründen tut. Schliesslich sind alle Gegenstände unsres
Glaubens mehr oder weniger Gebilde unsres Denkens und
unsrer Einbildungskraft, von dem Holzklotz, hinter dem der
Südseeinsulaner den Weltschöpfer vermutet, bis zum Gott
unsres landläufigen Christentums. Voltaire sagte nicht übel:
„Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde, aber der Mensch
hat sich dafür trefflich revanchiert", indem er nämlich die Züge
für sein Gottesbild von 'sich selbst abschaute. Ja, „selbst die
Erleuchtetsten, die Geistigsten, die es mit dem Schriftwort
,Gott ist ein Geist' am ernstlichsten nehmen, wie bilden sie
sich diesen Geist aus oder ein? Im heiligen Eifer tragen sie
alles in ihn hinein, was ihnen an ihresgleichen ehr- und liebenswürdig

scheint. Und dieses Gedankenwesen, das sie nach
ihrem eigenen Bilde geschaffen und nur noch mit den
gedankenlos zusammengerafften Attributen der Allmacht, AU-



10 DER SCHWEIZER FREIDENKER

wissenheit, Allgegenwart ausgestattet haben, diesen Gottmenschen

oder Menschengott setzen sie auf einen Thron irgendwohin,

geben ihm die Welt als Reichsapfel und den Blitz als

Szepter in die Hand und sind nun völlig überzeugt, dass er
in vollster Kraft und Herrlichkeit die Sterne lenken und die
Geschicke der sterblichen Menschen mit Gnade und Gerechtigkeit

verwalten werde. Und dabei gehen die Leiden der Welt
ihren Gang, das Böse regiert, und die Ungleichheit der Güter
und Gaben besteht, und der Allgütige, Allwissende, Allgerechte

und Allmächtige rührt nicht den kleinen Finger, Wandel
zu schaffen".

Diese Worte legt Paul Heyse Edwin, einer der Hauptpersonen

seines sehr lesenswerten Romans „Kinder der Welt" in

den Mund Sie passen aber auf die heutige Zeit mehr als

je. Ob all den menschlichen Aussagen über Gott etwas Wirkliches

zugrunde liegt, das kann niemand sicher sagen. Es

gibt wohl allerhand geheimnisvolle Kräfte in der Natur, die

es als lächerliche Anmassung erscheinen lassen, wenn einer

sagt, er habe mit Teleskop und Mikroskop das ganze Weltall
durchforscht und keinen Gott gefunden, ist doch schon das

Wesen der Kraft allein noch ganz unerklärt. Von da aber

gleich zu der Behauptung fortzuschreiten, das Unerklärliche
müsse nun unbedingt auf einen Gott schliessen lassen, das ist
ein unerlaubter logischer Sprung. Gar vieles, was die Wissenschaft

früherer Jahrhunderte nicht zu erklären wusste, wie die

Heilungen Jesu, ist für uns heutige nur mehr ein natürlicher

Vorgang ; und andrerseits gibt es noch heute unerklärte
Vorgänge, die durchaus keinen göttlichen Stempel an sich tragen ;

ich denke z. B. an die Expansionskraft von Sprengpulver.
Wie menschlich der Gottesbegriff auch der jetzigen Christen

ist, hat sich während des Krieges in geradezu verblüffender
Weise gezeigt. Jedes kriegführende Volk nimmt Gott für sich

in Anspruch, und ruft ihn gegen seine Feinde um Hülfe an,
wie in den ältesten Zeiten, als jeder Stamm seinen Gott hatte.
Und mit was für Ausflüchten müssen unsre armen Theologen
ihren lieben Gott gegenwärtig für den Krieg entschuldigen!
Zwar so frivole Ausdrücke wie der Pfarrer Mojous in einem

Artikel vom Herbst 1915: „Dieu rit de la guerre" finden sich

zum Glück nicht oft. Aber auch die Behandlung des Krieges
durch ernstere Theologen befriedigt uns nicht. Unser

Gesinnungsgenosse, Dr. Otto Karmin in Genf, hat in seinem kürz-
1 P. Heyse: „ Kinder der Welt", (Cotta, Stuttgart und Berlin, 21. Aufl.

1903), Bd. I, S. 219.

Der brauchbare Kern der Philosophie.
vi.

Ganz und gar widerstreiten sich nämlich die Metaphysik einerseits
bezüglich ihrer angeblich existenten übersinnlichen Jenseitswelt und andrerseits

die Formalivissenschaften (Logik etc.) bezüglich ihrer rein idealen,
nichtexistenten, irrealen Welt. So unbeweisbar und falsch die erstere, so

berechtigt und wertvoll sind die letzteren; indessen mit „Welterfassung''
liaben die Formalwissenschaften offenbar gar nichts zu tun. Unabhängig
von beiden und friedlich neben den Formalwissenschaften stehen die
Rcalivissenschatten mit ihrer wirklichen (körperlichen und geistigen) Welt.
Innerhalb ihrer widerstreiten sich aber total die Standpunkte des Bewusst-
seins-/dea!ismus und des Realismus. Überdies bilden manche phil. Systeme
ein haarsträubendes Kunterbunt von allem Genannten durcheinander; nicht
nur Compromisse (Vermengungen) von Idealismus und Realismus, sondern
auch Vermogelungen von Metaphysik nebst Formalwissenschaften mit
Realwissenschaften sind an der Tagesordnung! Sozusagen kein Philosoph
schreckt vor offenbaren Unmöglichkeiten zurück, wenn es gilt, seine uor-
gefassfen Absichten zusammenzuleimen.

Um also in dem Wirrnis der Welterfassungs - Systeme auf einen
brauchbaren Kern zu kommen, machen wir möglichst kurzen Prozess: Wir
streichen imvorhinein aus dem historischen Bestände der Philosophie die
ganze Metaphysik, welche bekanntlich eine gewisse übersinnliche,
überweltliche Wirklichkeit, d. h. jenseits (meta) der physischen Körperwelt um
uns und der physischen Welt in uns, fälschlicher Weise als existierend
behauptet. Ferner streichen wir den ganzen Bewusstseins-/a,eCT//s/7?:/s, die
reine Immanenzphilosophie, welche in der Neuzeit vielfach unter dem
irreführenden Namen „Positivismus" auftritt und behauptet, dass ausser
unsern Bewusstseinsinhalten, Empfindungen, Erlebnissen, Vorstellungen,

lieh herausgekommenen Büchlein „Dieu, le Christianisme et
la Guerre mondiale" ein paar Müsterchen zusammengestellt. '
Hier nur ein Beispiel:

Der bekannte Kanzelredner Frank Thomas in Genf sagt :

„Nein, tausendmal nein; wir werden es bis zu unserm letzten
Seufzer wiederholen: Nie hat Gott diesen Krieg gewollt. Hätte
er ihn« gewollt, so wäre er nicht mehr Gott. Er wäre ein De-
miurg, um nicht zu sagen ein Dämon, dem jeder ehrenwerte
Mensch seinerseits den Krieg erklären müsste, um ihn
loszuwerden".2 „Der Krieg war nötig, nicht weil Gott ihn
wollte, sondern als Folge des Zustandes der Welt
Angesichts des Zustandes, in welchem Europa sich befand, und
der Art und Weise, wie das Gesetz Gottes mit Füssen getreten
worden war, war der Krieg unvermeidlich geworden ; er war
die logische, verhängnisvolle Folge dieses Zustandes und
wahrscheinlich das einzige Mittel, sich davon zu befreien".3 Ein
andrer Theologe Namens Fulliquet pflichtet darin Thomas bei,
indem er sagt, Gott wolle durch diesen Krieg der Menschheit
den Krieg überhaupt verleiden.1

Ueber diese Behauptung macht sich Karmin nun mit Recht
lustig. Das sei ein netter Vater, sagt er, der seine Söhne
dadurch von der Streitsucht heilen wolle, dass er ihnen empfehle:
„Zankt nur weiter drauflos! Wenn ihr euch einmal krumm
und lahm geschlagen habt, so werdet ihr schon von selber
einsehn, dass der Zank nichts taugt, sondern euch nur
unglücklich macht."

Zu einer solchen Auffassung Gottes stimmt es denn auch,
wenn im andern Lager christliche Theologen die grossen
Kanonen als Heilande preisen, die Freude am Untergang der
Feinde christlich nennen,5 und wenn ein Schweizer Pfarrer
auf der Kanzel sagt, er könnte sich Jesus gut bei der Bedienung

eines Maschinengewehres denken.
All diese Aussprüche bestätigen, was Georg Küffer von

seiner „Heidenseele" sagt:
„Und sie wusste noch von früher,
Dass der Prediger aus Pflicht
Zu dem Kriegen, zu dem Morden
Seinen frommen Segen spricht."

(Fortsetzung folgt.)
1 Peytrequin, Lausanne, 1916, Fr. 1.25.
2 „La cause profonde de la guerre" (Genève, Jeheber), p 226.
3 „D'oii est venue la guerre" (Genève Jeheberi, pp. 210 u. 219.
4 Georges Fulliquet: „Dieu et la guerre" Genève Jeheber).

Angeführt in Zurlinden: „Der Weltkrieg", I, S. 41.

kurz ausser dem Seefischen oder Geistigen, gar nichts anderes existiere, und
somit auch die Existenz der körperlichen Aussenwelt leugnet. Die
physischen Naturwissenschaften mit ihren Mess- und Wiegeinstrumenten
wären dann also ein wertloser Humbug?! Die idealistische Anschauung
— sie wird vom Grossteil der jetztzeitlichen und namentlich von der
offiziellen Philosophie „am grünen Tisch" vertreten! — gehört offenbar
ins Tollhaus, während die Vertreter der Metaphysik, sofern sie aus ihren
falschen Aufstellungen praktischen Nutzen (z. B. durch Ausfertigung von
Checks auf das Himmelreich) zu ziehen versuchen, unter das Strafgesetz
gestellt werden sollten.

Alsdann verbleibt von dem ganzen Bestände, der zu einer
Welterfassung dienen sollenden Systeme der Realismus als überhaupt beachtenswerter

Standpunkt, und zwar mit seiner realen wirklichen Welt des
Körperlichen und des Seelischen. (Fortsetzung folgt.)

*) Die Herren Idealisten kann man durch die einfachsten Fragen zu
den komischsten Antworten veranlassen. Ich fragte z. B. auf einem Spaziergange

einen sehr bekannten Schweiz. Universitätsprofessor der Philosophie :

„Was halten Sie eigentlich erkenntnistheoretisch von meinem Spazierstock
hier?" Er antwortete: „Das ist ein physischer Inhalt.'^ Wieso Inhalt?"
„Ein Bewusstseinsinhalt!" tableau!

Ich Harmloser war und bin nämlich als Realist überzeugt, dass mein:
Spazierstock ein hölzerner (physischer) Stock und kein (psychischer)
Bewusstseinsinhalt ist und dass ich selbst kein Holz oder Stroh „im Kopf"
resp. im Bewusstsein habe, noch überhaupt so etwas wie „physische
Inhalte", sondern lediglich psychische Bewusstseinsinhalte. Also war da jede
weitere Diskussion überflüssig, obgleich der Herr Professor mir ganz
konsequent geantwortet hatte von seinem idealistischen Standpunkte aus, der
lautet: esse-pereipi, d. h. alles Sein ist lediglich Perzeption, Vorstellung,
Bewusstseinsinhalt.


	Brauchen wir noch Religion? [Teil 1]

