Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 3

Artikel: Brauchen wir noch Religion? [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406978

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

it. Sehweiz. Landeshibliothek, Bern

IV. Jahrgang

Luzern, 1. April 1918

Nummer 3

Der Schweizer Freidenker

| Abonnementspreis:
| Schweiz: Jihrlich . . Fr. 4.—
Halbjihrlich Fr. 2.—

Organ des Schweizerischen Freidenkerbundes und des
Schiweizerischen Monistenbundes

Insertionspreis:
Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

| Ausland: Jihrlich . . Fr.5.—
Erscheint halbmonatlich -

‘Wahrheit

L2

Freiheit

Bei Wiederholung weniger. -

@ ffl'i ede Postcheck-Konto VI1/1033

Mehrheit und Wahrheit.

Die Macht der Mehrheit kann uns nicht den Glauben
~An Ewigkeit und Sieg der Wahrheit rauben,

Denn auch die schwichste, kleinste Wahrheit

Ist macht'ger als die stdrkste, grosste Mehrheit:

Ob tausend Jahre auch die Mehrheit schrie: Sie kreiset nicht,

So kreiste doch die Erde ruhig um der Sonne Licht.

Robert Seidel.

Brauchen wir noch Religion?

Vortrag, gehalten im' Lessingbund (Vereinigung fiir freigeistige Kultur),
von Ed. Lauterburg.¥)

Damit, dass wir uns im Lessingbund weder um den Glau-
ben unsrer Mitglieder noch um den der Aussenstehenden be-
kit mmern, es sei denn, dass wir angegriffen werden, ist nicht
gesagt, ob wir fiir uns jedes religiose Gefithl fiir iiberfliissig
halten oder nicht. Es liegt mir deshalb nun ob, zu zeigen,

1. was ich unter Religion verstehe, ,

2. inwieweil ich dieses Gefiihl auch jetzt noch fiir berech-
tigt halte, . .

3. wenn es berechtigt ist, wie wir es in unserm Bunde
pflegen; oder wenn es nicht berechtigt ist, wodurch wir es
ersetzen wollen. I

Was heisst Religion ?

Religion nenne ich, ohne mich auf gelehrte Erdrterungen
einzulassen, Ehrfurcht vor eticas Gottlichem, wie man sich
dies auch vorstelle. Sei's dass man sich das Géttliche in einen
Ge genstand eingeschlossen denkt, dessen Aussere Berithrung
schon todlich wirkt, wie die Bundeslade der Isrealiten, die so-
gar den totete, der sie am Heruntergleiten vom Wagen hindern
wollte: sei's dass man es sich als eine iiber der Welt thronende
Personlichkeit vorstellt, die jene geschaffen hat und von Zeit
zu Zeit etwas daran wie an einem Uhrwerk repariert, sei’s
dass man an einen die ganze Welt durchdringenden Geist
glaubt, von dem ein Funke in jedem menschlichen Geiste lebt.

Aus der weiten Verbreitung und dem verschiedenartigen
Auitreten des Glaubens an Gott darf man jedoch nicht schliessen,
dass dieses etwas allgemein Menschliches sei, wie uns die Ver-
treter der Kirche manchmal glauben machen wollen. Die heid-
nischen Eskimos z. B. kennen keinen Gott.

Da also der Gottesbegriff nichts Angebornes sein kann,
so fragen wir uns: Wie ist denn diese Ehrfurcht der Menschen
vor etwas Qottlichem entstanden ?

Am natiirlichsten erklart uns die Entstehung der Religion
der von der Mitte des 17. bis zur Mitte des 18. Jahrhunderts
lebende franzosische Schriftsteller Fontenelle. Er sagt ungefihr
folgendes:

Die Menschen hatten von jeher das Bediirfnis, nach einer
Ursache der Naturerscheinungen zu forschen. Sie sahen in

*) Dem ,Schweizer Freidenker“ vom Lessingbund giitigst zur Verfiigung
gestelit.

der Natur sich Dinge ereignen, die sie nicht selbst bewerk-
stelligen konnten: Biume wurden von Blitzen entziindet oder
von Winden entwurzelt; Sturm wogte das Meer auf; Menschen
fielen plotzlich ohnméchtig oder entseelt dahin. Da mussten
also michtige Wesen dahinterstecken. Wie sollten die Natur-
volker sich diese Wesen vorstellen, wenn nicht mit Ziigen der
Menschen oder Tiere, die sie um sich sahen? Und welches
war ihre hervorstechendste Eigenschaft? Natiirlich die korper-
liche Kraft, die sich in Gewitter, Sturm -und Krankheit vor
allem offenbarte. Weisheit, Gerechtigkeit, Liebe, Zorn, Eifer-
sucht und dergleichen geistige Eigenschaften oder Gefiihle
wurden den hinter den Naturerscheinungen gedachten gott-
lichen Wesen erst spiter beigelegt. Bis dahin Fontenelle.

Je mehr die Naturerscheinungen durch die Wissenschaft
erkldart wurden, desto mehr traten die Gotter in den Hinter-
grund. Weil aber die Entstehung der Welt und in ihr die
Entstehung des Lebens ein Ritsel blieb, so hielt sich der Glaube

_an einen Weltenschopfer und Lebenspender aufrecht. Daneben

gehen, nicht nur bei den Naturvolkern, noch allerhand Er-
innerungen an den Animismus, d. h. Geisterglauben, den Fe-
tischismus, d. h. die Zauberei, und an die Vielgotterei der-alten
Zeiten, da gar viele Menschen noch heute nicht erklarte wunder-
bare Vorfille im Natur- und Menschenleben fiir Wunder, d. h.
iibernatiirliche Eingriffe unbekannter Krifte in den natiirlichen
Gang der Dinge halten. So geht die Verweltlichung mensch-
lichen Denkens nur mit langsamen Schritten vor sich.

Ist diese Verweltlichung menschlichen Denkens nun zu
begriissen oder zu bedauern? Dariiber wollen wir uns im
nichsten Abschnitt klar werden.

L.
Ist Religion noch jetst berechtigt?

Ich sagte in einem frithern Vortrag, es komme fiir
die Wirkung des QGlaubens weniger auf das Was als auf
das Wie an, mit andern Worten, es sei fiir die L'ebensb- .
fiihrung eines Menschen ziemlich gleichgiiltig, woran er
glaube, durchaus aber nicht, ob er an das, -woran er
glaubt, fest glaubt oder ob er dies nur aus /konventionellen
Griinden tut. Schliesslich sind «lle Gegenstinde unsres
Glaubens mehr oder weniger Gebilde unsres Denkens und
unsrer Einbildungskraft, von dem Holzklotz, hinter dem der
Siidseeinsulaner den Weltschopfer vermutet, bis zum Gott
unsres landldufigen Christentums. Voltaire sagte nicht {ibel:
»Qott schuf den Menschen nach seinem Bilde, aber der Mensch
hat sich dafiir trefflich revanchiert*, indem er niamlich die Ziige
fiir sein Gottesbild von'sich selbst abschaute. Ja, ,selbst die
Erleuchtetsten, die Geistigsten, die es mit dem Schriftwort
,Gott ist ein Geist' am ernstlichsten nehmen, wie bilden sie
sich diesen Geist aus oder ein? Im heiligen Eifer tragen sie
alles in ihn hinein, was ihnen an ihresgleichen ehr- und liebens-
wirdig scheint. Und dieses Gedankenwesen, das sie nach
ihrem eigenen Bilde geschaffen und nur noch mit den ge-
dankenlos zusammengeraiften Attributen der Allmacht, All-



10

DER SCHWEIZER FREIDENKER

“wissenheit, Allgegenwart ausgestattet haben, diesen Gottmen-
schen oder Menschengott setzen sie auf einen Thron irgend-
wohin, geben ihm die Welt als Reichsapfel und den Blitz als
Szepter in die Hand und sind nun véllig iiberzeugt, dass er
in vollster Kraft und Herrlichkeit die Sterne lenken und die
Geschicke der sterblichen Menschen mit Gnade und Gerechtig-
keit verwalten werde. Und dabei gehen die Leiden der Welt
ihren Gang, das Boése regiert, und die Ungleichheit der Giter
und Gaben besteht, und der Allgiitige, Allwissende, Allge-
rechte und Allméichtige rithrt nicht den kleinen Finger, Wandel

zu schaffen®.
Diese Worte legt Paul Heyse Edwin, einer der Hauptper-

sonen seines sehr lesenswerten Romans ,Kinder der Welt in
den Mund! Sie passen aber auf die heutige Zeit mehr als
je. Ob all den menschlichen Aussagen iiber Gott etwas Wirk-
liches zugrunde liegt, das kann niemand sicher sagen. Es
gibt wohl allerhand geheimnisvolle Kréfte in der Natur, die
es als licherliche Anmassung erscheinen lassen, wenn einer
sagt, er habe mit Teleskop und Mikroskop das ganze Weltall
durchforscht und keinen Gott gefunden, ist doch schon das
Wesen der Kraft allein noch ganz unerklart. Von da aber
gleich zu der Behauptung fortzuschreiten, das Unerklirliche
miisse nun unbedingt auf einen Gott schliessen lassen, das ist
ein unerlaubter logischer Sprung. Gar vieles, was die Wissen-
schaft fritherer Jahrhunderte nicht zu erkldren wusste, wie die
Heilungen Jesu, ist fiir uns heutige nur mehr ein natiirlicher
Vorgang; und andrerseits gibt es noch heute unerklirte Vor:
giinge, die durchaus keinen géttlichen Stempel an sich tragen;
ich denke z. B. an die Expansionskraft von Sprengpulver.
Wie menschlich der Gottesbegriff auch der jetzigen Christen
ist, hat sich wahrend des Krieges in geradezu verbliiifender
Weise gezeigt. Jedes kriegfithrende Volk nimmt Gott fiir sich
in Anspruch, und ruft ihn gegen seine Feinde um Hiilfe an,
wie in den dltesten Zeiten, als jeder Stamm seinen Gott hatte.
Und mit was fir Ausfliichten miissen unsre armen Theologen
ihren lieben Gott gegenwirtig fir den Krieg entschuldigen!
Zwar so frivole Ausdriicke wie der Pfarrer Mojous in einem
Artikel vom Herbst 1915: ,Dieu rit de la guerre* finden sich
zum Qliick nicht oft. Aber auch die Behandlung des Krieges
durch ernstere Theologen befriedigt uns nicht. Unser Gesin-
nungsgenosse, Dr. Otto Karmin in Genf, hat in seinem kiirz-

! P. Heyse: ,Kinder der Welt“, (Cotta, Stuttgart und Berlin, 21. Aufl.
1903), Bd. I, S. 210.

lich herausgekommenen Biichlein ,Dieu, le Christianisme et
la Guerre mondiale“ ein paar Misterchen zusammengestellt. ®
Hier nur ein Beispiel:

Der bekannte Kanzelredner Frank Thomas in Genf sagt:
»Nein, tausendmal nein; wir werden es bis zu unserm letzten
Seufzer wiederholen: Nie hat Gott diesen Krieg gewollt. Hatte
er ihn*gewollt, so wire er nicht mehr Gott. Er wire ein De-
miurg, um nicht zu sagen ein Didmon, dem jeder ehrenwerte
Mensch seinerseits den Krieg erkliren miisste, um ihn loszu-
werden“.2 . . .. ,Der Krieg war nétig, nicht weil Gott ihn
wollte, sondern als Folge des Zustandes der Welt . . . . An-
gesichts des Zustandes, in welchem Europa sich befand, und
der Art und Weise, wie das Gesetz Gottes mit Fiissen getreten
worden war, war der Krieg unvermeidlich geworden; er war
die logische, verhdngnisvolle Folge dieses Zustandes und wahr-
scheinlich das einzige Mittel, sich davon zu befreien“.? Ein
andrer Theologe Namens Fulliquet pflichtet darin Thomas bei,
indem er sagt, Gott wolle durch diesen Krieg der Menschheit
den Krieg iiberhaupt verleiden.*

Ueber diese Behauptung macht sich Karmin nun mit Recht
lustig. Das sei ein netter Vater, sagt er, der seine Sohne da-
durch von der Streitsucht heilen wolle, dass er ihnen empfehle
»Zankt nur weiler drauflos! Wenn ihr euch einmal krumm
und lahm geschlagen habt, so werdet ihr schon von selber
einsehn, dass der Zank nichts taugt, sondern euch nur un-
gliicklich macht.“

Zu einer solchen Auffassung Gottes stimmt es denn auch,
wenn im andern Lager christliche Theologen die grossen
Kanonen als Heilande preisen, die Freude am Untergang der
Feinde christlich nennen,® und wenn ein Schweizer Piarrer
auf der Kanzel sagt, er konnte sich Jesus gut bei der Bedie-
nung eines Maschinengewehres denken.

All diese Ausspriiche bestitigen, was Georg Kiiffer von
seiner ,Heidenseele* sagt:

,und sie wusste noch von friiher,
Dass der Prediger aus Piflicht
Zu dem Kriegen, zu dem Morden
Seinen frommen Segen spricht.“
(Fortsetzung folgt.)

'

' Peytrequin, Lausanue, 1916, Fr. 1.25.
»La cause profonde de la guerre* (Genéve, Jeheber), p. 226.
»Dolt est venue la guerre* (Gencve Jeheber), pp. 210 u. 216.
»Dieu et la guerre“ Genéve Jeheber).
I, S. 41.

5
* Georges Fulliquet:

 Angefiihrt in Zurlinden: ,Der Weltkrieg®,

Der brauchbare Kern der Philosophie.

VI
Ganz und gar widerstreiten sich namlich die Mefaphysik einerseits be-
" ziiglich ihrer angeblich existenten iibersinnlichen Jenseitswelt und andrer-
seits die Formalwissenschaften (Logik etc.) beziiglich ihrer rein idealen,
nichtexistenten, irrealen Welt. So unbeweisbar und falsch die erstere, so
berechtigt und wertvoll sind die letzteren; indessen mit ,Welterfassung®
haben die Formalwissenschaften offenbar gar nichts zu tun. Unabhidngig
von beiden und friedlich neben -den Formalwissenschaften stehen die
Realwissenschaften mit ihrer wirklichen (korperlichen und geistigen) Welt.
Innerhalb ihrer widerstreiten sich aber total die Standpunkte des Bewusst-
seins-/dealismus und des Realismus. Uberdies bilden manche phil. Systeme
ein haarstriubendes Kunterbunt von allem Genannten durcheinander ; nicht
nur Compromisse (Vermengungen) von Idealismus und Realismus, sondem
auch Vermogelungen von Metaphysik nebst Formalwissenschaften mit Real-
wissenschaften sind an der Tagesordnung! Sozusagen kein Philosoph
schreckt vor offenbaren Unméglichkeiten zuriick, wenn es gilt, seine vor-
gefassten Absichten zusammenzuleimen.

Um also in dem Wirrnis der Welterfassungs - Systeme auf einen
brauchbaren Kern zu kommen, machen wir moglichst kurzen Prozess: Wir
streichen imvorhinein aus dem historischen Bestande der Philosophie die
ganze Metaphysik, welche bekanntlich eine gewisse iibersinnliche, iiber-
weltliche Wirklichkeit, d. h. jenseits (meta) der physischen Korperwelt um
uns und der physischen Welt in uns, filschlicher Weise als existierend
Dbehauptet. Ferner streichen wir den ganzen Bewusstseins-/dealismus, die
reine Immanenzphilosophie, welche in der Neuzeit vielfach unter dem
irrefiihrenden Namen ,Positivismus® auftritt und-behauptet, dass ausser
unsern Bewusstseinsinhalten, Empfindungen, Erlebnissen, Vorstellungen,

kurz ausser dem Seelischen oder Geistigen, gar nichts andcrﬂs st//e/'c und
somit auch die Existenz der korperlichen Aussenwelt leugnet.”) Die phy-
sischen Naturwissenschaften mit ihren Mess- und Wiegeinstrumenten
wiren dann also ein wertloser Humbug?! Die idealistische Anschauung
— sie wird vom Grossteil der jetztzeitlichen und namentlich von der
offiziellen Philosophie ,am griinen Tisch“ vertreten! — gehort offenbar
ins Tollhaus, wéhrend die Vertreter der Metaphysik, sofern sie aus ihren
falschen Aufstellungen praktischen Nutzen (z. B. durch Ausfertigung von
Checks auf das Himmelreich) zu ziehen versuchen, unter das Strafgesetz
gestellt werden sollten. d

Alsdann verbleibt von dem ganzen Bestande, der zu einer Welter-
fassung dienen sollenden Systeme der Real/ismus als iiberhaupt beachtens-
werter Standpunkt, und zwar mit seiner realen wirklichen Welt des Kor-
perlichen und des Seelischen. (Fortsetzung folgt.)

*) Die Herren /dealisten kann man durch die einfachsten Fragen zu
den komischsten Antworten veranlassen. Ich fragte z. B. auf einem Spazier-
gange einen sehr bekannten schweiz. Universitdtsprofessor der Philosophie:
»Was halten Sie eigentlich erkenntnistheoretisch von meinem Spazierstock
hier ?¢ Er antwortete: ,Das ist ein physischer Inhalt.”, Wieso Inhalt?*
»Ein Bewusstseinsinhalt!“ tableau !

Ich Harmloser war und bin ndmlich als Realist iiberzeugt, dass mein:
Spazierstock ein holzerner (physischer) Stock und kein (psychischer) Be-
wusstseinsinhalt ist und dass ich selbst kein Holz oder Stroh .im Kopf“
resp. im Bewusstsein habe, noch iiberhaupt so etwas wie ,physische In-
halte“, sondern lediglich psycfusche Bewusstseinsinhalte. Also war da jede .
weitere Diskussion iiberfliissig, obgleich der Herr Professor mir ganz kon-
sequent geantwortet hatte von seinem idealistischen Standpunkte aus, der
lautet: esse-percipi, d. h. alles Sein ist lediglich Perzeption, Vorstellung,
Bewusstseinsinhalt.



	Brauchen wir noch Religion? [Teil 1]

