Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 20

Artikel: Die Zwecklosigkeit der Welt

Autor: Szoton, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-407067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-407067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

80 DER SCHWEIZER FREIDENKER

jahre-, jahrhundertelangen Kampfen, die edlere Idee, die Wahr-
heit, das Recht gesiegl hat.

Wie ganz anders kommt der Friede, als man sich’s vor-
gestellt haben mochte: nicht von heute auf morgen, nicht als

eine plotzliche Erlésung, sondern langsam, unter schwerem'

Gewolke, aber er kommt. Und es kommt ein neues Recht,
das Recht Aller an Stelle des Vorrechts Einzelner. Und neue
Gesetze kommen, die dem Armen und dessen Weib und Kind
auch gestatten, ans Sonnenlicht zu treten, aufzuatmen von dem
Druck der Arbeit und sich als Mensch zu fithlen. Wie vieler
Jahre des Kampfes hat es bedurit, bis es so weit war, dass
man nur die ersten Anzeichen sah! Wie ist der Achtstundentag
verh6hnt worden! Und nun kommt er, ist an manchen Orten
schon da. Und diejenigen, die ihn hdhnten, stellen sich nun,
als ob sie ihn gerufen hitten. Sie wollen sich nicht schidmen,
dass sie so lange so gar keine Einsicht hatten in das, was
nottut. Und manches andere ist nun gekommen oder ist im
Anzuge, hat sich zum Kommen gewendet wihrend der furcht-
baren, blutigroten Nacht des Kriegs.

Wie aber steht es mit der Befreiung der Geister aus Jahr-
tausende alter Knechtschaft? Hat sich auch da im Brausen
der neuen Zeit eine Sonnenwende ereignet? — Leider miissen
wir sagen: Diese Anzeichen sind noch nicht da. Und wenn
wir auch wissen, dass in tausend und tausend Einzelnen die
alten dunkeln Anschauungen, die Fesseln des Geistes, diese
unheilvollsten aller Sklavenketten, gefallen sind, so haben wir
dennoch die Anzeichen der Sonnenwende nicht verspiirt; es
ist noch kein Jubeln durch diese Tausende gegangen, wir
sehen noch keine offene Abkehr vom alten Sklaventum. Sie
glauben nicht mehr, Tausende und Abertausende, das ist wohl
wahr; aber die meisten davon geben sich noch den Schein
des Glaubens, lassen sich noch mitzdhlen zu denen, die der
Kirche anhingen, also dass die Kirche nach wie vor auf die
grosse Zahl pochen und aus der grossen Zahl einen Beweis
fiir die Notwendigkeit der Kirche konstruieren kann. Dabei
haben jene Tausende die unheilvolle Rolle der Kirche im
Menschheitsleben erkannt — sonst hatten sie sich nicht inner-
lich abgewandt von ihr —, haben die Hinfélligkeit der kirch-
lichen Legenden, die Absurditat der kirchlichen Dogmen durch-
schaut — sonst wiirden sie sich an sie halten —, aber das
ehrliche Gestindnis ihres Denkens und Fiihlens der Kirche
gegeniiber haben sie nicht abgelegt: sie sind nicht ausge-

Die Zwecklosigkeit der Welt.
(Beitrag zum Aufsatz von Herrn H. Hiininger.)

Zweckmissigkeit und Willensfreiheit sind Begriffe, die in einander auf-
gehen. Die Willensireiheit eines lebendigen Wesens dussert sich nur in der
Zweckmissigkeit seines Handelns, und umgekehrt kénnen wir uns eine zweck-
entsprechende Handlung ohne die Voraussetzung eines freien Willens nicht
vorstellen. Zweckmissigkeit ist daher wie Willensfreiheit subjektiv, nur in
uns durch unser Empfinden wahrnehmbar, Durch die Einfiihlfahigkeit setzen
wir auch bei anderen Menschen einen freien Willen und demzufolge zweck-
missiges Handeln voraus. Bei den Tieren nimmt unsere Einfiihlfahigkeit —
von den Affen bis zu den Amoben — und ihr parallel auch die Voraus-
setzung eines zweckmissigen Handelns verhaltnismissig ab. Bei den leb-
losen, unorganisierten Wesen lassen wir nur noch Ursachen gelten. So weit
unser Empfinden. Das Denkvermdgen aber ist nur auf mechanistische Ur-
sichlichkeit eingestellt. Wenn wir also die Aussenwelt — und uns selbst
als einen Teil derselben — objektiv erforschen, so miissen wir den »Zweck “
von vornherein ausschalten. Ein objektiver Unterschied zwischen der or-
ganisierten und unorganisierten Welt in Bezug auf die Zweckmissigkeit be-
steht daher nicht.

Wie gesagt, setzen wir jeder Zweckmissigkeit in der Welt einen freien
Willen, folglich auch ein Subjekt, einen Schopfer, voraus. Auf diesem un-
serm Denkpostulat beruht sowohl das Entstehen als auch das Vergehen der
Religionen. Urspriinglich sah man in jedem Naturvorgang eine zweckent-
sprechende Handlung eines sichtbaren oder unsichtbaren Geistes oder eines
Gottes. Da man sich nur anthropomorphische Zweckmissigkeiten vorstellen
kann, so verlangte man von den Gottern und sah in den Naturvorgingen
nur Handlungen, die dem menschlichen Zwecke entsprachen und die den
Menschen gerade in den Kram passten. Der Mensch wurde zum Zentrum
des Weltalls. Mit fortschreitender Entwicklung des Denkvermdgens offen-

treten. Und dass sie das nicht getan haben, dass sie falsches
Spiel spielen gegen die Kirche sowohl, wie gegen den freien
Geist, das ist die dunkle Wolke, das ist die Nacht, die es uns
so schwer macht, an die Sonnenwende im Geistesleben der
Menschen zu glauben.

Ehrlichkeit, Wahrhaftigkeit, das ist doch der Grundzug
des freien Menschen. Wer aber bei einer Gemeinschaft bleibt,
mit der ihn nichts verbindet, bei einer Gesellschait, deren
Denken seinem Denken widerspricht, wer sich von dieser
Liige des Scheins nicht frei macht, nicht den Mut hat, sich
von ihr zu befreien, der rithme sich nicht, freien Geistes zu
sein, dem ist die Sonnenwende noch nicht gekommen.

Nur verhiltnismissig wenige wenden sich ab von der
Kirche, diesem altesten, engherzigsten Sklavenstaat; die Mil-
lionen gehen am alten Géngelband, ob sie auch keinen innern
Zusammenhang mehr mit der Kirche haben, und wo ein Zu-
sammenhang ist, da istes die anerzogene, von den iltern Ge-
schlechtern iibernommene Furcht, die Unselbstindigkeit, und
die masslose Ichsucht, die sich einbildet, den Himmel zu ver-
dienen.

Nein, die Sonnenwende der Geistesfreiheit ist dem Auge
noch nicht nahegeriickt; aber dass sie sich hinter den schwarzen
romischen und andern Wolken ganz im stillen allméhlich
vollzieht, daran zu zweifeln ist kein Grund; die wenigen, die
den Austritt aus dem starren Bann der Kirche gewagt haben,
sind uns die Gewdhr dafiir. . Und wenn uns Gegenwirtigen
auch vorenthalten bleibt, Zeugen des ersten Morgens der
grossen, wahren, allgemeinen Geistesfreiheit zu sein, so diirfen
wir doch in froher Zuversicht in die Zukunft blicken, welche
der Menschheit die Sonnenwende bringen wird, die jetzt erst
in wenigen sich ereignet. Ihr aber, die ihr sie in euch emp-
funden habt, seid uns gegriisst!

Unsern Mitarbeitern, Bundesmitgliedern, sfbonnenten
 herzlichen

Sonnwendgruss/

Bundesvorstand, Geschdftsleitung, Redaktion.

barten sich alle die Unzweckmissigkeiten in der Natur — alle die Januar-
veilchen, die friihzeitig zu Grunde gehen — und damit entstand — nédmlich
im alten Griechenland — der Atheismus. Erst dem reaktiondren Universal-
wissen eines Plato und eines Aristoteles, dem Nachtrab und Absatz der so-
phistischen Schule, konnte es gelingen, die Zwecklosigkeiten in der Natur
mit zweckentsprechenden Worten auszufiillen und dadurch die Allmacht eines
Schopfers — der spiter ins Christentum {iberging — wiederherzustellen, "Die
aristotelische Zweckmissigkeit entspricht ganz der der Bibel: und Gott schuf
die Sonne, dass sie leuchte bei Tag usw. Die Astronomie war ganz auf den
Wohnsitz des Menschen zugeschnitten. Mit dem Untergang der geozentri-
schen Weltanschauung (Kopernikus) konnte sich auch die anthropomorphische
Naturzweckmissigkeit nicht weiter halten, und dadurch wurde auch der
Schépfer von seinem Thron gestiirzt. Denn gerade die Einsicht in die Zweck-
losigkeit der Naturerscheinungen ist es, die den Atheismus nach sich zieht.

Da wir ja nur eine anthropomorphische Zweckmissigkeit begreifen kénnen,
so iiberlassen wir den Transcendentalisten die Frage, ob die Welt nicht an
und fiir sich einen Zweck — also einen uns unbegreiflichen Zweck — hat.
Die sollen dariiber urteilen, ob die hunderttausende von jungen, gesunden
Menschenleben, die der Krieg vernichtet hat, vielleicht nicht einem teuflischen
oder gottlichen hohern Zweck dienen. Wir aber konnen einen Gott oder
einen Teufel, der unserm Zweck zuwiderlduft, garnicht gebrauchen. #. Szoton.

Gedanken und Einfille. Uberall wird die Hilfe Gottes zur
Beschiitzung des Staates und seiner Interessen angerufen — aber wird
Gott dadurch nicht zur Parteinahme aufgefordert? Man traut ihm also
Parteilichkeit zu, sonst hitte es doch gar keinen Sinn und Zweck, ihn
zur Hilfe in patriotisch - egoistischen Bestrebungen anzurufen! — Und
dieses Zeugnis der Parteilichkeit und Bestechlichkeit stellen die gldubig-
sten Gldubigen ihrem Gotte aus. K E. E.



	Die Zwecklosigkeit der Welt

