
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 20

Artikel: Die Zwecklosigkeit der Welt

Autor: Szoton, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


80 DER SCHWEIZER FREIDENKER

jähre-, jahrhundertelangen Kämpfen, die edlere Idee, die Wahrheit,

das Recht gesiegt hat.
Wie ganz anders kommt der Friede, als man sich's

vorgestellt haben mochte : nicht von heute auf morgen, nicht als
eine plötzliche Erlösung, sondern langsam, unter schwerem
Gewölke, aber er kommt. Und es kommt ein neues Recht,
das Recht Aller an Stelle des Vorrechts Einzelner. Und neue
Gesetze kommen, die dem Armen und dessen Weib und Kind
auch gestatten, ans Sonnenlicht zu treten, aufzuatmen von dem
Druck der Arbeit und sich als Mensch zu fühlen. Wie vieler
Jahre des Kampfes hat es bedurft, bis es so weit war, dass

man nur die ersten Anzeichen sah Wie ist der Achtstundentag
verhöhnt worden Und nun kommt er, ist an manchen Orten
schon da. Und diejenigen, die ihn höhnten, stellen sich nun,
als ob sie ihn gerufen hätten. Sie wollen sich nicht schämen,
dass sie so lange so gar keine Einsicht hatten in das, was
nottut. Und manches andere ist nun gekommen oder ist im
Anzüge, hat sich zum Kommen gewendet während der furchtbaren,

blutigroten Nacht des Kriegs.
Wie aber steht es mit der Befreiung der Geister aus

Jahrtausende alter Knechtschaft? Hat sich auch da im Brausen
der neuen Zeit eine Sonnenwende ereignet? — Leider müssen

wir sagen: Diese Anzeichen sind noch nicht da. Und wenn
wir auch wissen, dass in tausend und tausend Einzelnen die
alten dunkeln Anschauungen, die Fesseln des Geistes, diese

unheilvollsten aller Sklavenketten, gefallen sind, so haben wir
dennoch die Anzeichen der Sonnenwende nicht verspürt; es

ist noch kein Jubeln durch diese Tausende gegangen, wir
sehen noch keine offene Abkehr vom alten Sklaventum. Sie

glauben nicht mehr, Tausende und Abertausende, das ist wohl
wahr; aber die meisten davon geben sich noch den Schein
des Glaubens, lassen sich noch mitzählen zu denen, die der

Kirche anhängen, also dass die Kirche nach wie vor auf die

grosse Zahl pochen und aus der grossen Zahl einen Beweis

für die Notwendigkeit der Kirche konstruieren kann. Dabei

haben jene Tausende die unheilvolle Rolle der Kirche im
Menschheitsleben erkannt — sonst hätten sie sich nicht innerlich

abgewandt von ihr — haben die Hinfälligkeit der
kirchlichen Legenden, die Absurdität der kirchlichen Dogmen
durchschaut — sonst würden sie sich an sie halten — aber das

ehrliche Geständnis ihres Denkens und Fühlens der Kirche

gegenüber haben sie nicht abgelegt: sie sind nieht ausge-

Die Zwecklosigkeit der Welt.
(Beitrag zum Aufsatz von Herrn H. Hüninger.)

Zweckmässigkeit und Willensfreiheit sind Begriffe, die in einander

aufgehen. Die Willensfreiheit eines lebendigen Wesens äussert sich nur in der

Zweckmässigkeit seines Handelns, und umgekehrt können wir uns eine

zweckentsprechende Handlung ohne die Voraussetzung eines freien Willens nicht
vorstellen. Zweckmässigkeit ist daher wie Willensfreiheit subjektiv, nur in

uns durch unser Empfinden wahrnehmbar. Durch die Einfühlfähigkeit setzen

wir auch bei anderen Menschen einen freien Willen und demzufolge
zweckmässiges Handeln voraus. Bei den Tieren nimmt unsere Einfühlfähigkeit —

von den Affen bis zu den Amöben — und ihr parallel auch die Voraussetzung

eines zweckmässigen Handelns verhältnismässig ab. Bei den

leblosen, unorganisierten Wesen lassen wir nur noch Ursachen gelten. So weit

unser Empfinden. Das Denkvermögen aber ist nur auf mechanistische

Ursächlichkeit eingestellt. Wenn wir also die Aussenwelt — und uns selbst

als einen Teil derselben — objektiv erforschen, so müssen wir den „Zweck"
von vornherein ausschalten. Ein objektiver Unterschied zwischen der

organisierten und unorganisierten Welt in Bezug auf die Zweckmässigkeit
besteht daher nicht.

Wie gesagt, setzen wir jeder Zweckmässigkeit in der Welt einen freien

Willen, folglich auch ein Subjekt, einen Schöpfer, voraus. Auf diesem

unserm Denkpostulat beruht sowohl das Entstehen als auch das Vergehen der

Religionen. Ursprünglich sah man in jedem JMaturvorgang eine

zweckentsprechende Handlung eines sichtbaren oder unsichtbaren Geistes oder eines

Gottes. Da man sich nur anthropomorphische Zweckmässigkeiten vorstellen

kann, so verlangte man von den Göttern und sah in den Naturvorgängen

nur Handlungen, die dem menschlichen Zwecke entsprachen und die den

Menschen gerade in den Kram passten. Der Mensch wurde zum Zentrum

des Weltalls. Mit fortschreitender Entwicklung des Denkvermögens offen¬

sten. Und dass sie das nicht getan haben, dass sie falsches
Spiel spielen gegen die Kirche sowohl, wie gegen den freien
Geist, das ist die dunkle Wolke, das ist die Nacht, die es uns
so schwer macht, an die Sonnenwende im Geistesleben der
Menschen zu glauben.

Ehrlichkeit, Wahrhaftigkeit, das ist doch der Grundzug
des freien Menschen. Wer aber bei einer Gemeinschaft bleibt,
mit der ihn nichts verbindet, bei einer Gesellschaft, deren
Denken seinem Denken widerspricht, wer sich von dieser
Lüge des Scheins nicht frei macht, nicht den Mut hat, sich
von ihr zu befreien, der rühme sich nicht, freien Geistes zu
sein, dem ist die Sonnenwende noch nicht gekommen.

Nur verhältnismässig wenige wenden sich ab von der
Kirche, diesem ältesten, engherzigsten Sklavenstaat; die
Millionen gehen am alten Gängelband, ob sie auch keinen innern
Zusammenhang mehr mit der Kirche haben, und wo ein
Zusammenhang ist, da ist es die anerzogene, von den ältern
Geschlechtern übernommene Furcht, die Unselbständigkeit, und
die masslose Ichsucht, die sich einbildet, den Himmel zu
verdienen.

Nein, die Sonnenwende der Geistesfreiheit ist dem Auge
noch nicht nahegerückt; aber dass sie sich hinter den schwarzen
römischen und andern Wolken ganz im stillen allmählich
vollzieht, daran zu zweifeln ist kein Grund; die wenigen, die
den Austritt aus dem starren Bann der Kirche gewagt haben,
sind uns die Gewähr dafür. Und wenn uns Gegenwärtigen
auch vorenthalten bleibt, Zeugen des ersten Morgens der

grossen, wahren, allgemeinen Geistesfreiheit zu sein, so dürfen
wir doch in froher Zuversicht in die Zukunft blicken, welche
der Menschheit die Sonnenwende bringen wird, die jetzt erst
in wenigen sich ereignet. Ihr aber, die ihr sie in euch
empfunden habt, seid uns gegrüsst!

Unsern Jrlifarbeiiern, }}unclesmilgliedern, jfibonnenten

herzlichen

Sonnwendgruss
Bundesvorstand, Geschäftsleitung, tfedafrtion.

harten sich alle die Unzweckmässigkeiten in der Natur — alle die
Januarveilchen, die frühzeitig zu Grunde gehen — und damit entstand — nämlich
im alten Griechenland — der Atheismus. Erst dem reaktionären Universalwissen

eines Plato und eines Aristoteles, dem Nachtrab und Absatz der

sophistischen Schule, konnte es gelingen, die Zwecklosigkeiten in der Natur
mit zweckentsprechenden Worten auszufüllen und dadurch die Allmacht eines

Schöpfers — der später ins Christentum überging — wiederherzustellen. Die
aristotelische Zweckmässigkeit entspricht ganz der der Bibel : und Gott schuf
die Sonne, dass sie leuchte bei Tag usw. Die Astronomie war ganz auf den

Wohnsitz des Menschen zugeschnitten. Mit dem Untergang der geozentrischen

Weltanschauung (Kopernikus) konnte sich auch die anthropomorphische
Naturzweckmässigkeit nicht weiter halten, und dadurch wurde auch der

Schöpfer von seinem Thron gestürzt. Denn gerade die Einsicht in die

Zwecklosigkeit der Naturerscheinungen ist es, die den Atheismus nach sich zieht.
Da wir ja nur eine anthropomorphische Zweckmässigkeit begreifen können,

so überlassen wir den Transcendentalisten die Frage, ob die Welt nicht an
und für sich einen Zweck — also einen uns unbegreiflichen Zweck — hat.
Die sollen darüber urteilen, ob die hunderttausende von jungen, gesunden
Menschenleben, die der Krieg vernichtet hat, vielleicht nicht einem teuflischen
oder göttlichen hohem Zweck dienen. Wir aber können einen Gott oder
einen Teufel, der unserm Zweck zuwiderläuft, garnicht gebrauchen, ff. Szoton.

Gedanken und Einfälle. Überall wird die Hilfe Gottes zur
Beschützung des Staates und seiner Interessen angerufen — aber wird
Gott dadurch nicht zur Parteinahme aufgefordert? Man traut ihm also

Parteilichkeit zu, sonst hätte es doch gar keinen Sinn und Zweck, ihn

zur Hilfe in patriotisch - egoistischen Bestrebungen anzurufen — Und
dieses Zeugnis der Parteilichkeit und Bestechlichkeit stellen die gläubigsten

Gläubigen ihrem Gotte aus. K E. E.


	Die Zwecklosigkeit der Welt

