
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 11

Artikel: Unser Bekenntnis. [Teil 2]

Autor: Lauterburg, Ed.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 DER SCHWEIZER FREIDENKER

dem blutigen Wahnsinn draussen entflohen waren und hofften,
auf dem Boden der alten Schweizerfreiheit, mit der man so

gerne grosstut, eine Zufluchtsstätte zu finden, ihren Mördern
vor den Gewehrlauf zu treiben? Stehen nicht den „Unwürdigen"

gegenüber viele andere, die aus den edelsten Motiven,
aus Abscheu vor dem Ungeheuer-Grässlichen, das Wagnis der
Flucht unternahmen? Wenn unsere OJberbehörde zu der Massregel

greifen musste, denen den Eintritt zu verwehren, die in
Todesnöten -an unserer Pforte anklopfen, weil darunter
störrische Elemente sind, so stellt sie sich selber das traurigste
Zeugnis aus. Sie erklärt damit, dass sie nicht imstande sei,

im eigenen Hause Ordnung zu halten, dass sie fürchte, der

ganze schöne Apparat, den sie zu dirigieren hat, fahre der

paar Mannen wegen auseinander. Schmach ist das
Kennzeichen dieser „Tat" für die Schweiz. Wer weiss, vielleicht
kommt der Tag, an dem es wieder heisst wie schon einmal,
als die Schweizer nicht auf die Stimme der Menschlichkeit
hörten: „0 Gryfensee, wie ruch ist din Räch!" — Zum Büttel
hat sich die Schweiz erniedrigt dies Jahr. Gibt es da einen
1. August zu feiern, einen Freiheitstag? — Fahne auf Halbmast!

Unser Bekenntnis.
Von Ed. Lauterburg.

Rede bei Eröffnung des Lessingbundes in Bern.

(Fortsetzung.)
Gewiss gibt es in der Kirche viele Leute, welche mit den

in der Bibel enthaltenen Widersprüchen aufräumen wollen und
nicht mehr an die sechstägige Schöpfung, den Sündenfall, die

Dreieinigkeit, Jesu Sühne für die sündige Menschheit, die
leibliche Auferstehung und gar an all die Phantastereien der
Offenbarung Johannis glauben. Aber wie wenige wagen es, die
Unhaltbarkeit all dieser Dinge unverhohlen von der Kanzel
herunter, in der Unterweisung und in kirchlichen Zeitschriften
zu verkünden, um all den zwischen Überlieferung und eigenem
Denken eingeklemmten Seelen Luft zu machen! Wie viele
Eiertänze werden da aufgeführt, wo es gälte, mit festem Schritt
geradeauszugehen ; wie viele süsse Mischtränklein aufgetischt,
wo es. hiesse, klaren Wein einschenken

Herr Prof. Lüdemann behauptet zwar in seinem Vortrag
„Das Christentum der kirchlichen Reform" vom 11. März 1917,
die Reformpartei habe „die Identität des Christentums mit
einer veralteten Kirchenlehre zerstört". Nun, weshalb belässt

Freies Denken und freies Empfinden.*)
(Fortsetzung.)

Das Transcendentale.
Unter „Transcendental " versteht man allgemein das von den Sinnen

Unerfassbare, d. h. das Undenkbare. Dieser Begriff umfasst Relatives
und Absolutes. Vergleichen wir mit einer Geraden, die von einem
bestimmten Punkt ausgehend, ins Unendliche verlängert gedacht werden
kann. Legen wir von diesem bestimmten Punkt aus einen Maßstab, den
unseres Denkvermögens, an, so beginnt ausserhalb desselben, unmittelbar
auf der Verlängerung der Geraden, das relative, d. h. das vom Maßstab
des Denkvermögens abhängige Transcendentale,- während das absolute
Transcendentale im Unendlichen zu denken ist. Nun kann uns das
letztere wegen seiner unendlichen Entfernung wenig interessieren. Waä
unser Interesse beansprucht, ist das erstere, das eben da anfängt, wo
unser Denkvermögen aufhört, und daher ganz individuell und verschiebbar

ist. Für ein mit Sinnen begabtes Wesen, das aber die Aussenwelt
gedanklich nicht zu erfassen vermag, sagen wir, ein neugeborenes Kind,
ist dementsprechend alles transcendental. Gedanklich erfassen heisst, die
Erscheinungen, die auf die Sinne einwirken, zu erklären, indem man sie
mit anderen Erscheinungen in ursächliche Verbindung setzt. Das
neugeborene Kind kommt mit der Welt in Berührung, empfindet auch Lust
und Unlust, allein sein Denkvermögen ist null; die Sinne sind zwar tätig,
erfassen aber nicht, es kann sich nichts erklären, und daher ist die ganze
Aussenwelt für dieses transcendental. Ebenso verhält es sich mehr oder
weniger bei den mehr oder weniger entwickelten Tieren.

Anders steht es mit den Empfindungen, die eigentlich als subjektive
Eindrücke der von der — unendlich gedachten — Aussenwelt empfangenen

*) Siehe Nr. 2 und 5. (Zur Raumgewinnung diesmal in Kleindruck).

er denn alle kirchlichen Formen beim alten, obschon keine
einzige, auch die Kirche selbst nicht, so von Jesus eingesetzt
wurde, wie sie heute besteht? Wann hat Jesus etwas gesagt
.von einer Liturgie, von einer Kindertaufe, von einer
Konfirmation, von einem Züglein von Männern und Frauen zu einem
Altar, um dort ein Stücklein Brot und einen Schluck Wein in
Empfang zu nehmen? Wo hat er davon gesprochen, dass
seine Jünger sich für die Verkündigung seiner Wahrheit auch
von den Ungläubigen sollten bezahlen lassen? Nirgends! Sondern

überall da steckt eben auch Herr Lüdemann mit seinen
Genossen noch ganz in der kirchlichen Uberlieferung.

Wenn Jesus einen Raum zum Beten empfahl, so war es
das stille Kämmerlein; wenn er sich taufen liess, so tat er es,
als er wusste, wozu er sich berufen fühlte. Wenn er sich
des Geisteslebens eines Jünglings annahm, so verlangte er
von ihm nicht, dass er mit einer Schar andrer Jünglinge und
Mädchen genau auf denselben Zeitpunkt, und noch dazu in
sehr früher Jugend, fähig sein sollte, auf die höchsten Fragen
des Menschenherzens eine entscheidende Antwort zu geben ;

am allerwenigsten verlangte er von einem solchen Jüngling
ein Bekenntnis über seine, Jesu, Göttlichkeit, rief er doch dem
reichen Jüngling, der ihn „guter Meister" anredete, zu:
„Niemand ist gut, denn der eine, Gott". Wenn Jesus seinen Jüngern
empfahl, noch dann und wann nach seinem Tode sich beim
Abendbrot zu vereinigen, wie sie es am Abend vor seinem
Tode getan, so lud er sie damit viel eher zu einem heimeligen
„Zabesitz" in kleinem Kreise ein als zu einer steifen Zeremonie
unter einander fast unbekannten Leuten. Und wenn Jesus von
einem Reich Gottes auf Erden sprach, so meinte er damit
nicht eine Institution, in die man hineingeboren wird, ohne
etwas davon zu wissen und in der ausgerechnet die
Schriftgelehrten das grosse- Wort führen würden, während die
Geistesgetauften von ihm selbst an in ununterbrochener Reihe als
Ketzer verurteilt oder totgeschwiegen wurden.

Ich weiss, dass viele Glieder der Kirche denken wie ich.
Ich verkenne auch durchaus nicht, dass in den Fünfziger und
Sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts von den Vorläufern der
jetzigen Reformer viel zu einer Erneuerung der schweizerischen
reformierten Kirche geschah. Ich denke dabei an Männer wie
Albert Immer in Bern und Heinrich Lang in Zürich. Auch
jetzt erstehen dieser Kirche in ihrem eignen Schosse mutige
Männer, die nicht immer wieder neuen Wein in alte Schläuche

Reize aufzufassen sind; also Empfindungen, die wir qualitativ mit allen
Lebewesen gemeinsam haben, die in uns Lust und Unlust erregen und
uns ans Dasein binden. Diese können reeller und transcendentaler Natur
sein. Reell sind sie, wenn sie sich in Gedanken, d. h. in ursächlichem
Zusammenhang mit den Erscheinungen, ausdrücken lassen. Fallen sie
aber ausserhalb des Denkvermögens (nämlich auf die Verlängerung der
Geraden), so sind sie transcendental. Jeder reellen Empfindung entspricht
ein Gedanke, ein engerer Begriff, ein mehr oder weniger genau zu
bestimmender und zu messender Wert, z. B. Wärme, Licht, Hunger, Schmerz
u. dergl. Die vom Transcendentalen beeinflussten Empfindungen können
in Gedanken entweder überhaupt nicht oder nur ganz allgemein — ohne
ursächlichen Zusammenhang — ausgedrückt werden, z. B. Schönheit,
Unendlichkeit, Zeit, Raum u. dergl.. Dazu gehört die Kunst in allen ihren
Formen. Musik, Malerei und Poesie erwecken in uns Empfindungen, die
sich in Gedanken nicht übersetzen, sich nicht erklären lassen. Nur in
Tönen, Bildern und Gleichnissen können sie wiedergegeben werden. Es
geht diesen der ursächliche Zusammenhang ab, und sie sind daher auf
Mass- und Gewichtseinheiten nicht zurückführbar. So fehlt uns für ein
„zartes Gefühl", ein „trübes Gemüt", eine „selige Liebe" u. dergl. jeder
Maßstab, denn diese Empfindungen lassen sich nur in Gleichnissen, wie:
„Wenn ich ein Vöglein wäre — — wiedergeben. Die Produktivität
eines Musikers oder eines Malers können wir unmöglich mit physikalischen

Energieeinheiten messen. Beim primitiven Menschen war das
eigentliche ursächliche Denken noch so gering, dass auch die Umgangssprache

in Gleichnissen bestand. Zeugnis hiervon legen die Schriften
des Altertums, wie die Bibel, ab. Gleichnisse, wie: Geist Wind, Zorn

Wind, Seele Atem, kommen häufig vor. In der Sprache lag mehr
Poesie und weniger Logik, und die primitiven Menschen waren mehr
Künstler als Denker. (Fortsetzung folgt.)



-, ..'-Il •

DER SCHWEIZER FREIDENKER 43

giessen, sondern die Kirche gerne ganz umgestalten möchten.
Es schweben mir dabei Männer vor wie Konrad Furrer,
Hermann Kutter, sowie der unter dem Pseudonym Hans Faber
bekannte Pfarrer Zimmermann im Zürcherland.

(Fortsetzung folgt.)

Die religiös - slttl. Erziehungsresnltate des Christentums.
*) Von J. M. B.

Motto : Abg. Dr. Bachem, in der Jesuitendebafte im Deut¬
schen Reichstag 1902: „ denn die Jesuiten
arbeiten für die sittliche Haltung des Volkes und
predigen nichts Anderes, als die christl.
Weltanschauung. "

Evang. Math. 7, 20 : „Darum an ihren Früchten sollt
ihr sie erkennen," — die Moral und Sittenlehre der
Christen.

Seit Verkündung 'des Syllabus, wenn nicht schon seit
Entstehung des Ordens der Jesuiten, ist der Katholizismus identisch

mit dem Jesuitismus. Das, warum dessen so ist, sei hier
unberührt gelassen ; genug, dass dem so ist. Auch eine
Untersuchung der jesuitischen Morallehren und Ethik soll nicht
erfolgen. Hier wollen wir uns nur mit den historischen
Ergebnissen des jesuitischen Erziehungssystems befassen; und
zwar dies darum, weil sich die Jesuiten nicht bloss als die
richtigen Interpreten der christlichen Moral und Sittlichkeit
ausgeben, sondern als solche sich auch von ihren Verbündeten

in Frack und Kutte bezeichnen lassen.
Es sei so und bezweifeln wir diese Angabe nicht, sondern

untersuchen nur, an der Hand der Aufzeichnungen der
Geschichtsmuse, was das für Erziehungsresultate waren und sind.

In Frankreich z. B. waren die Jesuiten niemals mächtiger,
als gerade zu jener Zeit, wo der grösste und stolzeste Despot
vielleicht aller Zeiten, der von den Schmeichlern als „Sonnenkönig"

verherrlichte Ludwig XIV. sich von der von ihrem
jesuitischen Beichtvater geleiteten Witwe des ziemlich obskuren
Scarron soweit umgarnen liess, dass er diese Frau, nachdem
er sie vorher zur Marquise von Maintenon machte, in heimlicher

Ehe selbst zu seiner Gemahlin erhob und dann über
deren Empfehlung sich sogar einen Beichtvater aus der von
ihm sonst so gehassten Gesellschaft Jesu erwählte. Die Folgen
dieser Wahl zeigten sich alsbald darin, dass an Stelle des
bisher am Hofe waltenden Frohsinns ein fast unerträglich
werdender Bigottismus trat, der durch eifrigen Kirchenbesuch
und Bussübungen die Sünden des Königs und seines Hofes
während der Zeiten der Wirtschaft der königlichen Maitressen
Fontanges und Montespan vergessen machen sollte. Doch dies
nebenbei. Die Hauptsache war, dass man dem Jesuitenorden
nächst allen sonstigen Vorteilen und Vorrechten auch das

ganze Schul- und Erziehungswesen übertrug, so dass
hierdurch die Gelegenheit gegeben war, die ganze Morallehre der
christlichen Kirche rein und unverfälscht nicht bloss zu lehren,
sondern auch auf das wirkliche Leben zu übertragen. Was
zeigte sich nun?

Ludwig XIV. starb im Jahre 1715, tiefbetrauert von den von
ihm so begünstigten Jesuiten, und ihm folgte auf dem schönsten

Throne der Welt sein noch im minderjährigen Alter
stehender Enkel Ludwig XV. Während seiner Minderjährigkeit

führte sein Oheim, der Herzog Philipp von Orleàns,
die Regentschaft. Sein Berater, und nicht bloss in
politischen Dingen, war sein Erzieher, der ebenso schlaue und
sittenlose Cardinal Dubois. Die dritte im Bunde des Lasters
und der Sittenlosigkeit war die Tochter des Regenten, die
Herzogin von Berry. Das Motto dieser drei im Sinne der
katholischen Moral und nach dem jesuitischen Erziehungssysteme

erzogenen Persönlichkeiten war: „Das Leben ist kurz,
man muss es darum nach Möglichkeit geniessen"; und man
genoss auch darum das Leben mit vollen Zügen und in der
ausschweifendsten Weise nicht bloss am Hofe, wo die Herzogin
von Berry den Taktstock schwang, sondern auch in den nur
dem Gebete und der Frömmigkeit geweihten Hallen des Klosters

*) Aus „Der Atheist", Nürnberg.

von Chelles, wo eine zweite Tochter des Regenten, die
Prinzessin Louise Adelheid, als Aebtissin ihres Amtes waltete.

Waren nun schon die Feste, welche Ludwig XIV.,
bevor er fromm und bigott wurde, seinen verschiedenen
Maitressen gab, froh und üppig, so wurden die üppigsten davon
noch weit übertroffen von den grossen Festabenden, welche
die Herzogin von Berry im Sommer in ihrem Schlosse La
Muette, im Winter im Garten ihres Palais Louxemburg, ihrem
Vater und dessen Freunden, die auch die ihrigen waren,
veranstaltete. Es waren dies Orgien und Bacchanalien, wie solche
nicht einmal die lüsterne Raffiniertheit der alten Heiden zu
ersinnen vermochten. So durfte z. B. an diesen Festabenden
nur „englisch", d. h. im Jargon der niedersten Schichten von
Paris, gesprochen werden, in welchem alles Tun und Lassen
nur mit jenen Worten und Ausdrücken gesagt wurde, wie sie
in den niedersten Spelunken und Bordellen gebräuchlich waren.
Insbesondere wüst und an Schamlosigkeit nicht mehr zu
übertreffen waren aber die von der Herzogin erdachten Adamsfeste,

an welchem nicht selten auch hohe Kirchenfürsten
teilnahmen. Und hiebei versäumten weder der Regent noch sein
Hof, täglich der „heiligen Messe" bei2uwohnen und des
öfteren das „heil. Bußsakrament" in Empfang zu nehmen.

Nicht weniger sittenlos, wenn auch nicht so wollüstig
raffiniert waren die Feste, welche der Regent seinen Gästen,
worunter selbstverständlich auch seine Tochter und der Kardirial
Dubois, das „verkörperte Laster", wie ihn ein Zeitgenosse
nannte, bot. (Fortsetzung folgt.)

Kriegsgebet.
Wieder naht der erste August. Vier volle Jahre sind seit Beginn des

Weltkrieges dahingegangen. Das nachstehende Kriegsgebet wird in Kürze, •

aber doch im grossen und ganzen die Gedanken und Wünsche wiedergeben,

mit denen die Frommen ihre Bitten und Gebete hinaufsenden, an
den „Thron des Höchsten im Himmel". Zwar wird sich selbst nach der
Meinung der .Gläubigen der Weltherrscher, durch die Gebete schwacher
Menschen in seinen göttlichen Entschlüssen nicht bestimmen lassen. Aber
wir müssen mit der Tatsache rechnen, dass Gebete immer noch nicht
aus der Mode gekommen sind.

„Herr der Welten. Du bist allmächtig, barmherzig und gnädig, vor
dir beugen sich alle, die da glauben in Demut und Reue. Alle erkennen
sie ihre Ohnmacht und Sünden, dir allein gebührt Lob und Preis in
Ewigkeit. Amen.

Seit Jahrtausenden wüten die verheerenden Kriege. Ohne deinen
Willen geschieht nichts, ohne deinen Willen fällt kein Wassertropfen zur
Erde. Um die Menschen zu strafen und zu bessern, sandtest du den
schwarzen Tod, die Pest, die Cholera und ein grosses Heer furchtbarer
Krankheiten, von denen besonders die Schwindsucht unzählige Opfer,
meistens in jugendlichem Alter, nach jämmerlichem Siechtum dahinrafft.
Ja, o Herr, dir ist an Macht keiner gleich, du übernimmst die
Verantwortung für alle deine Taten. Den Christenkindern sandtest du deinen
einzigen Sohn, der zum Wohle seiner Glaubensgenossen sein Blut
hergegeben hat. Allein die Menschen bleiben schlecht, sie verkommen im
Elend und im Sumpf des teuflischen Unglaubens. Wohl hast du von
Gottesglauben weder Nutzen noch Schaden, denn du bleibst der ewige, in
Erhabenheit thronende Gott. Wäre es anders, dann wärest du ja kein Gott.

Niemals wird der erste August 1914, an welchem Tage vor vier Jahren
der Weltkrieg entbrannte, dem Gedächtnis der Menschen, entschwinden.
Sind doch alle bisher auf der Erde dagewesenen Kriege bezüglich der
Zahl der Menschenopfer, des Massenelendes, der Länderverwüstung nur
Kleinigkeiten gegen die ungeheuerlichen Wirkungen des Weltkrieges, der
seine Schrecknisse auch in den Lüften, ja selbst in und über dem Wasser
in grausamer Zerstörungswut verbreitet. In deiner Gnade und
Barmherzigkeit sandtest du von deiner erhabenen Höhe diesen Weltkrieg, durch
den Gläubige und Ungläubige, Kirchen, sowie andere Gotteshäuser, die
zu deinem Ruhme erbaut wurden, ohne Unterschied, in gleicher Weise
vertilgt werden.

Unsere christlichen Glaubensbrüder der feindlichen Länder werden
wir mit allen denkbaren Mitteln, mit Säbeln, Bajonetten, mit Bomben und
Granaten, sowie mit giftigen Gasen ausrotten. Sie haben es nicht besser
verdient, da sie uns heimtückisch angriffen und so dein Gesetz der
Nächstenliebe missachteten. Sie sind raubgierig und eroberungssüchtig,
sie haben durch ihr Verschulden diesen traurigen, endlosen Krieg
herbeigeführt. Wir bitten inbrünstig, dass du, o Gott, unser Vorhaben, unsere
treue Kriegsarbeit unterstützen mögest. Wir bitten dich in Demut, unsere
Waffen auf dem Felde der Ehre, zu Lande, zu Wasser und in den Lüften
zu segnen und uns den Sieg zu verleihen.

0, Herr, deine Allmacht ist gross, erbarme dich unser. Ein Wink
von dir würde genügen, um alles Elend zu beenden. Die Gerechtigkeit
hätte keinen Wert, wenn die Ungerechtigkeit nicht existierte, Das Gute


	Unser Bekenntnis. [Teil 2]

