
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1918)

Heft: 10

Artikel: Ist Monismus Religion! (Schluss)

Autor: Dodel, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-407012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-407012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 DER SCHWEIZER FREIDENKER

gingen. Aber eine Aufzählung von Glaubenssätzen wäre dem

Verächter des Herr-Herr- Sagens gewiss ein Greuel gewesen,
hat er uns doch sein Erkennungszeichen des Wertes der
Menschen deutlich genug genannt in dem unmissverständlichen

Spruche: „An ihren Früchten sollt ihr sie erkenen".
Diese Erkenntnis wollen wir zu unserm Bekenntnis machen.

Da aber schon in der Bibel ausser den klaren Aussagen des

geschichtlichen Jesus viel Dogmatisches und für uns nicht
mehr Gültiges steht und die, übrigens gar nicht von Jesus

gegründete, Kirche im Laufe der Jahrhunderte noch einen

ganzen Rattenkönig von Formel- und Wissenskram hinzufügte,
so lassen wir uns unser Bekenntnis besser durch ein Buch

erläutern, das uns zwar nicht als heilig überliefert ist wie die

Bibel, in dem aber jedes Wort vom Drang nach Wahrheit

inspiriert ist. Ich meine Lessings „Nathan der Weise11. Und

in diesem dramatischen' Gedicht, dessen Worte von einem

unsrer grössten Geister wie auf der Goldwage abgewogen
wurden, ist es besonders eine Stelle, die unsern höchsten
Grundsatz in einem Gleichnis klar veranschaulicht: die
Geschichte von den drei Ringen:

Der Sultan Saladin hat den Juden Nathan zu sich
berufen und fragt ihn, was für ein Glaube ihm am meisten

eingeleuchtet habe. Nathan will sich zunächst kein Urteil an-

massen, da er Jude, also Partei, sei. Allein diesen Einwand
lässt Saladin nicht gelten. Er sagt zu Nathan:

„Ein Mann wie du bleibt da
Nicht stehen, wo der Zufall der Geburt
Ihn hingeworfen, oder wenn er bleibt,
Bleibt er aus Einsicht, Gründen, Wahl des Bessern."

Nathan muss also wohl oder übel seine Ansicht über die
verschiedenen ihm bekannten Religionen äussern. Er entledigt
sich seiner Aufgabe, indem er die Geschichte von den drei
Ringen erzählt, von denen nur einer echt, die aber einander
so ähnlich sind, dass der echte gar nicht herauszufinden ist.
Von den drei Brüdern, die je einen der Ringe von ihrem
sterbenden Vater erhalten hatten, meint jeder in guten Treuen,
dass sein Ring der echte 6ei.

Ich sagte, dass das ein Grundsatz Jesu war: An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen. Aber die Kirche stellt ihn
viel zu wenig in den Vordergrund. Tatsächlich spielen die

Erörterungen über den Glauben eine zu grosse Rolle in
derselben. Zwar ein klares Glaubensbekenntnis hört man auch
in der Kirche selten mehr. „ Gott — Geist — Liebe — Seligkeit

" u. dgl. sind so dehnbare Begriffe, dass man die
verschiedensten Dinge darunter verstehen kann. Aber schon

Die Weltsprache IDO.
(Von Fr. Schneeberger, Lüsslingen.)

Seit mehr als 300 Jahren hat die Menschheit nach einem allgemeinen
sprachlichen Verständigungsmittel gesucht. Schon die grossen
Philosophen Leibniz und Descartes (Cartesius) haben von solchen Sprachen
geschrieben. Sie haben die Grundzüge dafür aufgestellt, und seither sind
immer wieder Versuche gemacht worden, zu einer Weltsprache zu kommen.

Es handelt sich wohlverstanden nicht darum, irgend einem Menschen
die Muttersprache zu nehmen und so die Volkssprache zu verdrängen,
sondern es handelt sich lediglich darum, für jeden Menschen, der über
die Sprachgrenze hinaus mit fremden Menschen verkehren will oder muss,
ein einheitliches Hilfsmittel zu schaffen, das für ihn an die Stelle mehrerer
oder vieler Fremdsprachen treten kann. Man will ihm das Fremdsprachstudium

soviel als möglich abnehmen, damit er eher imstande ist, seine
Gedanken dem Fremden mitzuteilen. Wenn dann der Fremde seinerseits
ihm wiederum ebenso weit entgegenkommt, so bedienen sich die beiden
ein und derselben Fremdsprache, die jeder leichter hat erlernen können
als irgendwelche andere Fremdsprache, und die sie nun auch mit Fremden
in andern Ländern verwenden können.

Eine solche Weltsprache hat man nun gefunden; sie heisst kurz
„IDO". Dieser Name kennzeichnet den Abkömmling aus den europäischen
Sprachen, die vielfach wieder auf das klassische Latein zurückgehen.
Ido ist ein Volkslatein, ein Latinido. Ich sage ausdrücklich die Sprache
sei gefunden und nicht erfunden, denn die Weltsprache Ido findet
tatsächlich alle ihre Wörter und Bestandteile in den vorhandenen
Volkssprachen.

darin, dass die Bibel immer noch als das wichtigste Buch
gilt, liegt ein Glaubenssatz und ein Widerspruch zu jenem
Grundsatz: „ An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen Denn
es ist klar, dass mancher ohne Bibel seinen Mitmenschen
mehr zum Segen gereicht als mit ihr. (Fortsetzung folgt.)

Ist Monismus Religion!
Von Prof. Dr. Arnold Dodel.

(Schluss.)
Der Mensch war vom Anfang seiner intellektuellen

Entwicklung an ein religiöses Tier. Er fragte bei allem
Geschehen nach der Ursache, und da ihm die Sonne als
Ursache alles Erdenlebens erschien, so vergötterte er die Sonne,
später auch den Mond und die Sterne, den Baum und den

Berg, das Wasser und das Feuer. Noch später kam der
Kulturmensch auf den Monotheismus, auf die Verehrung eines

einzigen obersten Gottes, wie ihn seit vielen Jahrhunderten
Juden, Christen und Mohamedaner anbeten, oder anzubeten
vorgeben. In Wirklichkeit ist ja dieser Gottesbegriff nur ein
Produkt der menschlichen Phantasie, eine bequeme Antwort
auf allerlei Fragen tiefster Bedeutung, die wir tatsächlich noch
nicht in befriedigender Weise lösen können, also ein Lücken-
büsser für unsere Unwissenheit. Philosophen und Staatsmänner
haben sich seit Jahrtausenden bemüht, das Volk, die denkende
Masse, diese ewig fragenden Kinder, mit wohlfeilen Antworten
auf die Frage „Warum?" hintanzuhalten. Das ist denn auch
während einer Reihe von Jahrhunderten mehr, oder weniger
gut gelungen, — bis das nimmer ruhende Kausalitätsbedürfnis
des Menschen sich auf erfahrungsgemässes Forschen verlegte
und sich an die riesengrosse Aufgabe heranmachte, jede Lücke
unserer Erkenntnis durch vernünftige Antworten auszufüllen,
durch Antworten voll autoritärer Kraft, Antworten voll gesetz-
mässiger Ordnung und Pünktlichkeit, entsprechend der
Ordnung des Geschehens.

Diese Arbeit ist erst begonnen worden. Aber ein
vielversprechender Anfang ist doch gemacht, so dass wir heute
dort Ordnung und Gesetz sehen, wo vor Kurzem nur
unverständliche, wunderbare Unordnung uns entgegengrinste.

Wir werden mehr uud mehr heimisch in dieser Welt der
Ordnung. Wir herrschen alsdann überall dort, wo wir die
Ordnung auf unserem Planeten erkannt haben. Wir kennen
keine Grenze mehr, vor welcher das in., uns Allen lebende
Causalitätsbedürfnis Halt zu machen hätte. Darum kennen
wir auch kein Zagen mehr, sondern nur freudige Zuversicht,

Haben wir z. B. im Deutschen das Wort „Telephon", so lautet dies im
Französischen téléphone, im Englischen téléphone, im Italienischen telefono,
im Russischen tjeljefon, im Spanischen teléfono. Dieses Wort ist ein
völlig internationales Wort, ein „Weltwort", wie es die „Weltsprache"
haben muss. Solche Weltwörter gibt es sehr viele. Genaue Untersuchungen

haben ergeben, dass nahezu 40% der Wörter des gewöhnlichen
Sprachgebrauches in dieser Weise den europäischen Hauptsprachen
gemeinsam sind, so dass ein Mensch, welcher die deutsche Sprache und
dazu die in ihr vorkommenden Weltwörter (auch Fremdwörter oder
Lehnwörter genannt) kennt, in bezug auf den Wortschatz schon eine gute
Grundlage für die andern europäischen Sprachen, ganz besonders aber
für die Weltsprache Ido besitzt.

Sind solche Weltwörter für bestimmte Begriffe nicht vorhanden, so
sucht man vorerst nach einer vielleicht irgendwo verborgenen
internationalen Wurzel. So heisst das deutsche „Pferd* im Englischen horse,
im Französischen cheval, im Italienischen cavallo, im Russischen löschadj,
im Spanischen caballo- Das zu wählende Weltwort ist kavalo, weil alle
Völker diesen Stamm aus der Ableitung Kavallerie kennen.

Wie bei der Aufstellung des Wortschatzes, so verfährt man auch
im Aufbau der Sprachregeln, der Wortbildung und der Wortableitung.
Ueberau sucht man heraus, was sich in der Jahrtausende alten natürlichen

Sprachentwicklung als das Einfachste und Zweckmässigste
bewährt hat und bringt es in logischen Zusammenhang.

Der grosse Vorteil, welchen die so gefundene und auferbaute
Weltsprache Ido andern Sprachen gegenüber hat, besteht damit erstens darin,
dass sie für jeden Menschen viel einfacher und klarer ist als irgend eine



DER SCHWEIZER FREIDENKER 39

weil wir heute wissen (nicht glauben dass der Gang unserer
Entwicklung nur ein sieghafter Aufstieg aus Niedrigem zu
Höherem sein wird, weil eine absteigende Entwicklung nicht
ein Sieg, sondern ein Untergang sein müsste.

Das ist eine Erkenntnis voll religiöser Kraft, das Gegenteil

von allem Glauben, das Gegenteil von allem Dogmenwesen,

das Gegenteil von allem toten Konfessionalismus. All
unser religiöses Empfinden der Zukunft wird in Wissènschaft
und Vernunft begründet sein. Ja, wir haben keinen Glauben
mehr, aber wir haben Religion!

Doch wir werden nie wieder neuen Wein in alte Schläuche
und nicht neue Wahrheiten in das starre Gewand versteinernder

Dogmen fassen. Wohl aber werden wir den alten Wein,
d. h. das Produkt aller tatsächlichen Erkenntnis aus allem
Geschehen, in neue Schläuche sammeln, und seine Energie ehren

wir als Triebkraft zu unserem Aufstieg auf höhere Daseinsstufen.

Wir werden den unbesiegten Drang nach höchster

Erkenntnis, diesen allezeit wiederkehrenden religiösen Impuls
in allen Regungen der Vernunft und bei allen Betätigungen
im wissenschaftlichen und künstlerischen Schaffen anerkennen
und dankbar fördern.

So wird uns Religion ein Lebendiges, nicht ein Starres,
sondern ein Wachsendes, ein Organisches, das sich ewig
verjüngt, stetsfort ein Neues erzeugend, stets nach vorwärts drängend

als natürliche Triebkraft der progressiven Entwicklung.
Das ist kein Kompromiss mit dem alten, überlebten, nun

doch in die Grube fahrenden Konfessionalismus, sondern das

bedeutet eine gründliche Regeneration in der Anschauung und

Wertung der Religion schlechtweg.

Mögen andere uns alle Religion absprechen und ihre
Begriffe davon in's Gegensätzliche einzwängen, in dogmatischen
Kleinkram, — das ist ihre Sache und wird uns nicht aus dem

Konzept bringen. Für uns bleibt als Wesentliches der Religion

schlechtweg das Band („Religion — Band"), welches uns
selbst in eine gedankliche Harmonie bringt, mit der Ordnung
in Natur und Weltall, in einen Frieden mit den ewigen
Gesetzen des Alles umfassenden Seins, des Monos, das uns in
Wissenschaft und in Vernunft allein zu verständlicher
Offenbarung gelangt.

So kann denn endlich unserem religiösen Bedürfnis ein

lang ersehntes Genüge geschehen. Natur und Weltall sind
uns vertrauter geworden, als sie es jemals waren, und wir
sind heimisch geworden dort, wo wir bislang Fremdlinge

genationale Fremdsprache. Zweitens kann man sich mit ihr nicht nur mit
Angehörigen einer einzigen, sondern mit solchen mehrerer Nationen
verständlich machen und zwar besser, als wenn man die fremde Sprache
nur oberflächlich hat erlernen können, wie dies ja meist der Fall ist.
Drittens bildet Ido eine ausgezeichnete Vorstufe zum Erlernen fremder
.Nationalsprachen überhaupt, wenn man in einem besondern Fall dazu
genötigt ist, denn die Wörter, welche man für die Weltsprache lernt,
finden sich in andern Sprachen wieder. Zudem bildet viertens die
Weltsprache Ido, weil sie regelmässig und eindeutig klar ist, ein vorzügliches
Mittel, das Denken zu üben; sie ist für das Denken ein Hilfsmittel, wie
¦die Mathematik für die Technik.

Eine Nationalsprache gleicht einem wild wachsenden Fruchtbaum,
die Weltsprache Ido dagegen ist ein Spalierobstbaum, der also auch natürliche

Wurzeln, Stämme und Zweige hat. Er ist aber dem praktischen
Bedürfnis entsprechend gezogen und beschnitten, und damit erfüllt die
ganze Pflanze als Nutzpflanze ihren Zweck wesentlich besser als der
Wildling. Wie der wohlgepflegte Baum beobachtet und von Zeit zu Zeit
etwas nachgeschnitten wird, so werden im Laufe der Zeit auch an der
Weltsprache noch Verbesserungen vorkommen. Sie werden aber nur
geringfügiger Natur sein und die festen Grundlagen der nun entdeckten
Sprache nicht ändern. Wer daher heute IDO erlernt, ist sicher, bis auf
ganz wenige Einzelheiten die Weltsprache der Zukunft sich angeeignet
zu haben.

Die Zentralstelle für Ido bildet die über die ganze Erde verbreitete
Jdo-Weltsprache-Union mit Sekretariat in Lüsslingen (Schweiz.)

blieben sind mit phantastischen Träumereien und unseliger
Sehnsucht.

Mit einemmale ward alles Lebendige mit uns verwandt :

Pflanzen und Tiere, alle, die da atmen, sind uns Brüder und
Schwestern. Der Adler, welcher in den Lüften hoch über uns
kreist, der Löwe, auf dem erhöhten Felsblock der Wüste
auslugend nach dem Rande des Sandmeeres, die Eiche, den
tausendstämmigen Wald weit überragend, die Wettertanne am
Fluss der Schutthalde im felsigen Gebirge, die Lotosblume im
heiligen Strome des Ganges, wie die blendende Seerose in
unseren schwarzen Torftümpeln, alle, alle atmende Kreatur
mit uns verwandt! In allen lebenden Wesen dieselben Kräfte
und Substanzen in unaufhörlicher Bewegung wie draussen in
der „toten" Natur: im fliessenden Wasser, im blauen See, im
glitzernden Krystall, im harten Gestein, in der glühenden
Lava, — dieselben Substanzen und Kräfte in uns, wie in Allem
hier auf unserem kleinen Planeten, wie draussen im Weltall
mit seinen Myriaden von Sonnensystemen!

Ein einziges Band der Verwandtschaft, uns selbst mit
Natur und Weltall umfassend! — das ist unsere Erkenntnis
heute. Das ist die Basis unserer Religion! Wer von uns
Monisten das anders benennen mag, wer den Ausdruck
„Religion" überhaupt aus dem Wörterbuche der vernünftigen
Weltanschauung ausstreichen möchte,, der mag es tun

Denn „Name ist Schall und Rauch, umnebelnd Himmelsglut

1"

Prägen und Antworten.
Frage : Was tut Gott seit der Erschaffung der Welt vor

6000 Jahren?
Antwort: Er schläft.
Frage: Was tat dann der Mensch, sein Ebenbild?
Antwort: Er macht seither, wie heute Clemenceau: den

Krieg.
Frage : Was soll man denn tun, damit der Krieg

aufhört, da fast alle Kriegführenden heute, Wilhelm II., Wilson,
Lloyd George usw. vergebens den Herrgott angerufen haben?

Antwort: Im Frieden arbeiten, und zwar alle Menschen.
Frage: Ja, aber wie dazu gelangen?
Antwort: Dadurch, dass ein Mensch, der etwas weniger

in alten Vorurteilen befangen oder borniert als die gegenwärtigen
Staatslenker ist, ans Ruder gelangt, die andern Staatslenker

überredet, einen allgemeinen Völkerbund mit
Selbstbestimmungsrecht aller Individuen und Völkerschaften stiftet, die
Arbeitspflicht aller für das soziale Wohl organisiert und die
kapitalistische Ausbeutungsmöglichkeit beseitigt. Dann haben
die Staaten keinen Grund mehr, sich gegenseitig zu berauben
und zu bekriegen. Das menschliche Raubtier wird ferner
wenigstens insoweit gezähmt, dass es, wie in den schweizerischen

Kantonen oder in den Vereinigten Staaten Nordamerikas
im dauernden Frieden zusammen arbeiten und fortschreiten
kann. Dr. A. Forel.

Verschiedenes.
Katholische Weisheit. Im Organ der katholischen Arbeiterinnenvereine

der Schweiz „Die Arbeiterin" vom 28. Juni ist ein Bericht über
den Vortrag eines geistlichen Herrn „Der Mensch und Affe" zu lesen.
Der hochwissenschaftliche Herr Pfarrer fand natürlich, dass der Mensch
nicht vom Affen abstammen könne, sondern dass das die Ansicht der
Atheisten sei, „welche das menschliche Geschlecht gerne zum Tiere
hinunterziehen". Der wissenschaftliche Herr Pfarrer wird in seiner
Wahrheitsliebe nicht versäumt haben, seinen Zuhörern klarzumachen, dass, da
die Entwicklung des Menschen aus dem Tierzustand zur Menschlichkeit
atheistischer Mumpitz sei, das Gegenteil davon statthabe, nämlich : dass
der Mensch göttlichen Ursprungs, kraft der auf ihn losgelassenen
Religionen, einschliesslich und in erster Linie der christlichen, allmählich
heruntergekommen sei, mehr und mehr Tier werde und im Tierzustand
nun schon auf die Stufe wütender Bestien angelangt sei, die sich zu
Millionen hinmorden, wie selbst im Tierreich hiefür bis jetzt ein Beispiel
gefehlt habe.


	Ist Monismus Religion! (Schluss)

