Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3(1917)

Heft: 24

Artikel: Willensfreiheit

Autor: Szoton, H. / Vitalis, Justus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-843847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-843847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

96 DER SCHWEIZER FREIDENKER

verdienen gehen, obwohl sie als sehr begabtes Kind gerne
noch wenigstens die Sekundarschule besucht hatte.

Das Los der schlechtbezahlten Fabrikarbeiterin hat sie
dann bis zum 24. Jahr tapfer getragen. — So, unter solchen
Umstdnden, mit dem &dussersten Elend oft ringend, hat sie
selbstlos und begeistert, ja, selbstlos und begeistert jahrelang
gestritten fir ihre Ideale, fiir den Sozialismns, fiir die frei-
geistige Bewegung, gegen die Vergangenheitsmichte in der
Gegenwart. Sie lebte nicht fiir sich, sie lebte in der Liebe
fiir die Mitmenschen, wollte helien, eine neue Zeit mitzubauen.

Der Prisident der Sektion Emmenbriicke der sozialdemo-
kratischen Jugendorganisation, fiir welche E. L. zumeist ihre
titige opferfreudige Kraft gab, ein Mitglied des Zentralvor-
stands der Freien Jugend, ein Sprecher des Schweizerischen
Freidenkerbundes, der Prisident der Gewerkschaft der Textil-
arbeiter, eine Freundin der Verstorbenen, die ihr zu Ehren ein
Trauerlied komponiert hatte, alle bezeugten von Herzens-
grund Achtung und innigstes Gefithl. Miide war die Kame-
radin mit jungen Jahren geworden, miid von treuester Arbeit,
so sagte sie¢ frith: lebt wohl!l —

Wie viel Mut! Wie viel Ernst! Wie viel Stolz! — Welche
Anklage aber gegen die Ungerechtigkeit in den Menschen-
dingen! Erschiittert vom erhaben - traurigen Bild eines niitz-
lichen Menschen, der in elender, schlechtester Zeit stiirzte —
gingen die Freunde auseinander. Dank und Ehre der Toten,
und ihr Andenken lebe in uns weiter als Wille zum Kampf!

Ein weiterer Bericht iiber diese Bestattungsfeier musste beiseitegelegt
werden, wird dem Einsender aber bestens verdankt. Die Red.

Der Kameradin E. L. in Luzern.

Die harte Kindheitsode

Hatte dich an Not gewdhnt,

Und all deine Arbeit war schndde
Mit Hungeralmosen entléhnt.

Doch strittest du stolz und mutig
Fir dein und der Briider Recht;
Wohl rissen die Dornen dich blutig, —
Du héhntest das Dornengeflecht.

Bis du, Jung-Edle, geschritten
Frei aus der elenden Zeit;
Sanft war dein letztes Bitten:
Geliebte Freunde, verzeihtT

Du gabst dem Tod die Hé&nde,
Gabst gerne sie ihm hin :
..Gesegnet, letzte Wende,
Weil ich zu mtide bin.*

An deiner Grube walle
Hochauf die Fahne frei:
Wir kampfen alle, alle,

Bis die Erde besser sei. Otto Volkart.

Nicht Gebete, Taten fruchten.

i

Im grossen Buche der Natur finden wir auf allen Seiten
Wahrheiten. M. S.

M. S.

Willensireiheit.

Wir verdanken die rege Teilnahme an der Diskussion iiber die Willens-
freiheit aufs beste und lassen hier noch drei weitere Artikel iiber den-
selben Gegenstand folgen. Damit brechen wir fiir diesmal die Diskussion
ab, um sie bei spiterer Gelegenheit wieder aufzunehmen, da der Einsen-
der, der durch seinen ersten Artikel iiber diesen Gegenstand die Dis-
kussion angeregt hat, wiinscht, seinen Standpunkt als Bejaher der Willens-
freiheit etwas einldsslicher zu begriinden, wozu wir Herrn Justus Vitalis
gerne die Spalten unseres Blattes zur Verfiigung stellen, so weit es uns
der enge Raum gestattet. Die Red.

Determinismus und Indeterminismus. Zu dem zwischen
Determinismus und Indeterminismus vermittelnden Standpunkt ihres Mit-
arbeiters K. M. gestatte ich mir folgendes zu bemerken. K. M. gibt zu,
dass der ,freie Wille* immer nur zwischen Handlungen wihlen kann,

welche in einer bereits determinierten Situation moglich sind, meint aber,
dass die Wahl der Handlung ebenso von der determinierten dussern Si-
tuation als auch noch von eciner ,freien Hoherschidtzung des einen oder
andern Motivs abhdngig sei. Es ist nun eben die Frage, ob es eine
solche freie Hoherschitzung des einen oder andern Motivs im indeter-
ministischen Sinne {iberhaupt gibt, und ich bin der Meinung, dass dies
durchaus zu verneinen sei. Gerade die Schitzungswerte eines Indivi-
duums lehren uns dasselbe in seiner volligen Abhidngigkeit von Charakter-
Disposition, Erziehung, dusserer Beeinflussung, sozialem Milieu etc. kennen,
sind also ebenso determiniert, wie eine reale Situation es iiberhaupt nur
sein kann, ganz abgesehen davon, dass bei einer angeblich freien Hoher-
schdatzung eines Motivs das ganze Reich der unbewussten Zielstrebig-
keiten nicht in Rechnung gestellt wird.

Die Ergebnisse der Psychoanalyse (Freud, Bleuler, Adler, Furtmiiller)
oder Tiefenpsychologie zeigen uns die ungeheure Bedeutung, die die un-
bewussten Tendenzen eines Individuums fiir seine Entschliessungen und
Handlungen besitzen, ja geradezu den vom Bewusstsein aufgestellten Mo-
tiven entgegenwirken und vermdége ihrer oft viel gridssern Intensitit die
letzteren in vielen Féllen véllig illusorisch werden lassen. Es kann hier
natiirlich nicht meine Aufgabe sein, die Ergebnisse der Psychoanalyse
darzustellen; es sei nur kurz auf das bei Rascher & Cie. erschienene kleine
Biichlein .von C. G. Jung, , die Psychologie der unbewussten Prozesse*,
ein Uberblick iiber die moderne Theorie und Methode der analytischen
Psychologie hingewiesen, das eine im allgemeinen orientierende Darstel-
lung des jetzigen Standes der Psychoanalyse gibt.

Schliesslich ist mit der Leugnung des freien Willens noch nicht das
trotz aller wissenschaftlichen Beweisfithrungen unausrottbare Gefiihl des
Menschen, dass der Wille eben doch frei sei, aus der Welt geschafft;
es handelt sich vielmehr darum, zu verstehen, wieso diese Illusion psy-
chologisch moglich ist. Wenn das Gefithl im Menschen besteht, dass er
sich auch anders hidtte entschliessen konnen, als wie er sich entschlossen
hat, so liegt das meines Erachtens an dem Umstand, dass das Individuum
meint, mit der Gegeniiberstellung der beiden divergierenden, ihm be-
wussten Motiv-Komplexe die Triebfedern seiner moglichen Handlungs-
weise vollig blossgelegt haben. Entscheidet es sich, dem einen Motiv zu
folgen, so glaubt es, nach reiflicher Ueberlegung gehandelt zu haben und
sieht nicht ein, warum, wenn die Ueberlegung anders ausgefallen wiire,
es nicht auch anders hitte handeln konnen. Nun ist ja schon jede Uber-
legung, wie oben ausgefiihrt, bedingt durch Disposition, Wissen, Erzieh-
ung etc, aber den ausschlaggebenden vom Individuum nicht gekannten
Einfluss iibt eben doch das Unbewusste, das sich oft mit allem Raffinement
gegen die beste Sophistik des Oberbewusstseins durchzusetzen versteht.
Wenn der Mensch also, bei vermeintlich freier Wahl sich fiir das eine
Motiv entschlossen hat, so entgeht ihm vollig 1., die Bedingtheiten dieses
Motivs vom Unbewussten iiberhaupt und 2. die Art und Weise des Ent-
gegen- oder Zusammenwirkens der unbewussten Zielstrebigkeiten und des
oberbewussten Motivs. Vergleicht man den gesagten Motivkomplex zu
einer Handlung mit einer Kugel, so ist das Individuum nur im Stande,
Aussagen zu machen iiber den Teil der Kugel, der im Lichte seines Ober-
bewusstseins liegt, wahrend es iiber den im Dunkel liegenden Teil der
Kugel nichts weiss, und auch nichts wissen kann iiber die Radien, die
von der beleuchteten Peripherie in die Tiefe fiihren.

Selbst in den Gebieten menschlichen Schaffens, in denen am ersten von
einer freien Betitigung des Willens gesprochen wird, im Reiche des For-
mellen, Idealen, der Kunst kann nach den Ergebnissen der Psychoanalyse
von einer freien Schopfung nicht die Rede sein. Kommt man mit C. G. Jung
zu einer Unterscheidung des Unbewussten in das personliche und das
iiberpersonliche (absolute oder kollektive) Unterbewusste, so begreift man,
wieso gewisse Sagenstoffe und -Motive iiber die ganze Erde verbreitet
sind. Diese allgemeinsten und tiefsten Gedanken der Menschheit bilden
sozusagen das unbewusste Erbgut der Einzelnen, potentiell in der Hirn-
rinde schlummernd und bereit, unter gewissen Bedingungen wieder auf-
zutauchen und oberbewusst in verdnderter Form als , Ergebnisse“ der
Wissenschaft, oder als Kunstwerke die Entwicklung der Menschheit neu
zu befruchten. Nietzsche’s Wort von der ewigen Wiederkehr des Glei-
chen findet so eine neue, ihm selbst natiirlich nicht bekannt gewesene
Bestitigung und eine Bedeutung, die besonders dazu angetan ist, das
oben Gesagte zu erhirten.

So erkldren sich auch die in der Wissensgeschichte auftauchenden
Hypothesen, die anfanglich auf reiner Intuition beruhen und nur schwach
gestiitzt, erst nachtriglich ihre wissenschaftliche Beweiskraft erlangen.

E H.

Willensfreiheit. Die im ,Freidenker“ zur Diskussion gestellte
und hundertjahraus-hunderjahrein von den Herren Philosophen und Theo-
logen viel umstrittene Frage iiber die Willensfreiheit erinnert mich leb-
haft an eine andere Frage dieser Art, die Frage, ob der Mensch von Natur
aus gut oder schlecht sei. (Siehe das preisgekronte Werk von Rousseau,
ein Analogon zu dem von Schopenhauer iiber die Willensfreiheit.) Ich
meine, es ist leicht einzusehen, dass der Mensch von Natur aus weder
gut noch schlecht sein kann. Er kann es so wenig wie der Blitz, wie die
Lawine, wie der fallende Felsblock. Gut (gesellschaftlich), schiecht (unge-
sellschaftlich) sind gesellschaftlich-sittliche Begriffe, die ausserhalb der Ge-
sellschaft ein Nonsens, in der Gesellschaft aber ihre volle Bedeutung
haben, obschon sie nur relativ und allen moglichen Metamorphosen unter-
worfen sind.

Fast ebenso verhdlt es sich meines Erachtens mit dem Problem der



DER SCHWEIZER FREIDENKER 97

Willensfreiheit. ,Von Natur aus“ ist der Mensch weder ,frei“ noch ,un-
frei“. Denn auch die ,Unfreiheit“, d.h. das Kausalitatsprinzip, ist ein
Produkt unserer Vorstellung (Siehe Kant, siehe Schopenhauer), allerdings
eine Vorstellung, die die Basis zu unserer Erkenntnis gibt, und der ich
den Namen ,Wissenschaftlicher Sinn“ beilegen mochte. Dagegen aber
kann die ,Willensfreiheit* oder allgemein die ,Freiheit* nur einen rein
gesellschaftlich-sittlichen Sinn haben und verliert ausserhalb der Gesell-
schaft jede Bedeutung. In ihr aber hat der ,freie Wille“ volle Geltung,
und ich wiirde niemand raten, diesen Begriff zu verwerfen, am aller we-
nigsten den Freidenkern. Abgesehen von der vielleicht zufilligen Wort-
anspielung, hat die ,Freiheit* und insbesondere der ,freie Wille* so viel
Ideales, Erhabenes, Lichelndes und Begliickendes, dass der Freidenker,
der den freien Willen verneint, sich der Gefahr aussetzt, wie ein Blech-
automat zusammenzuschrumpfen. Nur muss dieser Begriff der ,Freiheit”
rein gesellschaftlich-sittlich aufgefasst werden. Anders verhdlt es sich
mit der Notwendigkeit (Unfreiheit, Kausalitdt). Diese hat eine zweifache
Bedeutung (und diese Zweifachheit der Bedeutung gab meines Erachtens
Anlass zu den vielen Trugschliissen).« Erstens gesellschaftiich ssittlich, z. B.,
‘wenn ein Betrunkener durch den Schnaps seines freien Willens beraubt
ist. Zweitens rein wissenschaftlich, namlich, wenn wir die Erscheinungen
der Natur, darunter natiirlich auch des Menschen, erforschen. Wenn wir
forschen, hat fiir uns die ,Freiheit, von welcher Art sie auch sein mag,
gar keinen Sinn. Betdtigen wir uns aber gesellschaftlich, so hat der freie
Wille fiir uns einen grossen Sinn, ndmlich in Bezug auf unsere Mitmen-
schen. - Uberlassen wir einmal die Tétigkeit einem Tiger. Stellen wir
uns vor: er iiberfdllt einen Menschen und frisst ihn. Ob der Tiger gut
oder schlecht ist, ob er einen freien Willen hat, ist fiir uns .von keinem
Belang. Suchen wir aber doch das ,Warum?“ zu beantworten, so tuen
wir es als Forscher, und wir finden auch bald eine Ursache, sagen wir:
der Hunger. Nun ersetzen wir den Tiger durch einen Menschen, der
einen anderen erdolcht. Wir verdammen ihn, wenn er es willig getan
hat. Ist einmal die Willigkeit seiner Tat vorausgesetzt, so besteht fiir uns
iiber seine Willensfreiheit kein Zweifel. Der Forscher wiirde sagen: der
Morder habe so handeln miissen, die anderen miissen ihn verdammen
usw. Stellen wir uns den Menschen wie eine aufgezogene Uhr vor, dessen
Triebfeder oder die Kette aller Ursachen, die mit dem Keim mitgebracht
und von ihm selbst hineingebracht worden sind, im Gehirn liegt. Nun
wird sie losgelassen! Bewegt sich die Uhr in normaler Weise, so sagen
wir sie bewegt sich frei. Kommt aber ein Splitter zwischen die Riddchen
— oder sagen wir beim Menschen, er wird gefesselt oder krank oder irr-
sinnig —, so hort durch das dussere Hindernis die freie Bewegung —
hier der freie Wille — auf. .

So und nicht anders sollte der ,freie Wille“ aufgefasst werden. Geben
wir diesem Begriff den gesellschaftlich-sittlichen Sina, den er tatsichlich
enthalt, so fithrt er uns, ndmlich uns Freidenker, sehr weit. Messen wir
ihm aber einen absoluten Wert bei, so ,vergdttern* wir ihn und er bringt
uns nur in Verwirrung. H. Szoton.

Schlusswort. ,Der Kampf zwischen den Gegnern und Anhin-
gern der Wissensfreiheit ist endgiiltig zu Gunsten' der ersteren entschie-
den.* Roma locuta est. Herr Professor Hickel sagt es. Wer diese Wahr-
heit bezweifelt, ist mindestens zu bedauern, wenn nicht gar zu verachten.
Nun, ich hoffe gleichwohl, die verehrliche Redaktion des ,Schweizer Frei-
denker“ werde mir ihre Spalten gelegentlich jvon neuem' zur Verfiigung
stellen, um gegeniiber den Herren K. M. und Prof. Dr. A. Forel, welche
mich mit der Beachtung meines kleinen Aufsatzes beehrt haben, meine
ketzerischen Ansichten weiter auszufiihren als es bisher geschehen konnte.

' Ich beginne meine Diskussion mit dem Schlussatz des Herrn Forel:
Fiir undeterminierte Willensentschliisse bleibt nichts iibrig“, den ich (fiir
den Leser wohl verbliiffender Weise) aus vollster Ueberzeugung unter-
schreibe, aus dem einfachen Grunde, weil ein undeterminierter Willens-
entschluss demnach eine undeterminierte Determination eine sog. contra-
dictio in adjecto, ein unsinniger Begriff ist, der deutlich beweist, dass es
sich bei dem Streit um Determinismus und Indeterminismus eigentlich um
etwas ganz anderes handelt, namlich darum, ob wir neben den natural
d. h. unabweislich determinjerten Entschliissen (Determinationen) auch zu
rationel d. h. vernunftsmdssig determinablen, demnach noch nicht deter-
minierten Entschliissen befdhigt sind. Den Beweis fiir diese letztere Be-
hauptung habe ich der Kiirze wegen a posteriori zu leisten versucht, in-
dem ich zeigte, dass der deferminable Entschluss, sofern er ausgefiihrt
wird, Kausalitdten d. h, Folgen hervorrufen wird, die eine von der neu-
tralen Kausalitdt gidnzlich verschiedene Richtung einschlagen. Auf die
Entstehungsweise der rationell gefassten Entschliisse einzugehen hatte ich
somit noch gar keine Veranlassung. Der Vorwurf von Herrn Forel, ich
hitte die Rolle, welche das Vorstellungsvermogen in der Streitfrage spielt,
iibersehen, ist daher gidnzlich ungerechtfertigt. Im Gegenteil : Sofern mir
die Redaktion den erforderlichen Raum zur Verfiigung stellt, so werde
ich mit grossem Vergniigen die Frage nun auch vom a-prioristischen bezw.
psychologischen Standpunkt behandeln. Fiir heute mag diese kurze Er-
widerung geniigen und mag als Einleitung zu dem psychologischen Auf-
satz gelten, den ich im ,Freidenker® in abschnittsweiser Reihenfolge zu
verdffentlichen beabsichtige. Justus Vitalis.

Wir ersuchen unsere federgewandtén Gesinnungsgenossen um
Mitarbeit am ,,Schweizer Freidenker«!

Die Hand aufs Herz.

In endloser Fehde wird dariiber gestritten, wer den Krieg
begonnen habe, das soll natiirlich entscheiden, wer schuld am
Kriege ist. Es ist zwar nicht ganz dasselbe, denn nicht immer
ist derjenige, der den Kampf beginnt, auch schuld am Streite.
Jede der kriegfilhrenden Parteien sucht die schwere Schuld
auf die andere zu wilzen und keinem Teil kommt es in den
Sinn zu sagen (cir alle sind schuld am Kriege!

Die Geschichtsschreiber werden sich wohl vergebens ab-
mithen, aus den Akten zu erforschen, wer die Schilld am gegen-
wirtigen Kriege trigt. Die einzig wahre Tatsache, dass wir
alle schuld sind am Kriege, wird keiner zugeben.

Der im Menschen lebende Trieb zur Selbsterhaltung ist
ein iiberaus starker: jeder will leben und wer diesem Triebe
hindernd in den Weg tritt, der wird bekdmpft. Das Streben
aller geht wohl dahin, reich zu werden oder doch wenigstens
von materiellen Sorgen befreit leben zu konnen. Dieses Streben
ist nichts weiter als eine Aeusserung der menschlichen Natur,
das nicht nur das Leben des einzelnen, sondern der ganzen
Menschheit beherrscht. Ein gewaltiger Irrtum lauft da leider
mit: man glaubt nur auf Kosten anderer sich einen sichern
Platz in der Welt verschaffen zu kénnen. Die uns angeborne
oder vielmehr anerzogene Gier nach Eigentum lasst uns die
Wahrheit nicht mehr erkennen, dass in der Welt Raum fiir
alle vorhanden ist! Nein, jeder will es besser haben als der
andere. Habgier und Neid sind die Triebfedern unseres
Wirtschaftslebens geworden. Wer es versteht, aus den Be-
diirfnissen anderer moglichst viel Nutzen zu ziehen, der bringt
es zu etwas und am Schlusse seines Lebens heisst es dann:
das war etn tiichtiger Mann! Jede Schwiche des Gegners
(Konkurrenten) muss wahrgenommen und ausgenutzt werden,
jeder kleinste Halt, der zur Mehrung des Reichtums dienen
konnte, wird mit Habichtsaugen erspaht, denn der Neid ldsst
es nicht zu, dass andere auch Geschafte machen koénnen, nur
immer ... ich, das ist die Losung. Und so, wie es im Leben
des einzelnen aussieht, so ist es im Leben ganzer Volker. Die
Kunst der Regierungen, besonders aber das Streben der ge-
samten Diplomatie, lduft im Grunde auf nichts weiteres hinaus,
als seinem Volke moglichst viele Vorteile zu verschaffen. (Sagen
wir zutreffender: , der Grossfinanz¢. Die Red.) Wo irgend
eine Blosse sich zeigt, da wird sie ausgenutzt, wo irgend ein
noch weniger entwickeltes Volk im Frieden lebt, da beginnt
der Kampf der diplomatischen Geister um die Vorteile fiir die
von ihnen vertretenen Nationen. (lies: , kapitalistischen Inter-
essen“. Die Red.)

Vom Neid und von der Habgier her kommt der Krieg:
darum miissen wir vorerst einmal anders denken lernen, ehe
wir an einen Frieden auf Erden glauben konnen. So lange
Reichtum das Hochste ist, das es auf Erden sowohl fiir den
einzelnen, als fiir die Volker zu erringen gibt, so lange alles
auf den Bésitz der grossten Macht hinaus lduft, so lange werden
wir Krieg haben auf Erden!

Darum heisst es in erster Linie: die Hand aufs Herz und
unsere Denkungsart, unsere Erziehung dndern. Wir miissen
darauf trachten, unsere gesellschaftliche Organisation derart zu
gestalten, dass nicht ein Haufen Geld zur zwingenden Not-
wendigkeit wird, sondern dass man das Recht zum Leben auch
besitzt, wenn man keine QGiiter zusammengerackert hat, das
heisst, er soll keiner, der sein ganzes Leben lang seine Pilicht
erfillt hat, der Gefahr ausgesetzt sein, bei abnehmenden Kréften
den Bettelsack umhingen zu miissen. Es muss vor allem das
Gefithl sozialer Zusammengehorigkeit geweckt und gepflegt

werden. Der Krieg schafft wohl hierin etwelche Wandlungen,
aber fiir wie lange? Wohl nur so lange, als es die Not er-
heischt.

Ein anderer Grund des Krieges ist unsere Streitsuchi.
Man beobachte nur die einzelnen Menschen, {iberall dasselbe
Bild: wenn einer nicht mit der Ansicht des andern iiberein-
stimmt, so lduft er in Gefahr, ,aufgefressen“ zu werden. Man
folge einmal einer Schar Buben, wenn die aus der Schule



	Willensfreiheit

