
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 24

Artikel: Willensfreiheit

Autor: Szoton, H. / Vitalis, Justus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-843847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-843847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


96 DER SCHWEIZER FREIDENKER

verdienen gehen, obwohl sie als sehr begabtes Kind gerne
noch wenigstens die Sekundärschule besucht hätte.

Das Los der schlechtbezahlten Fabrikarbeiterin hat sie

dann bis zum 24. Jahr tapfer getragen. — So, unter solchen

Umständen, mit dem äiissersten Elend oft ringend, hat sie

selbstlos und begeistert, ja, selbstlos und begeistert jahrelang
gestritten für ihre Ideale, für den Sozialismns, für die

freigeistige Bewegung, gegen die Vergangenheitsmächte in der

Gegenwart. Sie lebte nicht für sich, sie lebte in der Liebe
für die Mitmenschen, wollte helfen, eine neue Zeit mitzubauen.

Der Präsident der Sektion Emmenbrücke der sozialdemokratischen

Jugendorganisation, für welche E. L. zumeist ihre
tätige opferfreudige Kraft gab, ein Mitglied des Zentralvorstands

der Freien Jugend, ein Sprecher des Schweizerischen
Freidenkerbundes, der Präsident der Gewerkschaft der
Textilarbeiter, eine Freundin der Verstorbenen, die ihr zu Ehren ein

Trauerlied komponiert hatte, alle bezeugten von Herzensgrund

Achtung und innigstes Gefühl. Müde war die Kameradin

mit jungen Jahren geworden, müd von treuester Arbeit,
so sagte sie früh : lebt wohl —

Wie viel Mut! Wieviel Ernst! Wie viel Stolz! — Welche

Anklage aber gegen die Ungerechtigkeit in den Menschendingen

Erschüttert vom erhaben - traurigen Bild eines
nützlichen Menschen, der in elender, schlechtester Zeit stürzte —
gingen die Freunde auseinander. Dank und Ehre der Toten,
und ihr Andenken lebe in uns weiter als Wille zum Kampf!

Ein weiterer Bericht über diese Bestattungsfeier musste beiseitegelegt
werden, wird dem Einsender aber bestens verdankt. Die F(ed.

Der Kameradin E. L. in Luzern.
Die harte Kindheitsöde
Hatte dich an Not gewöhnt,
Und all deine Arbeit war schnöde
Mit Hungeralmosen entlöhnt.
Doch strittest du stolz und mutig
Für dein und der Brüder Recht;
Wohl rissen die Dornen dich blutig, —
Du höhntest das Dornengeflecht.
Bis du, Jung-Edle, geschritten
Frei aus der elenden Zeit;
Sanlt war dein letztes Bitten:
Geliebte Freunde, verzeiht I
Du gabst dem Tod die Hände,
Gabst gerne sie ihm hin :

„Gesegnet, letzte Wende,
Weil ich zu müde bin."
An deiner Grube walle
Hochauf die Fahne frei:
Wir kämpfen alle, alle,
Bis die Erde besser sei. Otto Volkart.

Nicht Gebete, Taten fruchten. M. S.
% #

*
Im grossen Buche der Natur finden wir auf allen Seiten

Wahrheiten. M. S.

Willensfreiheit.
Wir verdanken die rege Teilnahme an der Diskussion über die Willensfreiheit

aufs beste und lassen hier noch drei weitere Artikel über
denselben Gegenstand folgen. Damit brechen wir für diesmal die Diskussion
ab, um sie bei späterer Gelegenheit wieder aufzunehmen, da der Einsender,

der durch seinen ersten Artikel über diesen Gegenstand die
Diskussion angeregt hat, wünscht, seinen Standpunkt als Bejaher der Willensfreiheit

etwas einlässlicher zu begründen, wozu wir Herrn Justus Vitalis
gerne die Spalten unseres Blattes zur Verfügung stellen, so weit es uns
der enge Raum gestattet. Die Dec/.

Determinismus und Indeterminismus. Zu dem zwischen
Determinismus und Indeterminismus vermittelnden Standpunkt ihres
Mitarbeiters K. M. gestatte ich mir folgendes zu bemerken. K. M. gibt zu,
dass der „freie Wille" immer nur zwischen Handlungen wählen kann,

welche in einer bereits determinierten Situation möglich sind, meint aber,
dass die Wahl der Handlung ebenso von der determinierten äussern
Situation als auch noch von einer „freien Höherschätzung" des einen oder
andern Motivs abhängig sei. Es ist nun eben die Frage, ob es eine
solche freie Höherschätzung des einen oder andern Motivs im
indeterministischen Sinne überhaupt gibt, und ich bin der Meinung, dass dies
durchaus zu verneinen sei. Gerade die Schätzungswerte eines
Individuums lehren uns dasselbe in seiner völligen Abhängigkeit von Charakter-
Disposition, Erziehung, äusserer Beeinflussung, sozialem Milieu etc. kennen,
sind also ebenso determiniert, wie eine reale Situation es überhaupt nur
sein kann, ganz abgesehen davon, dass bei einer angeblich freien Hüher-
schätzung eines Motivs das ganze Reich der unbewussten Zielstrebigkeiten

nicht in Rechnung gestellt wird.
Die Ergebnisse der Psychoanalyse (Freud, Bleuler, Adler, Furtmüllerl

oder Tiefenpsychologie zeigen uns die ungeheure Bedeutung, die die
unbewussten Tendenzen eines Individuums für seine Entschliessungen und
Handlungen besitzen, ja geradezu den vom Bewusstsein aufgestellten
Motiven entgegenwirken und vermöge ihrer oft viel grössern Intensität die
letzteren in vielen Fällen völlig illusorisch werden lassen. Es kann hier
natürlich nicht meine Aufgabe sein, die Ergebnisse der Psychoanalyse
darzustellen; es sei nur kurz auf das bei Rascher & Cie. erschienene kleine
Büchlein .von C. G. Jung, „ die Psychologie der unbewussten Prozesse ",
ein Überblick über die moderne Theorie und Methode der analytischen
Psychologie hingewiesen, das eine im allgemeinen orientierende Darstellung

des jetzigen Standes der Psychoanalyse gibt.
Schliesslich ist mit der Leugnung des freien Willens noch nicht das

trotz aller wissenschaftlichen Beweisführungen unausrottbare Gefühl des
Menschen, dass der Wille eben doch frei sei, aus der Welt geschafft;
es handelt sich vielmehr darum, zu verstehen, wieso diese Illusion
psychologisch möglich ist. Wenn das Gefühl im Menschen besteht, dass er
sich auch anders hätte entschliessen können, als wie er sich entschlossen
hat, so liegt das meines Erachtens an dem Umstand, dass das Individuum
meint, mit der Gegenüberstellung der beiden divergierenden, ihm be-
wussten Motiv-Komplexe die Triebfedern seiner möglichen Handlungsweise

völlig blossgelegt haben. Entscheidet es sich, dem einen Motiv zu
folgen, so glaubt es, nach reiflicher Ueberlegung gehandelt zu haben und
sieht nicht ein, warum, wenn die Ueberlegung anders ausgefallen wäre,
es nicht auch anders hätte handeln können. Nun ist ja schon jede
Überlegung, wie oben ausgeführt, bedingt durch Disposition, Wissen, Erziehung

etc, aber den ausschlaggebenden vom Individuum nicht gekannten
Einfluss übt eben doch das Unbewusste, das sich oft mit allem Raffinement
gegen die beste Sophistik des Oberbewusstseins durchzusetzen versteht.
Wenn der Mensch also, bei vermeintlich freier Wahl sich für das eine
Motiv entschlossen hat, so entgeht ihm völlig 1., die Bedingtheiten dieses
Motivs vom Unbewussten überhaupt und 2. die Art und Weise des
Entgegen- oder Zusammenwirkens der unbewussten Zielstrebigkeiten und des
oberbewussten Motivs. Vergleicht man den gesagten Motivkomplex zu
einer Handlung mit einer Kugel, so ist das Individuum nur im Stande,
Aussagen zu machen über den Teil der Kugel, der im Lichte seines
Oberbewusstseins liegt, während es über den im Dunkel liegenden Teil der
Kugel nichts weiss, und auch nichts wissen kann über die Radien, die
von der beleuchteten Peripherie in die Tiefe führen.

Selbst in den Gebieten menschlichen Schaffens, in denen am ersten von
einer freien Betätigung des Willens gesprochen wird, im Reiche des
Formellen, Idealen, der Kunst kann nach den Ergebnissen der Psychoanalyse
von einer freien Schöpfung nicht die Rede sein. Kommt man mit C. ü. Jung
zu einer Unterscheidung des Unbewussten in das persönliche und das
überpersönliche (absolute oder kollektive) Unterbewusste, so begreift man,
wieso gewisse Sagenstoffe und -Motive über die ganze Erde verbreitet
sind. Diese allgemeinsten und tiefsten Gedanken der Menschheit bilden
sozusagen das unbewusste Erbgut der Einzelnen, potentiell in der
Hirnrinde schlummernd und bereit, unter gewissen Bedingungen wieder
aufzutauchen und oberbewusst in veränderter Form als „Ergebnisse" der
Wissenschaft, oder als Kunstwerke die Entwicklung der Menschheit neu
zu befruchten. Nietzsche's Wort von der ewigen Wiederkehr des Gleichen

findet so eine neue, ihm selbst natürlich nicht bekannt gewesene
Bestätigung und eine Bedeutung, die besonders dazu angetan ist, das
oben Gesagte zu erhärten.

So erklären sich auch die in der Wissensgeschichte auftauchenden
Hypothesen, die anfänglich auf reiner Intuition beruhen und nur schwach
gestützt, erst nachträglich ihre wissenschaftliche Beweiskraft erlangen.

E IL
Willensfreiheit. Die im „Freidenker" zur Diskussion gestellte

und hundertjahraus-hunderjahrein von den Herren Philosophen und Theologen

viel umstrittene Frage über die Willensfreiheit erinnert mich
lebhaft an eine andere Frage dieser Art, die Frage, ob der Mensch von Natur
aus gut oder schlecht sei. (Siehe das preisgekrönte Werk von Rousseau,
ein Analogon zu dem von Schopenhauer über die Willensfreiheit.) Ich
meine, es ist leicht einzusehen, dass der Mensch von Natur aus weder
gut noch schlecht sein kann. Er kann es so wenig wie der Blitz, wie die
Lawine, wie der fallende Felsblock. Gut (gesellschaftlich), schlecht
(ungesellschaftlich) sind gesellschaftlich sittliche Begriffe, die ausserhalb der
Gesellschaft ein Nonsens, in der Gesellschaft aber ihre volle Bedeutung
haben, obschon sie nur relativ und allen möglichen Metamorphosen
unterworfen sind.

Fast ebenso verhält es sich meines Erachtens mit dem Problem der



DER SCHWEIZER FREIDENKER 97

Willensfreiheit. „Von Natur aus" ist der Mensch weder „frei" noch
„unfrei". Denn auch die „Unfreiheit", d. h. das Kausalitätsprinzip, ist ein
Produkt unserer Vorstellung (Siehe Kant, siehe Schopenhauer), allerdings
eine Vorstellung, die die Basis zu unserer Erkenntnis gibt, und der ich
den Namen „Wissenschaftlicher Sinn" beilegen möchte. Dagegen aber
kann die „Willensfreiheit" oder allgemein die „Freiheit" nur einen rein
gesellschaftlich-sittlichen Sinn haben und verliert ausserhalb der Gesellschaft

jede Bedeutung. In ihr aber hat der „freie Wille" volle Geltung,
und ich würde niemand raten, diesen Begriff zu verwerfen, am aller
wenigsten den Freidenkern. Abgesehen von der vielleicht zufälligen
Wortanspielung, hat die „Freiheit" und insbesondere der „freie Wille" so viel
Ideales, Erhabenes, Lächelndes und Beglückendes, dass der Freidenker,
der den freien Willen verneint, sich der Gefahr aussetzt, wie ein Blech-
automat zusammenzuschrumpfen. Nur muss dieser Begriff der „Freiheit"
rein gesellschaftlich-sittlich aufgefasst werden. Anders verhält es sich
mit der Notwendigkeit (Unfreiheit, Kausalität). Diese hat eine zweifache
Bedeutung (und diese Zweifachheit der Bedeutung gab meines Erachtens
Anlass zu den vielen Trugschlüssen).* Erstens gesellschaftlich-sittlich, z. B.,
wenn ein Betrunkener durch den Schnaps seines freien Willens beraubt
ist. Zweitens rein wissenschaftlich, nämlich, wenn wir die Erscheinungen
der Natur, darunter natürlich auch des Menschen, erforschen. Wenn wir
forschen, hat für uns die „Freiheit", von welcher Art sie auch sein mag,
gar keinen Sinn. Betätigen wir uns aber gesellschaftlich, so hat der freie
Wille für uns einen grossen Sinn, nämlich in Bezug auf unsere Mitmenschen.

Überlassen wir einmal die Tätigkeit einem Tiger. Stellen wir
uns vor: er überfällt einen Menschen und frisst ihn. Ob der Tiger gut
oder schlecht ist, ob er einen freien Willen hat, ist für uns .von keinem
Belang. Suchen wir aber doch das „Warum?" zu beantworten, so tuen
wir es als Forscher, und wir finden auch bald eine Ursache, sagen wir :

der Hunger. Nun ersetzen wir den Tiger durch einen Menschen, der
einen anderen erdolcht. Wir verdammen ihn, wenn er es willig getan
hat. Ist einmal die Willigkeit seiner Tat vorausgesetzt, so besteht für uns
über seine Willensfreiheit kein Zweifel. Der Forscher würde sagen: der
Mörder habe so handeln müssen, die anderen müssen ihn verdammen
usw. Stellen wir uns den Menschen wie eine aufgezogene Uhr vor, dessen
Triebfeder oder die Kette aller Ursachen, die mit dem Keim mitgebracht
und von ihm selbst hineingebracht worden sind, im Gehirn liegt. Nun
wird sie losgelassen 1 Bewegt sich die Uhr in normaler Weise, so sagen
wir sie bewegt sich frei. Kommt aber ein Splitter zwischen die Rädchen
— oder sagen wir beim Menschen, er wird gefesselt oder krank oder
irrsinnig —, so hört durch das äussere Hindernis die freie Bewegung —
hier der freie Wille — auf.

So und nicht anders sollte der „freie Wille" aufgefasst werden. Geben
wir diesem Begriff den gesellschaftlich-sittlichen Sinn, den er tatsächlich
enthält, so führt er uns, nämlich uns Freidenker, sehr weit. Messen wir
ihm aber einen absoluten Wert bei, so „vergöttern" wir ihn und er bringt
uns nur in Verwirrung. H. Szoton.

Schlusswort. „Der Kampf zwischen den Gegnern und Anhängern

der Wissensfreiheit ist endgültig zu Gunsten' der ersteren entschieden."

Roma locuta est. Herr Professor Häckel sagt es. Wer diese Wahrheit

bezweifelt, ist mindestens zu bedauern, wenn nicht gar zu verachten.
Nun, ich hoffe gleichwohl, die verehrliche Redaktion des „Schweizer
Freidenker" werde mir ihre Spalten gelegentlich |von neuem zur Verfügung
stellen, um gegenüber den Herren K. M. und Prof. Dr. A. Forel, welche
mich mit der Beachtung meines kleinen Aufsatzes beehrt haben, meine
ketzerischen Ansichten weiter auszuführen als es bisher geschehen konnte.

' Ich beginne meine Diskussion mit dem Schlussatz des Herrn Forel :

„,Für undeterminierte Willensentschlüsse bleibt nichts übrig", den ich (für
den Leser wohl verblüffender Weise) aus vollster Ueberzeugung
unterschreibe, aus dem einfachen Grunde, weil ein undeterminierter Willens-
entschluss demnach eine undeterminierte Determination eine sog. contra-
dictio in adjecto, ein unsinniger Begriff ist, der deutlich beweist, dass es
sich bei dem Streit um Determinismus und Indeterminismus eigentlich um
etwas ganz anderes handelt, nämlich darum, ob wir neben den natura!
d. h. unabweislich determin/erfen Entschlüssen (Determinationen) auch zu
rationel d. h. vernunftsmässig determinab/en, demnach noch nicht
determinierten Entschlüssen befähigt sind. Den Beweis für diese letztere
Behauptung habe ich der Kürze wegen a posteriori zu leisten versucht,
indem ich zeigte, dass der determinable Entschluss, sofern er ausgeführt
wird, Kausalitäten d. h. Folgen hervorrufen wird, die eine von der
neutralen Kausalität gänzlich verschiedene Richtung einschlagen. Auf die
Entstehungsweise der rationell gefassten Entschlüsse einzugehen hatte ich
somit noch gar keine Veranlassung. Der Vorwurf von Herrn Forel, ich
hätte die Rolle, welche das Vorstellungsvermögen in der Streitfrage spielt,
übersehen, ist daher gänzlich ungerechtfertigt. Im Gegenteil : Sofern mir
die Redaktion den erforderlichen Raum zur Verfügung stellt, so werde
ich mit grossem Vergnügen die Frage nun auch vom a-prioristischen bezw.
psychologischen Standpunkt behandeln. Für heute mag diese kurze
Erwiderung genügen und mag als Einleitung zu dem psychologischen Aufsatz

gelten, den ich im „Freidenker" in abschnittsweiser Reihenfolge zu
veröffentlichen beabsichtige. Justus Vitalis.

Wir ersuchen unsere federgewandten Gesinnungsgenossen um

Mitarbeit am „Schweizer Freidenker"!

Die Hand aufs Herz.
In endloser Fehde wird darüber gestritten, wer den Krieg

begonnen habe, das soll natürlich entscheiden, wer schuld am
Kriege ist. Es ist zwar nicht ganz dasselbe, denn nicht immer
ist derjenige, der den Kampf beginnt, auch schuld am Streite.
Jede der kriegführenden Parteien sucht die schwere Schuld
auf die andere zu wälzen und keinem Teil kommt es in den

Sinn zu sagen wir alle sind schuld am Kriege!
Die Geschichtsschreiber werden sich wohl vergebens

abmühen, aus den Akten zu erforschen, wer die Schuld am
gegenwärtigen Kriege trägt. Die einzig wahre Tatsache, dass wir
alle schuld sind am Kriege, wird keiner zugeben.

Der im Menschen lebende Trieb zur Selbsterhaltung ist
ein überaus starker; jeder will leben und wer diesem Triebe
hindernd in den Weg tritt, der wird bekämpft. Das Streben
aller geht wohl dahin, reich zu werden oder doch wenigstens
von materiellen Sorgen befreit leben zu können. Dieses Streben
ist nichts weiter als eine Aeusserung der menschlichen Natur,
das nicht nur das Leben des einzelnen, sondern der ganzen
Menschheit beherrscht. Ein gewaltiger Irrtum läuft da leider
mit: man glaubt nur auf Kosten anderer sich einen sichern
Platz in der Welt verschaffen zu können. Die uns angeborne
oder vielmehr anerzogene Gier nach Eigentum lässt uns die

Wahrheit nicht mehr erkennen, dass in der Welt Raum für
alle vorhanden ist! Nein, jeder will es besser haben als der
andere. Habgier und Neid sind die Triebfedern unseres
Wirtschaftslebens geworden. Wer es versteht, aus den
Bedürfnissen anderer möglichst viel Nutzen zu ziehen, der bringt
es zu etwas und am Schlüsse seines Lebens heisst es dann:
das war etn tüchtiger Mann! Jede Schwäche des Gegners
(Konkurrenten) muss wahrgenommen und ausgenutzt werden,
jeder kleinste Malt, der zur Mehrung des Reichtums dienen

könnte, wird mit Habichtsaugen erspäht, denn der Neid lässt
es nicht zu, dass andere auch Geschäfte machen können, nur
immer ich, das ist die Losung. Und so, wie es im Leben
des einzelnen aussieht, so ist es irn Leben ganzer Völker. Die
Kunst der Regierungen, besonders aber das Streben der
gesamten Diplomatie, läuft im Grunde auf nichts weiteres hinaus,
als seinem Volke möglichst viele Vorteile zu verschaffen. (Sagen
wir zutreffender: „der Grossfinanz". Die Red.) Wo irgend
eine Blosse sich zeigt, da wird sie ausgenutzt, wo irgend ein
noch weniger entwickeltes Volk im Frieden lebt, da beginnt
der Kampf der diplomatischen Geister um die Vorteile für die

von ihnen vertretenen Nationen, (lies : „ kapitalistischen
Interessen". Die Red.)

Vom Neid und von der Habgier her kommt der Krieg;
darum müssen wir vorerst einmal anders denken lernen, ehe

wir an einen Frieden auf Erden glauben können. So lange
Reichtum das Höchste ist, das es auf Erden sowohl für den

einzelnen, als für die Völker zu erringen gibt, so lange alles
auf den Bèsitz der grössten Macht hinaus läuft, so lange werden
wir Krieg haben auf Erden!

Darum heisst es in erster Linie: die Hand aufs Herz und

unsere Denkungsart, unsere Erziehung ändern. Wir müssen
darauf trachten, unsere gesellschaftliche Organisation derart zu
gestalten, dass nicht ein Haufen Geld zur zwingenden
Notwendigkeit wird, sondern dass man das Recht zum Leben auch
besitzt, wenn man keine Güter zusammengerackert hat, das

heisst, er soll keiner, der sein ganzes Leben lang seine Pflicht
erfüllt hat, der Gefahr ausgesetzt sein, bei abnehmenden Kräften
den Bettelsack umhängen zu müssen. Es muss vor allem das
Gefühl sozialer Zusammengehörigkeit geweckt und gepflegt
werden. Der Krieg schafft wohl hierin etwelche Wandlungen,
aber für wie lange? Wohl nur so lange, als es die Not
erheischt.

Ein anderer Grund des Krieges ist unsere Streitsucht.
Man beobachte nur die einzelnen Menschen, überall dasselbe
Bild: wenn einer nicht mit der Ansicht des andern übereinstimmt,

so läuft er in Gefahr, „aufgefressen" zu werden. Man
folge einmal einer Schar Buben, wenn die aus der Schule


	Willensfreiheit

