
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 4

Artikel: Staat und Kirche [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I'it. Schweiz. LniHle-sbiblintheU, Bern

IUI. Jahrgang Zürich, 15. April 1917 Nummer 4

Per Schweizer Freidenker
Abonnementspreis :

Schweiz : Jährlich Fr. 3.—

Halbjährlich Fr. 1.50

Ausland : Jährlich Fr. 4.50

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen j-reidenKerbnndes und des

Schweizerischen jtöonistenbnndes

Insertionspreis :

Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VIH/2578"Wahrheit Freiheit ** J^ede

Von den Priestern. Blutzeichen schrieben sie auf den Weg, den sie

"fingen, und ihre Torheit lehrte, dass man mit Blut die Wahrheit beweise,

/tber Blut ist der schlechteste Zeuge der Wahrheit; Blut vergiftet die

reinste Lehre noch zu Wahn und Hass der Herzen.
Fr. Nietzsche, (Zarathustra)

Staat und Kirche.
(Fortsetzung.)

1. Einheit von Staat und Kirche.
§ 1. Die geschichtliche Entwicklung des Systems: Das

Rechtsverhältnis zwischen Kirche und Staat begann mit dem
Mailänder Toleranzedikt (313) des römischen Kaisers Konstantin I.

Vor diesem Erlasse hatte die junge christliche Kirche zuerst
unter der an Verachtung grenzenden Gleichgültigkeit, dann
unter der Verfolgung des römischen Staates zu leiden gehabt.
Durch das Toleranzedikt Konstantins wurde die christliche
Religion nicht etwa schon geradezu Staatsreligion ; aber es

wurden dadurch dem Christentum immerhin nennenswerte
Vorteile gewährt: erstens Religionsfreiheit neben anderen
Konfessionen ; sodann wurde die Kirche als Korporation, als Rechtssubjekt

anerkannt, und endlich wurde sie unter staatlichen
Schutz gestellt. Aus dem Schutzverhältnis des Kaisers wurde
allmählich Herrschaft des Kaisers über die Kirche: und in
der Kirche. War der Kaiser in der heidnischen Religion
Pontifex Maximus gewesen und zwar nach staatlichem Recht,
so wurden nun diese Ideen einfach übertragen auf die Stellung
des Kaisers zur christlichen Religionsgemeinschaft. Das ganze
Recht wurde .staatliches Recht, und das Staatskirchentum, die

Beherrschung der Kirche durch den Staat, verwirklicht. Wehn
die Kirche so an Selbständigkeit verlor, so gewann sie dafür
anderseits an mancherlei Vorrechten. Diese Privilegierung
ging so weit, dass um das Jahr 380 jeder heidnische Kultus
verboten, die christliehe Religion Staatsreligion und die
christliche Kirche Staatskirche werden könnte. Von nun
an galt jede Auflehnung gegen die Kirche als ein staatlich zu
verfolgendes weltliches Delikt. Wer gegen kirchliches Recht
verstiess, der verstiess zugleich gegen staatliches Recht, und
dessen Bestrafung hatte von Staatswegen zu erfolgen. Nur
hinsichtlich ihrer Verfassung und Organisation -hatte sich die
Kirche noch eine gewisse Selbständigkeit zu wahren vermocht.
Aber gerade diese Selbständigkeit, so eng begrenzt sie auch
war, sollte das Fundament abgeben für die weitere
abendländische Entwickelung. Wenn diese nach der Teilung des
Reiches in Ost- und Westrom (395) ihre eigenen Bahnen ging
und zwar in der Richtung einer immer wachsenden Macht
und Erstarkung der Kirche, so wurde dieses Wachstum
hauptsächlich begünstigt durch die kirchliche Organisation und
Verfassung, vor allem durch den Primat des römischen Bischofs.
Ein Hauptmoment in dessen Entfaltung bildet der Untergang
des weströmischen Reiches (476). Nach dessen Zusammenbruch

war die Kirche ihrer weltlichen Herren los und die
erlangte Kirchenfreiheit konnte sich ungehindert zum Kirchen-

staatstum weiterbilden; denn der Menge kleiner Staaten, welche
die Völkerwanderung schuf, war eine Überordnung über die
Kirche unmöglich, vielmehr war nunmehr der römische Bischof
die gegebene feste Macht diesen Kleinstaaten gegenüber. Und
der einzige grosse, mächtige Staat nach der Völkerwanderung,
das Frankenreich, hat sich unter den Merowingen den
römischen Ansprüchen wohl noch widersetzt und die staatliche

Selbständigkeit gegenüber der Kirche erfolgreich behauptet,
aber auch hier trat schon unter den Karolingern der Umschwung
ein: Pippin, Karl Martells Sohn, schickt um die Mitte des

8. Jahrhunderts den letzten Merowinger als Mönch ins Kloster
und lässt sich selbst durch den Papst als König auf den

Schild heben. Aus Dankbarkeit sichert und erweitert Pippin
dem Papst den Kirchenstaat (das Patrimonium Petri),
wodurch dieser zur geistlichen nun auch weltliche Macht bekommt.
Unter den grossen deutschen Herrschern der Folgezeit, Karl
dem Grossen, Heinrich III. usw., stand die Kirche allerdings
unter der Staatsgewalt, ja das Papsttum schien geradezu vom

j Kaisertum der Deutschen abhängig, doch machten diese

Regenten den verhängnisvollen Fehler, dass sie die Kirche in
den Dienst des Staates stellen und deshalb die Kirchengewalt
stärken wollten. Als dann auf die grossen Herrscher schwächere

folgten, konnte die Kirche ihre Machtstellung ausnützen
und ihrerseits nun versuchen, den Staat unter die Kirche zu
bringen. So wird in der Folgezeit ein Kirchenstaatstum
energisch angestrebt und mehr oder weniger verwirklicht von den

grossen Päpsten: Gregor VII., Alexander III., Innocenz III.,
Gregor IX., Innocenz IV., Bonifacius VIII.

Es fehlte in dieser Zeit auch nicht an Versuchen, die
theoretischen Grundlagen für die erhobenen Ansprüche zu
entwickeln. Zunächst berief man sich mit besonderer Vorliebe
auf die Schrift des hl. Augustinus (gest. 430) „ de civitate dei 14

in welcher der Kirchenvater das Ideal des Kirch'enstaatstums
in wünschbarster Deutlichkeit dargestellt hatte: der Gottesstaat
auf Erden ist die Kirche, sie ist allumfassend und ewig,
wogegen die Staaten bloss engbegrenzte Organisationen sind,
weltlichen Ursprungs eine Folge der Sünde und nur durch die
Sünde notwendig geworden, ein Werk des Teufels,
existenzberechtigt nur dann, wenn sie sich in den Dienst der Kirche
stellen, sich durch gottwohlgefällige Werke entsündigen etc.

In diesem Zusammenhange dürfen ferner nicht unerwähnt
bleiben die pseudoisidorischen Dekreteden, eine Sammlung
von Kirchenrechtsquellen, die von dem hl. Isidor herrühren
wollte und um die Mitte des 9. Jahrhunderts zuerst im Frankenreiche

auftauchte. Obschon dieser Pseudoisidor im Mittelalter
allgemein als echt gegolten, handelt es sich dabei nur um eine

grossartige Fälschung, ja um die grösste Fälschung der
Weltgeschichte, um ein Machwerk voll Lug und Trug. Durch
unantastbare (in Wirklichkeit also gefälschte!!) Rechtsquellen
sollte da der päpstliche Primat, eine hohe Payalmacht als
urchristlich hingestellt und die Sicherung der Bischöfe gegen
weltliche Gewalt versucht werden. Es galt durch diesen Betrug



14 DER SCHWEIZER FREIDENKER

die Freiheit der Kirche und ihre Emanzipation von dem Staate
als rechtsgültig zu behaupten und das geheiligte Ansehen des

römischen Stuhles und seiner Vorrechte für alle Welt recht
nachdrücklich hervorzuheben. In gewissem Sinne allerdings
drückte diese geistliche Falschmünzerei doch wieder nur das

Zeitbewusstsein aus: tatsächlich war ja das mittelalterliche

Papsttum in den Augen der damaligen Welt mit eigenartigem
Schimmer umwoben, wozu die Kreuzzüge mit all ihrer Romantik

nicht wenig beitrugen. Auch war ja die katholische Kirche im

Mittelalter die Trägerin der Kultur im Gesamten und das ganze
Leben der Zeit durchdrungen von katholisch - religiösen
Anschauungen. Das Ergebnis dieser ganzen Entwicklung war
die volle Oberherrlichkeit der Kirche über den Staat und die

Anerkennung dieses Kirchenregiments durch den Staat.

Eine grosse Reaktion gegen dieses System setzte erst

gegen Ende des Mittelalters ein : da wurde aus dem Kirchen-
staatstum fast unvermittelt Staatskirchentum. Nicht allein
die Unzufriedenheit mit dem bisherigen kirchlichen System hat
diese Umwälzung herbeigeführt, sondern daneben wirkten in

derselben Richtung erstens die Entwicklung der nationalen

Staatsidee, wodurch ein Keil getrieben wurde in das

mittelalterliche Universalreich, sodann die Reformation, die, auf den

Staat angewiesen, eine neue Idee über das Verhältnis von
Staat und Kirche brachte, ferner die Réception des römischen

Rechts, das monarchisch gedacht war, endlich die Verschiebung
in der Gesamtgrundlage der Kultur durch philosophische
Ideenkreise. All das trägt dazu bei, die katholische Kirche und
ihre Ansprüche zu diskreditieren. Bald nimmt der Staat die

oberste Gewalt über die Kirche in Anspruch. Die Staatsgewalt

(in protestantischen Staaten als Territorialismus, in katholischen

als Josephinismus) ergreift alles. In schroffem Gegensatz

zum mittelalterlichen System wird nun die Kirche nicht
bloss beaufsichtigt, sondern der Staat nimmt das ganze kirchliche

Leben in seine Gewalt, und die Kirche wird eine staatliche

Veranstaltung zur Heranbildung guter Bürger. Die Kirche

hat kein eigenes Recht, kein eigenes Organ, keine eigenen
Zwecke mehr, der Staat vielmehr regiert die Kirche nach

innen und aussen. Sofern der Staat souverän geworden,
bedeutete dieses Staatskirchentum einen Fortschritt gegenüber
dem Kirchenstaatstum des Mittelalters; aber es war doch dazu

bestimmt, ein blosses Uebergangssystem zu bilden. Längere
Dauer musste ihm notwendig versagt bleiben; denn es galt
dabei keine Religionsfreiheit der einzelnen und keine

Kultusfreiheit für die Kirche. „Cujus regio, ejus religio" war die

Losung, d. h. der Staat bestimmt, was der Bürger zu glauben
hat, was die richtige Religion ist. Es gibt nach dieser

Auffassung nur eine offizielle Staats- und Landeskirche, der alle

Staatsbürger angehören müssen, sie mögen nun wollen oder

nicht. An diesem Zwange ist das ganze System gescheitert.
Denn die moderne Zeit mit ihren Strömungen für die Freiheit
des Einseinen erklärte : Der Einzelne ist in Sachen des Glaubens

und Gewissens völlig frei zu stellen, da hat kein Staat
etwas dreinzureden. Keine bestimmte Konfession darf das
Recht der Alleinexistenz im Staate beanspruchen ; man beginnt
den Kampf für Glaubensfreiheit, Gewissensfreiheit, Kultusfreiheit,

Parität. Teilweise fanden diese Forderungen schon

Anerkennung im westphälischen Frieden und in der französischen

Revolution, doch haben nicht diese Ideen des

Aufklärungszeitalters dem Staatskirchentum das Grab gegraben,
sondern die politische Entwicklung des 19. Jahrhunderts, nämlich
die Entstehung konfessionell gemischter Staaten. In diesen

war, wenn auch mehrere Konfessionen geduldet wurden, sicher
anfänglich eine bevorrechtet, die andern minder berechtigt. Als
sich aber mit der Zeit starke Minoritäten entwickelten, traten
diese mit der Idee der Gleichberechtigung auf. Der Staat sah

sich gezwungen, auf mehrere Konfessionen gleichmässig Rücksicht

zu nehmen, den Gesichtspunkt der Gleichheit den
Konfessionen gegenüber zur Anerkennung zu bringen. Damit war
das strenge Staatskirchentum eigentlich erledigt und wenigstens

theoretisch überwunden. Es hat sich dadurch allerdings
nicht plötzlich auch die Staatspraxis geändert. Sie versuchte
vielmehr ihr altes System des Staatskirchentums (den Gedanken,
dass die Kirchen unbedingt unter der Herrschaft des Staates
stehen) noch festzuhalten: erst seit 1848 verschiebt sich die
Auffassung und Praxis immer mehr dahin, dass das
Staatskirchentum für den modernen Staat nicht mehr haltbar
sei, dass dieser erst als konfessionslose/' Staat ein gerechter
und unparteiischer Vater all seiner Bürger sein könne.

Welche grosse Bedeutung das hier in seiner geschichtlichen

Entwicklung skizzierte Einheitssystem für die Gegenwart
immerhin noch hat, soll unser nächster Artikel zeigen.

(Fortsetzung folgt.)

Die Symbolik des Kreuzes.
(Fortsetzung.)

Bedeutungsanalytischer Anhang.
Mit den Ausdrücken der gewöhnlichen Schriftsprache, welche grösstenteils
Denkabbreviaturen, die dem naiven Realismus entstammen, enthält,

ist in einer fachwissenschaftlichen Untersuchung nicht auszukommen. Zur
eindeutigen terminologischen Verständigung sei deshalb das Notdürftigste
vorausgeschickt: Es stehen sich gegenüber die realen Objekte der
Realwissenschaften und die formalen Objekte der Formahvissenschaften. Alle
Objekte haben ein Sosein, die realen ein reales Sosein, und dieses heisst
Dasein oder Existenz, .r real— wirklich, existent und zwar physisch
oder psychisch, ph physisch körperlich oder materiell (räumlich und
zeitlich), ps psychisch seelisch oder geistig (zeitlich), id ideell
vorstellungsmässig, momentan gewusst, oberbewusst, gedacht ; insbesondere

sind die Begriffe, diese direkte Objekte aller Wissenschaften, mo-
momentan ps existente Ideellitäten, welche dann in den Darstellungen
(Büchern etc.) dauernd durch ph Zeichen fixiert sind. Empirisch heisst
nur dasjenige Reale, welches wahrnehmbar, erfahrbar ist ; während lediglich

die momentan intrasubjektiven (die vom betreffenden psph Individuum
selber gehabten) Bewusstseinsinhalte unmittelbar (innerlich) wahrnehmbar
sind, ist alles andere Empirische bloss mittelbar (äusserlich) wahrnehmbar.
Ein „Zeichen" welches einen Bedeutungszweck erfüllen soll, muss ein
empirisches und zwar ein dauerndes und ein allgemein (intersubjektiv)
verständliches also ein physisches Zeichen sein. — m metaphysisch oder
metatranszendent, angeblich hinter (meta) dem Realen existierend und
trotz seiner Unräumlichkeit und Unzeitlichkeit — folglich auch m Ewigkeit

— von den Metaphysikern als „übersinnlich existent" behauptet,
recte aber unsinnig und pseudoreal: ein falscher Schein, welcher eine
gewisse Existenz vortäuschen möchte, f formal irreal, unwirklich,
nichtexistent und auch nicht als existent behauptet, unsinnlich, weder ph
noch ps, weder räumlich noch zeitlich, also ewig und absolut, totalabstrakt,
d.h. leer oder „rein" von allem Realen infolge Totalabsehung vom ph
und vom ps ; ein blosser, aber doch ganz korrekter, Schein, der nicht
mehr sein will, als er ist. Formal sind die indirekten d. h. die bedeuteten
Objekte der sogen, „reinen Wissenschaften", d. h. der Formalwissenschaften

: der reinen Mathematik, • der Logik, der Formalnaturwissenschaften

z. B. der theoretischen Physik, der Kinetik, Phoronomie etc ;

formal sind auch „unsere unerreichbare Ideale". Reiat= der bezogene
Gegenstand. Relation die zwischen den Relaten bestehende Beziehung.
RV Relationsverhältnis, die Relate und die Relation einschliessend.
BR V ßeafeuto/7gsrelationsverhältnis. intendieren abzielen, hindeuten,
bedeuten seitens eines Zeichens.

Der spezifische Charakter des Bedeutens ist : eine Bedeutungsrelation
zu sein in einem BRV. Mindestens zwei bezogene Glieder, die Relate,
(die, „Brückenpfeiler") stehen durch eine BR (den „Brückenbogen") mit
einander in einer solchen Beziehung, dass sie ein BRV (die „Brücke")
bilden, und das Bemerkenswerte ist, dass über diese Brüche r u m u. f
Objekte miteinander in Relation treten, welche an und für sich „getrennte
Welten" bilden. In diesem Sinne ist also eine Brücke vom denkenden psph
Individuum auch zu n/cArexistenten (m u. f) Objekten tatsächlich vorhanden.

Im Gegensatze zu der f Sphäre, in welcher das Perpetuum mobile und
die Altweibermühle, wie auch die mathematischen Funktionen etc. als
umkehrbare Verhältnisse zu Hause sind, haben die (r) Klausalverhältnisse
wie auch die BRV die Eigenart, inkonvertibel, d. h. nicht umkehrbar zu
sein. Das ermöglicht, bei den bezogenen Gliedern ein ständig festes

Subjektsrelat, nämlich das Zeichen, und ein Ob/ektsre/at, das bezeichnete
Objekt, zu unterscheiden.

Unter „Zeichen11 werden im Folgenden lediglich Subjektsrelate, inten-
tionaie Zeichen verstanden, d. h. solche, welche absichtlich speziell zu
Bedeutungszwecken gesetzt sind; nicht also etwa (rückwärts auf die
Ursache, die r Funktion, oder vorwärts auf einen künftigen Effekt) kausal


	Staat und Kirche [Teil 2]

