
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 3

Artikel: Die Symbolik des Kreuzes [Teil 3]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 DER SCHWEIZER FREIDENKER

meinschaft an. Da die Organisationen sich kreuzen und sich
auf den Grenzgebieten gleiche Aufgaben stellen, ist eine
Auseinandersetzung darüber, was der Kirche und was des Staates
ist,- unumgänglich. Diese Bestimmung ist in typischen Formen
erfolgt, in kirchenpolitischen Systemen, deren wir drei Arten
unterscheiden können.

a) Einheit von Staat und Kirche. Nach dem Einheitssystem
sind Staat und Kirche ununterschiedene Grössen, einfach zwei
Seiten (geistliche und weltliche) eines Gemeinwesens. Dieses
System ist nur möglich, wenn der Staat nur eine Kirche kennt;
er muss also ein konfessioneller Staat sein. Und zwar hat
stets entweder das religiöse oder das weltliche Prinzip die

Führung, der eine Teil herrscht über den andern. Es ergeben
sich also zwei Varianten : Kirehenstacttstum (Mittelalter) oder
Staatskirchentum. Beim letzteren Typus sind auch beide eins,
Staat und Kirche, aber der Staat hat immerhin die Führung.
— Dieses Einheitssystem ist geschichtlich mehrfach verwirklicht

worden, und wir treffen heute noch häufig Reste davon-
Es zeigt sich besonders deutlich in historischen Wirkungen
im geltenden Recht. Politisch ist es insofern noch von
Bedeutung, als das Prinzip des Kirchenstaatstums heute noch
wie im Mittelalter die Politik der römischen Kurie beherrscht.
Auch das Staatskirchentum ist nicht ausgestorben sondern
politisch noch wirksam in der später noch zu besprechenden
Form des Staatschristentums.

b) Kirchenhoheit. Dieses System ist deshalb besonders
kompliziert, weil es in der Mitte steht zwischen Einheit und

Trennungssystem. Der Staat steht hier über der Kirche, seine
Hoheit über der Kirche ist unbestritten; aber er beherrscht
nicht mehr das gesamte kirchliche Leben wie beim
Staatskirchentum, sondern er hat der Kirche eine weite staatsgewaltsfreie

Sphäre überlassen, in die er nicht hineinregiert. Vor
allem mischt er sich nicht mehr in innerkirchliche Angelegenheiten.

c) Trennung von Staat und Kirche. Nach diesem
kirchenpolitischen System sind alle Bindungen zwischen Staat und
Kirche völlig zerschnitten. Der Staat kümmert sich
grundsätzlich nicht um die Kirche; sie ist ihm im Prinzip wie eine
andere Gesellschaft. Er gewährt ihr keinen besonderen Schutz,
übt keine besondere Aufsicht. Die Kirche ist ein beliebiger
privatrechtlicher Verein geworden. — / —

(Fortsetzung folgt.)

Die Symbolik des Kreuzes.
(Fortsetzung statt Schluss.)

Johannes der Täufer, als Agniferus, ist nicht Bringer eines Lammes,
sondern er bringt den Gott Agni. Die Bezeichnung der Taufe im
griechischen Text, Photisma, d. h. Erleuchtung, lässt den Ursprung aus dem
Feuerkult klar ersehen. Auch im Evangelium heisst es: „Es kommt ein
Stärkerer, der wird Euch mit Feuer taufen!" Ebenso hat, wie schon
erwähnt, das Sakrament des Abendmahles sein Vorbild im uralten Feuerkultus

(Dr. 60).
Derartige Punkte einer inneren ursprünglichen Übereinstimmung

zwischen alt-indischer und christlicher Religion Hessen sich so erschöpfend
aufzeigen, dass man zu dem Schlüsse gedrängt wird: das Christentum
bietet überhaupt gar nichts wesentlich Neues und Selbstgeschaffenes oder
gar „Offenbartes". Die Belege bis in das Einzelne sind zu finden in der
viel gelesenen „Christusmythe" von Professor Dr. A. Drews.

Wie sich bereits aus dem Gesagten ergibt, war in den ersten
Jahrhunderten des Christentums die Verbindung Christi mit dem Kreuz durchaus

keine Wiedergabe seiner Todesart (Dr. 85), sondern versinnbildlichte
vielmehr, wie in den antiken Mysterien, gerade umgekehrt den Sieg des
christlichen Kultgottes über den Tod, den Gedanken der Auferstehung
und des Lebens. „Niemand sah im Kreuze ein Marterwerkzeug (Malvert

37)." Später wurde die eigentlich zu Grunde liegende Feuer- und
Sonnensymbolik unterdrückt; nicht einmal der Heiligenschein wird
dahingehend noch verstanden, und man will überhaupt nicht gerne daran
erinnert sein, dass so mancher Inhalt und Form der christlichen Lehre durchaus

keine selbständige Neüschöpfung ist und dass so manches Dekorationsstück

des rituellen Kultus aus der Kammer der alten Sonnenpriester
stammt. Vergleiche die einzelnen Nachweise bei Drews und Malvert

In den christlichen Lehren erscheint heute das Kreuz (Dr. 81) einerseits

als Siegel religiösen Heils, anderseits auch in der Bedeutung des
Marterholzes; dasselbe Wort bedeutet sowohl das Pfand des ewigen
Lebens, der Wiedergeburt und der Erlösung, als auch das Todesholz, an
welchem Christus gestorben sein soll. Doch steht es durchaus nicht fest
(Dr. 73), dass dieses Marterinstrument die Form des Kreuzes gehabt habe.
Unter crux verstanden die Römer überhaupt jedes Werkzeug zur
Hinrichtung eines Menschen. In der Regel war dieses ein einfacher Pfahl
oder Galgen (Pfahl mit einem obersten Querbalken oder Haken), an dem,
wie Livins bezeugt, der Delinquent an den zusammengebundenen Armen
aufgehängt, mit weiteren Stricken festgebunden und so einem langsamen
qualvollen Tode durch die Hitze, den Hunger und Durst, die unnatürliche
Spannung der Muskeln überlassen wurde. Dass die Hinrichtungsart bei
den Juden im römischen Palästina zur Zeit Christi sich hievon irgendwie
unterschieden habe, ist durch nichts zu beweisen. Das Durchbohren der
Hände und der Füsse mit Nägeln wäre demnach für die Zeit, wo die
Hinrichtung Jesu durch die römischen Schergen stattgefunden haben soll.
etwas ganz Ungewöhnliches gewesen, wenn es überhaupt je angewandt
wurde. Die Wundmale, welche der Hingerichtete infolge der Befestigung
mit Stricken an dem Pfahl natürlicherweise erhalten haben musste, waren
deswegen keinenfalls Nägelmale infolge einer Durchnagelung der Glied-
massen. Die Heiden nannten denn auch durchaus zutreffend den neuen
Christengott den „Qehänkten."

Die noch heute übliche Kreuzesinschrift „I. N. R. 1." erscheint zum
ersten Male auf einem Mosaik aus dem 8. Jahrhundert in der vatikanischen
Bibliothek. Ihr ursprünglicher Sinn : Igne Natura Renovatur Integra", „durch
das Feuer der Sonne verjüngt sich ständig die Natur", erhielt durch eine
phantasievolle Interpretation erst später die Unterschiebung : „Jesus Na-
zarenus Rex Judäorum". Hierbei bedeutet „Jesus: Joh-hilfe, Gotthilf,
Heiland"; das Wort „Gott" stammt vom indogermanischen ghu, anrufen,
und heisst der Angerufene. Nazarenus darf aber nicht durch gebürtig
oder Bürger von Nazareth übersetzt werden, denn zu Christi Zeiten
existierte keine Ortschaft dieses Namens ; das heutige Nazareth bei Damascus
ist etwa im 8. Jahrhundert gegründet worden. Vielmehr stammt „Nazarenus"
vom syrischen nasarya, griechischen nazaräos und heisst der Hüter oder
Wächter. Überdies ist die Existenz einer Persönlichkeit, welcher man
den Namen Jesus Christus gegeben, höchst zweifelhaft (Dr. 136 ff., Malvert

47).

„Der Einfluss, die Bedeutung und der Nutzen der Religionen" — der
alten Wiege der Wissenschaften, solange der Mensch in primitiven Zeiten
nur von der Gefühlsseite zu fassen und zu beeinflussen war —
„vermindert sich, je mehr die wissenschaftlichen Erkenntnisse sich ausbreiten
und fortschreiten Die langsame aber unaufhörliche Veränderung des
Geisteszustandes der Menschen als eine Folge fortschreitender
Überweisung bestimmt die Entwicklung der Religione« durch successive
Ausmerzung der gegenstandslos gewordenen Mythen und Dogmen (Malvert9)".
„Die geistige Entwicklung der Masse ist aber so langsam und die Macht
der Gewohnheit so stark, dass die Religionen noch weiterbestehen, wenn
sich ihre Unzulänglichkeit auch schon seit geraumer Zeit erwiesen hat
(I. c. 120]". Vernünftig denkende Menschen sieben heutzutage mit beiden
Füssen im Diesseits; sie lehnen jede Religion, „religio est relegatio cum
deo (Augustinus)", d. h. eine Verbindung mit einem jenseitigen, metaphysischen

Gott und seinem himmlischen Anhang, wie überhaupt jede
Metaphysik, mag sie in deduktiver oder induktiver Form auftreten, rundweg
ab und wissen auch eine Moral, eine Sozialethik, auf andere Weise zu
begründen. Es ist auffallend, dass irgend welche Art von „Religion" noch
immer vom Monistenbunde, wie hier und da auch vom Freidenkerbunde
vertreten werden will. Wir sind doch in wissenschaftlichen Dingen weder
Gefühlsmenschen, noch auch Metaphysiker ; dann sollte aber auch das
Wort Religion mit seinem unweigerlich metaphysischen Einschlag gar
nicht weiter angewendet werden! Nach den Satzungen „erachtet der
Schweizerische Freidenkerbund es als Hauptaufgabe: die Verbreitung
einer wissenschaftlich begründeten Weltanschauung und einer dogmenfreien

Ethik", d. h. eine Welterfassung, welche sich auf die /yea/.vissen-
schaften, deren Objekt teils die physische Natur, teils die psychische
Natur ist, und auf die /^orma/wissenschaf ten, wie z. B. die reine Mathematik,

Logik etc., deren Objekt das rein Formale ist, gründet, und zwar
das alles in dogmenfreier Weise, insofern jede Wissenschaft niemals
unbedingt gewiss ist und letzten Grundes sicherlich nur relativ gewiss
bleibt, und das alles, incl. der Ethik, in metaphysikfreier Weise. Wir
Schweizer Freidenker können es daher nicht verstehen, wie der „Deutsche
Freidenker" in seinen Nummern ab l.Jan. a. c. seine Spalten einer ganz
krassen Metaphysik geöffnet hat. Der Hauptartikel behandelt nämlich
dort jeweils „die Religion des Monismus ; Richtlinien einer freien
Religion". Es wird dabei den Lesern indessen nicht gesagt, dass es sich
um einen ausgesprochen metaphysischen Monismus handelt, noch auch
dass das Vorgetragene eine wörtliche Wiedergabe der tiartmann'schen
„Philosophie des Ünbewussten" ist, in welcher bekanntlich ein metaphysischer

unbewusster Gott als Schöpfer der Welt eine mystische Hauptrolle

spielt. Dieses Verschweigen vermag natürlich am Sachverhalt nichts
zu ändern. Ich werde Gelegenheit nehmen, ein anderesmal auf
„Metaphysisches- speziell zurückzukommen.

Zu diesem erzählenden Referat über die Symbolik des Kreuzes will
ich nun für diejenigen Leser, Welche sich die Knacknuss vorgelegt haben :

„Was ist denn eigentlich das Bedeuten?" einen originalen Lösungsversuch

noch als Anhang bringen. (Fortsetzung folgt.)


	Die Symbolik des Kreuzes [Teil 3]

