
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 3

Artikel: Staat und Kirche [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tit. Sc weiz. L;inüosbj|,ii(),|lek Bern

III. Jahrgang Zürich, 1. April 1917 Nummer 3

Per Schweizer Freidenker
Abonnementspreis :

Schweiz : Jährlich Fr. 3.—

Halbjährlich Fr. 1.50

Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen j-reidenKerbnndes und des

Schweizerischen jKonistenbnndes

insertionspreis :
Die einspaltige Petitzeile oder

deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VI1I/2578"Wahrheit Freiheit ** friede

Befreie dich aus falschen Banden, habe den Mut, zu sein, was du bist;
liebe, was einfach und schön ist; sei unabhängig und sei ein fröhlicher
Freund! Emerson.

An unsere Leser.
Wir beginnen in der heutigen Nummer mit der Veröffentlichung

einer längern Artikelserie über „Staat und Kirche".
Über das gegenseitige Verhältnis dieser beiden Mächte herrscht
noch viel Unklarheit. Da wir aber Trennung von Staat und
Kirche auf unser Programm gesetzt haben, erachten wir es
als unsere Pflicht, die Mitglieder des Schweizerischen
Freidenkerbundes und die Leser unseres Blattes überhaupt auf
diesem üebiete Klarheit zu verschaffen. Wir bitten Sie
demnach, den Artikeln über Staat und Kirche Ihre ganze
Aufmerksamkeit zuzuwenden.

Staat und Kirche.
Einleitung. Es dürfte zweckmässig sein, die folgenden

Betrachtungen durch einige grundlegende BegriffVerklärungen
zu eröffnen.

1. Kirche, a) theologisch -dogmatischer Kirchenbegriff.
Nach dem katholischen Lehrbegriff hat Christus eine Kirche
gestiftet, die er mit monarchischer Organisation ausgestattet,
für allein berechtigt und unfehlbar erklärt hat. Sie bekennt
sich als die in Wahrheit eine und einzige (una ecclesia), als
die allgemeine (katholische) Kirche Jesu Christi, die internationale

Weltkirche. Es ist nur eine notwendige Folge dieses
Selbstbewusstseins und dieses Bekenntnisses, wenn sie alle
andern Kirchen als ketzerisch und abgefallen betrachtet. Und
diese 'katholische Kirche ist unentbehrlich und notwendig für
das Heil eines jeden einzelnen: extra ecclesiam nulla salus!
Zu dieser göttlichen Lehr- und Heilsanstalt gehören eigentlich
alle, die christlich getauft sind ; auch Ketzer können nach

Abschwörung der Häresie jederzeit zu ihr zurückkehren. Nach dem

erangelisch-theologischen Lehrbegriff hat Christus gar keine
sichtbare Kirche mit bestimmter Organisation geschaffen. Die
Kirche ist nach reformierter oder protestantischer Auffassung
vielmehr invisibilis, unsichtbar, eine Herzensgemeinschaft der
im wahren Glauben an Christus verbundenen Menschen. Für
diese congregatio sarictorum ist die Organisation bloss menschliches

Beiwerk, eine praktische Notwendigkeit im Interesse
der Selbsterhaltung. Es ist kein göttliches Recht darüber
vorhanden, und es hat auch keine evangelische Kirche einen Vorzug

in dieser Hinsicht. Im Unterschied zur internationalen
Organisation der römisch-katholischen Kirche sind die evangelischen
Kirchen überall national organisiert.

b) Staatsrechtlicher Kirchenbegriff. Staatsrechtlich angesehen
kommt die Kirche nur als Nationalkirche in Betracht; denn
für den Staat handelt es sich nur darum, über sein Gebiet zu
herrschen. Der Staat bestimmt nun, als moderner Staat, das
Recht auch für die Kirche. Die Staaten haben verschiedene
Rechtsformen in ihren Gebieten ausgebildet. So sind die Glau¬

bensgemeinschaften im modernen Staate entweder 1. private
Gesellschaften ohne Rechtsfähigkeit oder 2. private rechtsfähige

Vereine oder 3. Korporationen des öffentlichen Rechts.
Welche dieser drei Rechtsformen in einem Staate vorliegt,
bestimmt sich nach dem herrschenden kirchenpolitischen System.
Bei Trennung von Staat und Kirche ist die Kirche ein (meist
rechtsfähiger) Verein des Privatrechts; bei allen anderen Systemen
eine Korporation des öffentlichen Rechts, eine öffentlich rechtliche

Korporation.
2. Staat. Die verschiedenen Kirchen und religiösen Be-

kennerschaften werden umfasst vom Staate unter seinen
weltlichen Zwecken. Man übersehe nicht den fundamentalen Unterschied

zwischen den beiden Mächten : die Kirchen sind orientiert
auf religiöse Zwecke hin, der Staat auf weltliche Zwecke.
Weitere Verschiedenheiten ergeben sich aus dem Staatsbegriff.
Der Staat ist aufzufassen als eigenherrliche Gebietskörperschaft;

zu seinem Begriff gehören: Volk, Gebiet, Organisation

und eigene Herrschaft. Worin unterscheidet sich also
die Kirche weiterhin vom Staat? Sie hat ebenfalls Volk und
Organisation; hingegen braucht sie nicht zu haben Gebiet, es
ist ihr nicht wesentlich, und was von besonderer Bedeutung
ist, die Kirche hat nie im Staate eigene Herrschaft, wenigstens
nicht nach moderner Staatsauffassung. Lediglich der Staat
hat heute Herrschaft, d. h. Befugnis zu Befehl und Zwangsgewalt.

Die Souveränität endlich, d. h. die ausschliessliche
Bestimmbarkeit des Staates durch seinen eigenen Willen,
verträgt schlechterdings keine Beschränkung und keine Teilung;
hätte irgend eine fremde Macht rechtlich bestimmende Gewalt
innerhalb seines Gebietes, dann wäre sie verloren. Es besteht
also Staatssouveränität, und es kann im Staate nie bestehen
kirchliche Souveränität. Der Staat ist der Kirche gegenüber

stets die höhere Potenz, und staatliches Recht geht dem
kirchlichen Recht (wenn keine besonderen Bestimmungen
Ausnahmen festlegen) unter allen Umständen vor. Alles kirchliche

Recht, das staatlichem Recht widerspricht, ist ungültig.
Diese Gesichtspunkte sind bedeutungslos für die evangelische
Kirche, die innerhalb des Staates steht, sich im Anschluss an
den Staat entwickelt hat und den Staat grundsätzlich anerkennt;
sie sind aber von hervorragender Wichtigkeit hinsichtlich der
römisch-katholischen Kirche. Denn die katholische Kirche ist
international organisiert, ihr Schwerpunkt liegt nicht in den
Katholiken irgend eines Staates, sondern in der internationalen
Ausgestaltung, deren Zentrum Rom ist. Dadurch hat diese
Kirche dem einzelnen Staate gegenüber eine ungeheure Macht
in die Wagschale zu werfen ; sie überragt ihn unermesslich,
und der moderne Staat, will er sich behaupten, ist gezwungen,
sich politisch in erster Linie mit dieser Weltmacht auseinanderzusetzen.

3. Verhältnisformen zwischen Kirche und Staat
(kurze, allgemeine Übersicht). — Kirche und Staat müssen sich
in irgend einer Weise gegenseitig abfinden ; denn die meisten
Angehörigen des Staates gehören irgend einer Glaubensge-



10 DER SCHWEIZER FREIDENKER

meinschaft an. Da die Organisationen sich kreuzen und sich
auf den Grenzgebieten gleiche Aufgaben stellen, ist eine
Auseinandersetzung darüber, was der Kirche und was des Staates
ist,- unumgänglich. Diese Bestimmung ist in typischen Formen
erfolgt, in kirchenpolitischen Systemen, deren wir drei Arten
unterscheiden können.

a) Einheit von Staat und Kirche. Nach dem Einheitssystem
sind Staat und Kirche ununterschiedene Grössen, einfach zwei
Seiten (geistliche und weltliche) eines Gemeinwesens. Dieses
System ist nur möglich, wenn der Staat nur eine Kirche kennt;
er muss also ein konfessioneller Staat sein. Und zwar hat
stets entweder das religiöse oder das weltliche Prinzip die

Führung, der eine Teil herrscht über den andern. Es ergeben
sich also zwei Varianten : Kirehenstacttstum (Mittelalter) oder
Staatskirchentum. Beim letzteren Typus sind auch beide eins,
Staat und Kirche, aber der Staat hat immerhin die Führung.
— Dieses Einheitssystem ist geschichtlich mehrfach verwirklicht

worden, und wir treffen heute noch häufig Reste davon-
Es zeigt sich besonders deutlich in historischen Wirkungen
im geltenden Recht. Politisch ist es insofern noch von
Bedeutung, als das Prinzip des Kirchenstaatstums heute noch
wie im Mittelalter die Politik der römischen Kurie beherrscht.
Auch das Staatskirchentum ist nicht ausgestorben sondern
politisch noch wirksam in der später noch zu besprechenden
Form des Staatschristentums.

b) Kirchenhoheit. Dieses System ist deshalb besonders
kompliziert, weil es in der Mitte steht zwischen Einheit und

Trennungssystem. Der Staat steht hier über der Kirche, seine
Hoheit über der Kirche ist unbestritten; aber er beherrscht
nicht mehr das gesamte kirchliche Leben wie beim
Staatskirchentum, sondern er hat der Kirche eine weite staatsgewaltsfreie

Sphäre überlassen, in die er nicht hineinregiert. Vor
allem mischt er sich nicht mehr in innerkirchliche Angelegenheiten.

c) Trennung von Staat und Kirche. Nach diesem
kirchenpolitischen System sind alle Bindungen zwischen Staat und
Kirche völlig zerschnitten. Der Staat kümmert sich
grundsätzlich nicht um die Kirche; sie ist ihm im Prinzip wie eine
andere Gesellschaft. Er gewährt ihr keinen besonderen Schutz,
übt keine besondere Aufsicht. Die Kirche ist ein beliebiger
privatrechtlicher Verein geworden. — / —

(Fortsetzung folgt.)

Die Symbolik des Kreuzes.
(Fortsetzung statt Schluss.)

Johannes der Täufer, als Agniferus, ist nicht Bringer eines Lammes,
sondern er bringt den Gott Agni. Die Bezeichnung der Taufe im
griechischen Text, Photisma, d. h. Erleuchtung, lässt den Ursprung aus dem
Feuerkult klar ersehen. Auch im Evangelium heisst es: „Es kommt ein
Stärkerer, der wird Euch mit Feuer taufen!" Ebenso hat, wie schon
erwähnt, das Sakrament des Abendmahles sein Vorbild im uralten Feuerkultus

(Dr. 60).
Derartige Punkte einer inneren ursprünglichen Übereinstimmung

zwischen alt-indischer und christlicher Religion Hessen sich so erschöpfend
aufzeigen, dass man zu dem Schlüsse gedrängt wird: das Christentum
bietet überhaupt gar nichts wesentlich Neues und Selbstgeschaffenes oder
gar „Offenbartes". Die Belege bis in das Einzelne sind zu finden in der
viel gelesenen „Christusmythe" von Professor Dr. A. Drews.

Wie sich bereits aus dem Gesagten ergibt, war in den ersten
Jahrhunderten des Christentums die Verbindung Christi mit dem Kreuz durchaus

keine Wiedergabe seiner Todesart (Dr. 85), sondern versinnbildlichte
vielmehr, wie in den antiken Mysterien, gerade umgekehrt den Sieg des
christlichen Kultgottes über den Tod, den Gedanken der Auferstehung
und des Lebens. „Niemand sah im Kreuze ein Marterwerkzeug (Malvert

37)." Später wurde die eigentlich zu Grunde liegende Feuer- und
Sonnensymbolik unterdrückt; nicht einmal der Heiligenschein wird
dahingehend noch verstanden, und man will überhaupt nicht gerne daran
erinnert sein, dass so mancher Inhalt und Form der christlichen Lehre durchaus

keine selbständige Neüschöpfung ist und dass so manches Dekorationsstück

des rituellen Kultus aus der Kammer der alten Sonnenpriester
stammt. Vergleiche die einzelnen Nachweise bei Drews und Malvert

In den christlichen Lehren erscheint heute das Kreuz (Dr. 81) einerseits

als Siegel religiösen Heils, anderseits auch in der Bedeutung des
Marterholzes; dasselbe Wort bedeutet sowohl das Pfand des ewigen
Lebens, der Wiedergeburt und der Erlösung, als auch das Todesholz, an
welchem Christus gestorben sein soll. Doch steht es durchaus nicht fest
(Dr. 73), dass dieses Marterinstrument die Form des Kreuzes gehabt habe.
Unter crux verstanden die Römer überhaupt jedes Werkzeug zur
Hinrichtung eines Menschen. In der Regel war dieses ein einfacher Pfahl
oder Galgen (Pfahl mit einem obersten Querbalken oder Haken), an dem,
wie Livins bezeugt, der Delinquent an den zusammengebundenen Armen
aufgehängt, mit weiteren Stricken festgebunden und so einem langsamen
qualvollen Tode durch die Hitze, den Hunger und Durst, die unnatürliche
Spannung der Muskeln überlassen wurde. Dass die Hinrichtungsart bei
den Juden im römischen Palästina zur Zeit Christi sich hievon irgendwie
unterschieden habe, ist durch nichts zu beweisen. Das Durchbohren der
Hände und der Füsse mit Nägeln wäre demnach für die Zeit, wo die
Hinrichtung Jesu durch die römischen Schergen stattgefunden haben soll.
etwas ganz Ungewöhnliches gewesen, wenn es überhaupt je angewandt
wurde. Die Wundmale, welche der Hingerichtete infolge der Befestigung
mit Stricken an dem Pfahl natürlicherweise erhalten haben musste, waren
deswegen keinenfalls Nägelmale infolge einer Durchnagelung der Glied-
massen. Die Heiden nannten denn auch durchaus zutreffend den neuen
Christengott den „Qehänkten."

Die noch heute übliche Kreuzesinschrift „I. N. R. 1." erscheint zum
ersten Male auf einem Mosaik aus dem 8. Jahrhundert in der vatikanischen
Bibliothek. Ihr ursprünglicher Sinn : Igne Natura Renovatur Integra", „durch
das Feuer der Sonne verjüngt sich ständig die Natur", erhielt durch eine
phantasievolle Interpretation erst später die Unterschiebung : „Jesus Na-
zarenus Rex Judäorum". Hierbei bedeutet „Jesus: Joh-hilfe, Gotthilf,
Heiland"; das Wort „Gott" stammt vom indogermanischen ghu, anrufen,
und heisst der Angerufene. Nazarenus darf aber nicht durch gebürtig
oder Bürger von Nazareth übersetzt werden, denn zu Christi Zeiten
existierte keine Ortschaft dieses Namens ; das heutige Nazareth bei Damascus
ist etwa im 8. Jahrhundert gegründet worden. Vielmehr stammt „Nazarenus"
vom syrischen nasarya, griechischen nazaräos und heisst der Hüter oder
Wächter. Überdies ist die Existenz einer Persönlichkeit, welcher man
den Namen Jesus Christus gegeben, höchst zweifelhaft (Dr. 136 ff., Malvert

47).

„Der Einfluss, die Bedeutung und der Nutzen der Religionen" — der
alten Wiege der Wissenschaften, solange der Mensch in primitiven Zeiten
nur von der Gefühlsseite zu fassen und zu beeinflussen war —
„vermindert sich, je mehr die wissenschaftlichen Erkenntnisse sich ausbreiten
und fortschreiten Die langsame aber unaufhörliche Veränderung des
Geisteszustandes der Menschen als eine Folge fortschreitender
Überweisung bestimmt die Entwicklung der Religione« durch successive
Ausmerzung der gegenstandslos gewordenen Mythen und Dogmen (Malvert9)".
„Die geistige Entwicklung der Masse ist aber so langsam und die Macht
der Gewohnheit so stark, dass die Religionen noch weiterbestehen, wenn
sich ihre Unzulänglichkeit auch schon seit geraumer Zeit erwiesen hat
(I. c. 120]". Vernünftig denkende Menschen sieben heutzutage mit beiden
Füssen im Diesseits; sie lehnen jede Religion, „religio est relegatio cum
deo (Augustinus)", d. h. eine Verbindung mit einem jenseitigen, metaphysischen

Gott und seinem himmlischen Anhang, wie überhaupt jede
Metaphysik, mag sie in deduktiver oder induktiver Form auftreten, rundweg
ab und wissen auch eine Moral, eine Sozialethik, auf andere Weise zu
begründen. Es ist auffallend, dass irgend welche Art von „Religion" noch
immer vom Monistenbunde, wie hier und da auch vom Freidenkerbunde
vertreten werden will. Wir sind doch in wissenschaftlichen Dingen weder
Gefühlsmenschen, noch auch Metaphysiker ; dann sollte aber auch das
Wort Religion mit seinem unweigerlich metaphysischen Einschlag gar
nicht weiter angewendet werden! Nach den Satzungen „erachtet der
Schweizerische Freidenkerbund es als Hauptaufgabe: die Verbreitung
einer wissenschaftlich begründeten Weltanschauung und einer dogmenfreien

Ethik", d. h. eine Welterfassung, welche sich auf die /yea/.vissen-
schaften, deren Objekt teils die physische Natur, teils die psychische
Natur ist, und auf die /^orma/wissenschaf ten, wie z. B. die reine Mathematik,

Logik etc., deren Objekt das rein Formale ist, gründet, und zwar
das alles in dogmenfreier Weise, insofern jede Wissenschaft niemals
unbedingt gewiss ist und letzten Grundes sicherlich nur relativ gewiss
bleibt, und das alles, incl. der Ethik, in metaphysikfreier Weise. Wir
Schweizer Freidenker können es daher nicht verstehen, wie der „Deutsche
Freidenker" in seinen Nummern ab l.Jan. a. c. seine Spalten einer ganz
krassen Metaphysik geöffnet hat. Der Hauptartikel behandelt nämlich
dort jeweils „die Religion des Monismus ; Richtlinien einer freien
Religion". Es wird dabei den Lesern indessen nicht gesagt, dass es sich
um einen ausgesprochen metaphysischen Monismus handelt, noch auch
dass das Vorgetragene eine wörtliche Wiedergabe der tiartmann'schen
„Philosophie des Ünbewussten" ist, in welcher bekanntlich ein metaphysischer

unbewusster Gott als Schöpfer der Welt eine mystische Hauptrolle

spielt. Dieses Verschweigen vermag natürlich am Sachverhalt nichts
zu ändern. Ich werde Gelegenheit nehmen, ein anderesmal auf
„Metaphysisches- speziell zurückzukommen.

Zu diesem erzählenden Referat über die Symbolik des Kreuzes will
ich nun für diejenigen Leser, Welche sich die Knacknuss vorgelegt haben :

„Was ist denn eigentlich das Bedeuten?" einen originalen Lösungsversuch

noch als Anhang bringen. (Fortsetzung folgt.)


	Staat und Kirche [Teil 1]

