
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 14

Artikel: Zur Frege des Atheismus

Autor: Thurmatt, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'Tit. Schweiz. Lantlesbililiothek, Bern

III. Jahrgang Luzern, 15. September 1917 Nummer 14

Per Schweizer Freidenker
Abonnementsppeis :

Schweiz : Jährlich Fr. 3.—
Halbjährlich Fr. 1.50

Ausland : Jährlich Fr. 4.50

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen j-reidenHerbundes und des

Schweizerischen jYtonistenbundes

Insertionspreis :
Die einspaltige Petitzeile oder

deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.
Postcheck-Konto VH/1033"Wahrheit ^rciVieit friede

Wenn der Mensch sich das nur merken wollte; der Krieg ist nun
einmal nichts Natürliches, nichts Grosses und nichts Edles, sondern nur eine
der unendlich zahlreichen Konsequenzen, welche die Einführung des Eigentums

mit sich gebracht hat. Er ist seinem Wesen nach ein Geschäft wie
tausend andere, nur dass er unreell ist und sich gewisser gewalttätiger
Formen bedient, /tber das ändert nichts an der Wesensgleichheit.

G. F. Nicolai, in „Die Biologie des Krieges".

Die Forderungen des heutigen Katholizismus.
Von Dr. Otto Karmin.

IV.
Das bisher gesagte lässt sich treffend mit Worten des

Pater Liberatore zusammenfassen:
„Das Haupt der Kirche ist Jesus Christus; und Jesus

Christus ist gleichzeitig Priester und König. Ist aber Jesus
Christus Priester und König, so ist die (katholische) Kirche

Religion und Königreich. Ist sie Religion und Königreich,
so besitzt sie auch alle jene Prärogativen und Rechte, welche
der königlichen Gewalt zukommen. — Der Liberialismus

will von dieser Lehre nichts wissen. Mit allen Kräften
strebt er danach der Kirche die ihr zukommende Suverä-
nität zu rauben und sie unter seine Herrschaft zu
bringen. Diese Bemühungen sind frevelhaft, aber sie werden
ohne Erfolg bleiben. Die Kirche wird dieses schändliche
Joch nicht auf sich nehmen und sich lieber abermals den

Verfolgungen und dem Martyrium aussetzen. Für sie gibt
es keinen Mittelweg, sondern nur die Alternative: den Thron
oder das Kreuz!"

Um in der heutigen bürgerlichen Gesellschaft den Thron
zu erringen, muss allerdings die Kirche den Kampf aufnehmen.
Und sie fürchtet ihn auch nicht. Pius X. sagt ausdrücklich
(E supreml apostolcitus) :

„Wie wird der Kampf enden, den die schwachen Sterblichen

Gott liefern? — Kein vernünftiges Wesen kann es

bezweifeln. Gewiss steht es dem Einzelnen frei, seine Freiheit

zu missbrauchen, die Rechte und die Oberhoheit des

Schöpfers zu verletzen, aber dem Schöpfer verbleibt der

Sieg. Ja noch mehr: je näher der Mensch sich seinem

Triumphe wähnt, desto näher ist er seinem Fall. Gott
selbst hat uns dies in seinen Heiligen Schriften geoffenbart:
„Er schliesst die Augen über die Sünden der Menschen,
„als hätte er seine Macht und Majestät vergessen; aber

„bald, nach seinem anscheinenden Rückzug, erwacht er

„gleich einem Mann, dessen Kräfte im Rausch gewachsen
„sind (tamqueun potens crapulatus a oino), und
zerschmettert die Häupter seiner Feinde, auf dass jeder wisse,
„dass Gott der König der ganzen Erde ist, und auf dass

„die Völker begreifen sie seien nur Menschen."
Es wäre das ein etwas merkwürdiges Vorgehen eines

„allgütigen Vaters im Himmel", passt aber sehr gut zu der
Mentalität der katholischen Kirche — um nur von dieser zu
reden — welche kein noch so schändliches Mittel verschmäht
hat, um ihre Macht zu stärken. Denn dass, als einer Gesamt¬

heit, es dieser nur darauf und nicht auf das Wohlergehen der
Menschen ankommt, beweist unter anderm die schwächliche
und unwürdige Haltung des Papsttums dem Weltkrieg gegenüber:

es hat seinen heute noch grossen Einfluss weder dazu
benützt das Morden zu verhindern, noch auch einer gerechten
und raschen Lösung des Konflikts den Weg zu ebnen. Wie
der Landpfarrer der einen Bittgang um. Regen veranstaltet,
wenn das Barometer zu sinken beginnt, kommt der Papst
nach drei Jahren Metzelei und sucht jetzt die allgemeine
Kriegsmüdigkeit dazu zu benützen, sich einen Platz bei der
Friedenskonferenz zu sichern. Denn das was Benedikt XV. jetzt
vorgeschlagen hat, hätte er sehr wohl bereits vor zweieinhalb
Jahren vorschlagen können, aber zu jener Zeit passte es nicht
in den Plan der Kirche, die damals den durchschlagenden
Erfolg der ihr sympathischen Mächtegruppe erwartete. Seitdem

ist das Papsttum bescheidener geworden in seinen unmittelbaren

politischen Absichten. Aber aufgegeben hat es, wie die
Kirche selbst, keine einzige seiner Forderungen.

Und diese Forderungen sind heute dieselben, die sie seit
Jahrhunderten sind, ob ein gewaltiger Draufgänger wie Gregor VII.,
ein schlauer Diplomat wie Leo XIII., ein naiver Starrkopf wie
Pius X. oder ein aalglatter Politiker wie Benedikt XV. sie vertritt

: es handelt sieh immer darum der katholischen Kirche
die ausschliessliche Herrschaft über die Menschheit in
geistiger und weltlicher Beziehung zu sichern oder wenigstens

diese vorzubereiten.
Diese Absichten in ihrer ganzen Tragweite bekannt zu

machen, diese Forderungen zu bekämpfen, die menschliche
Gesellschaft vor der verdummenden und demoralisierenden Aktion
der katholischen Kirche zu bewahren, das sind — besonders
in katholischen Gegenden — mit die haupsächlichsten
Aufgaben der organisierten Freidenker.

Diesen schliesse sich an, wer für Wahrheit, Freiheit und
Frieden ist

Wenn Sie etwas für unsere gute Sache
tun wollen, so unterstützen Sie denGesinnungsfreunde!

Pressefonds, und werben Sie dem

„schweizer Freidenker« neue Abonnenten!
Zahlungen und Mitteilungen (Adressen) an

J. Wanner, Mythenstrasse 9, Luzern.

Zur Frage des Atheismus.
Zu den Grundpfeilern des Freidenkertums gehört die Leugnung

des Gottesbegriffes, der Atheismus. Atheist sein, ist
geradezu Vorbedingung, Selbstverständlichkeit eines jeden, der
sich zur freigeistigen wissenschaftlich durchgebildeten
Weltanschauung bekennt, ganz gleichgültig wie der Freigeist sich

zu dieser Erkenntnis durchdringt, sei es ethischer oder
erkenntnistheoretischer Natur. Und die populäre Literatur ist
niemals im Zitieren von Gewährsmännern verlegen, die die

Richtigkeit ihres Standpunktes erklären und erhärten soll. Man
hört Namen wie Voltaire, Goethe, Nietzsche, Hasckel usw. Auch



56 DER SCHWEIZER FREIDENKER

die gottesfeindlichen Äusserungen einiger griechischer
Philosophen werden — meist allerdings ohne viel Kritik — angeführt

und die tapferen Streiter glauben hiermit ihre Sache
erledigt zu haben. Einsichtigere geben sich jedoch mit dieser
Art von Argumentation nicht zufrieden und nicht ^ohne
gewisse Scham stellt ihr geschärftes Bewusstsein fest, wie es

möglich ist, eine so wichtige Angelegenheit wie das atheistische

Problem in so naiver Leichtfertigkeit zu erledigen. Der
Atheismus ist zum schönen Modewort der Halbgebildeten avanciert,

sich an ihm festzuklammern gilt ihnen notwendiges Postulat,

um nicht geistverlassen zu erscheinen. Und intolerant —
(seien wir ehrlich!) — wie alle Fanatiker, könnten auch
Freidenker an sich ein mitleidiges Lächeln beobachten, nämlich
für jene, die nicht ohne weiteres die von ihnen vertretene
Uberzeugung akzeptieren.

Wir Freidenker hassen den religiös - konfessionellen
Apparat, weil wir ihn unsittlich, kulturhemmend und antiwissenschaftlich

einschätzen, er ist lediglich Sache des Geschmacks,
der Leidenschaft, allenfalls auch der künstlerischen Neigung
(viele Ästheten sind Katholiken, und mit einigem Recht; denn
ein tiefgequälter Menschenleib kann mit seiner farbigen Seele

nur hierin den letzten menschlichen Ausdruck im Erddasein
finden ; z. B. die deutschen Romantiker, Oskar Wilde, eine
Reihe junger französischer Schriftsteller). Trotz seiner radikal
oppositionellen Stellung sollte der esprit fort religiösen Themen
gegenüber ein intimeres Verständnis zeigen und es wäre
angebracht, besonders infolge seiner Objektivität, eine vergleichend

psychologische Darstellung der Entstehung des
Gottesbegriffes zu geben. Der primitive Mensch der Naturvölker,
wie der Kulturellste ist religiös orientiert. Das Gefühl der
Abhängigkeit und des Alleinseins kombiniert mit einem
Erlösungsbedürfnis aus diesem Zustand heraus durchdringt alle,
und die Definition Schleiermachers der Religion „ als Gefühl
schlechthiniger Abhängigkeit" ist daher sehr gut und bei
weitem einfacher und verständlicher als das Wort Kants : „ Die
Religion ist die Anerkennung unserer Pflichten als göttliche
Gebote". Die Religion als soziale Erscheinung steht, mag sie
auftreten wo sie auch will, immer in ihrer höchsten relativen
Entwicklung da, stets die Geistesverfassung des jeweiligen
Kulturkreises spiegelnd. Der reine primitive Dämonenglaube,
der Fetischismus (zum, Teil noch in der katholischen Kirche
erhalten), der Schamanismus, der Animismus, der Manismus
(Ahnendienst) und der Totemismus bis hinauf zu den grossen
Humanitätsreligionen, der israelitischen Jahvereligion dem
Buddhismus, dem Christentum und dem Konfuzianismus (der
ein reines ethisches Lehrsystem darstellt), überall in diesen
heterogenen Glaubensrichtungen bewahrheitet sich der
Ausspruch : in seinen Göttern malt sich der Mensch ; oder wie der
Philosoph Feuerbach einmal ungemein geistreich sagt: Das
Geheimnis der Theologie ist die Anthropologie. Aus diesem
Grunde steht der Anhänger des rohesten Dämonendienstes und
ein gläubiger Christ (sagen wir ein Regierungsbeamter, ein
Richter) intellektuell gleich hoch oder niedrig, sie gehören den
gleichen Bezirken menschlich-geistiger Engstirnigkeit an.
Missionare sind demnach die unnützesten und lächerlichsten
Figuren auf der Tribüne des Erdballs. Der Franzose Comte
unterscheidet drei Phasen in der geistigen Metamorphose der
Menschheit.

Die erste Phase ist die theologische, in der der Mensch
nur mit Hilfe von theologisch - mythologischen Vorstellungen
(Dämonenglaube) leben konnte. Piatos Metaphysik überwand
die erste Epoche. Auf diese folgte nunmehr die dritte Phase, die
der reinen Wissenschaft, die gegenwärtig das Ideal der Menschheit

in augenblicklich höchster Stufe repräsentiert und^die weite
Zukunft prophetenhart erhellt. Eine solche Denkverfassung
(ohne nüchtern, glatt zu sein!) ist im allgemeinen religiösen
Innenprojektionen nicht günstig gesinnt, ja sie muss sie
vielmehr mit allen wissenschaftlichen Mitteln bekämpfen. Und
so erleben wir einen Zeitabschnitt, der dem der französischen
Materialisten vom Schlage Lamettrie's und des deutschen

Holbach sehr ähnelt. Nur mit dem Unterschiede, dass es nicht
verzerrender Spott, oder brutale, einseitige Skepsis oder blindes
Negieren des Götterglaubens ist, wie etwa bei dem Mechani-
stiker Demokrit, bei Diagoras, dem ausgesprochensten Atheisten
der Antiken, bei Werner von Urslingen, der sich auf seinem
Brustschild als „Feind Gottes, des Mitleides und der Barmherzigkeit"

bezeichnete, bei Montaigne, Gassendi, Bayle und Con-
dillac, wir sind heute Atheisten aus innerer, vernunftvoller
Überzeugung geworden. Der Vorwurf, den man Haeckel öfter
macht, er wäre kein reiner Atheist, da er im Kosmos (und in
dem kleinsten Protozon) eine Allbeseelung annähme, ist
philosophisch gewertet unhaltbar, vielmehr ist in seinem klaren und
konsequenten Denken, wie übrigens auch bei Ostwald oder
bei dem verstorbenen Stirner („der Einzige und sein Eigentum"),
ebenso bei dem Erzrevolutionär Proudhon jeder Theismus, jede
Annahme eines methaphysischen Weltwesens ausgeschlossen.
Wohlbemerkt, man kann dem unendlichen Chaos des Universums
fromm-entzückt gegenüberstehen, man kann im herrlichsten
Schwung den Weltlauf besingen, wie es der grosse, der
gigantischste Götzenzertrümmerer aller Zeiten, Nietzsche getan
hat, doch solche imposanten Überwinder deswegen in den

mysteriösen Geruch der Gottgläubigkeit zu bringen geht nicht
an. Nur schwache, beschränkte Gemüter können solches
Gefasel reden. Die ernsten Gottesleugner, gestützt auf zahllose
logische, physikalische und biologische Tatsachen, haben eine

grosse 'erzieherische Mission in ihrer Hand ; speziell in unserer
jammervollen Zeit ist eine Ermahnung zum freien, unabhängigen
Denken, das jenseits aller aufgezwungenen Autorität steht,
unbedingt nötig. Die „Wohnungsnot", um ein hübsches Wort
von D. Fr. Strauss zu gebrauchen, wird in der Tat für den
lieben, alten Gott immer peinlicher; heute scheint er sich nur
noch in einigen verworrenen Köpfen eingenistet zu haben, aber
auch diese werden bald als Kulturkuriosa abgetan sein.

R. Thunnatt.

Eine Lichterprozession.
ao. In ihrer Fronleichnamsnummer sagt die „Ostschweiz'' : „Der Blick

zum sternbesäten Nachthimmel, das Wandern durch prangende
Lenzespracht, die Betrachtung des Sonnenaufganges auf hohen Bergeszinnen
kann in uns das Gefühl der Gottesnähe wecken. Doch über ein nebelhaftes

Ahnen kommen wir dabei nicht hinaus. Wenn wir aber morgen
die unscheinbare Brotgestalt der heiligen Hostie in der Monstranz im
Triumphzuge durch die blumenbestreuten und festlich geschmückten Strassen
unserer Städte und Dörfer begleiten, dann verwandelt sich dieses nebelhafte

Ahnen in lebendige Gewissheit. Denn wir glauben und wissen, dass
in der heiligen Eucharistie wahrhaft und wirklich Gott gegenwärtig ist.
Für diesen Glauben sind wir bereit, Blut und Leben hinzugeben."

Die Leser der Frankfurter Zeitschrift „Das freie Wort" erinnnern sich
wohl der darin seinerzeit erschienenen Schilderung des Eucharistischen
Kongresses in Wien, wo die geweihte Hostie in einem grandiosen Festzuge

durch die Strassen der Weltstadt getragen wurde, einem Riesenzuge,
an dem nicht nur eine zahllose Volksmenge und die gesamte niedere und
hohe Geistlichkeit, sondern auch die politischen Behörden, die regierende
Familie und Kaiser Franz Josef in Person teilnahmen.

Ein solcher Eucharistischer Kongress ist vorher auch in Köln
abgehalten worden und es sind ohne Zweifel auch für die Zukunft noch
ähnliche Veranstaltungen in Grosstädten geplant. Sind schon diese
Eucharistischen Monsterprozessionen eine charakteristische Äusserung des
ultramontanen Geistes, so kann nur einem Jesuitengehirn die Idee entsprungen
sein, diese katholische Demonstration noch in die Dörfer zu verpflanzen
in Gestalt von Lichterprozessionen, wie eine solche Mittwoch den 27. Juni
1917 in St. Fiden- bei St. Gallen stattfand.

Oestlich vom Dorfe, an der Rorschacherstrasse, ist eine neue katholische

Kirche gebaut worden, die am genannten Tage morgens eingeweiht
wurde. Am Abend, um Zunachten, wurde dann aus der alten Kirche
St. Fiden in die neue Kirche die Monstranz unter feierlichem Glockengeläute

in einer doppelreihigen Lichterprozession übergeführt, zu welcher
die Katholiken der Stadt und Umgebung herbeiströmten, deren Vorbeimarsch

drei Viertelstunden dauerte und wofür über 5000 Kerzen zu 35

Rappen das Stück verkauft worden "sein sollen.
Diese Lichterprozessionen, die gewiss fortan stets bei Einweihungen

römisch-katholischer Kirchen veranstaltet werden, sollen bezwecken, offenbar,

vor allem Volke, insbesondere vor den Protestanten und den
wissenschaftlich Denkenden, das katholische Dogma von der wirklichen Anwesenheit

des leibhaftigen Gottes in dem geweihten Brotscheibchen (Oblate oder
Hostie) zu demonstrieren.

Das ist nun eine delikate Sache. Bekanntlich hat schon die Refor-


	Zur Frege des Atheismus

