Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund
Band: 3(1917)

Heft: 13

Buchbesprechung: Reformationsjubilaum und Freidenkertum
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

52 DER SCHWEIZER FREIDENKER

strebt ‘weitaus der vornehmste ist, so ist auch ihre Gewalt
tber alle andern erhaben und kann unter gar keinen

Umstdnden der staatlichen Gewalt untergeordnet oder

unterworfen sein.“ . .

Und so fordert auch die Kirche fiir sich alle Befugnisse
und Reehte des Staates, nicht zum mindesten das Richteramt,
mit allen seinen Konsequenzen.

,Es ist mit unglaublicher Unverschdamtheit behauptet
worden, sagt Pius IX. (Enc. Quanta cura) .... dass die
Kirche nicht das Recht habe, mit zeitlichen Strafen diejenigen

+ zu verfolgen, welche ihre Gesetze verletzen.“

Und Leo XIIL. schreibt (Enc. Immortale Dei):

,In der Tat hat Jesus Christus seinen Jingern auch
vollige Macht im Gebiete des Heiligen (in saera) gegeben,
und hat ihnen ausdriicklich die Gewalt verliehen, wirkliche
Gesetze zu machen, mit der doppelten, daraus hervorgehen-
den Befugnis: zu richten und zu strafen.“

Pater Liberatore steht voéllig auf dem Boden dieser An-
schauung, wenn er behauptet:

,Die Kirche ist nichts anderes als der wahrnehmbare
Ausdruck des Rechts Gottes, da sie ja die von Jesus Christus
hienieden in Form einer sichtbaren Gesellschaft gegriindete
Religion ist. Es folgt daraus, dass die Kirche das Recht
hat, innerhalb, und bisweilen auch ausserhalb, die irgendwie
gegen die moralische Ordnung begangenen Fehler zu ver-
folgen und zu bestrafen; sie kann ratione peccati (wenn
gesiindigt wurde) jede menschliche Handlung vor ihren
Richterstuhl ziehen, sei sie individueller oder gesellschaft-
licher Art.“ (o.c.p.19)

Man konnte vielleicht meinen, dieses Gericht fordere fiir
sich nur das.Recht, geistige Strafen zu verhingen, wie Ver-
weigerung der Sakramente, Auferlegung von Fasttagen, Wall-
fahrten und dergleichen. — Aber wir kennen schon die Stellung
Pius IX. zu dieser Frage, und Pater Liberatore fiihrt sie des
nidheren aus:

,Die Kirche besitst die Gewalt su strafen; sie kann
nicht allein geistige, sondern auch seitige Strafen ver-
hdngen. Dieser Satz ist fiir jeden Katholiken nicht nur
eine Wahrheit, er ist fir ihn éin Glaubensdogma, da der
gegenteilige Irrtum von den Pipsten und Konzilien feierlich
verdammt worden ist. Das Konzil von Trient hat diejenigen
aus der kirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, welche
behaupten, die Glaubigen diirften nur durch die Entziehung
der Sakramente zur Einhaltung eines christlichen Lebens
gezwungen werden. ..... Neuerdings hat Papst Pius IX. in
seinen apostolischen Briefen gegen die Irrlehren des Nepo-
muk Nuitz hauptsichlich diese angefiihrt: er behaupte, die
Kirche diirfe keine Gewalt anwenden.. ... Auch Leo XIIL
hat sich im selben Sinn wie Pius IX. ausgesprochen.“
(0. c. pp. 156—157.)

Bleibt noch die Frage offen, bis zu welchen Sanktionen
das Strafrecht der Kirche sich erstreckt, insbesonders, ob sie
fiir sich das Recht die Todesstrafe zu verhdngen in Anspruch
nimmt? Auch dariiber unterrichtet uns Pater Liberatore:  »

,Was dieses Recht betrifft, so ist kein Grund vorhanden
der strafenden Gewalt der Kirche Grenzen vorzuschreiben.
Die Kirche, sowie der Staat, ist eine vollkommene Gesell-
schaft; sie hat infolge dessen alle zu ihrer Erhaltung und
Verteidigung nétigen Rechte. — Was nun den Gebrauch
dieses Rechtes (zu toten) anbelangt, so ist es unleugbar,
dass die Kirche sich weigert, dusseist schwere und blutige
Strafen zu verhingen. Dies kommt von ihrer Milde und
Gnade. Wenn die Tétung eines Schuldigen im Interesse
der Christenheit unbedingt notwendig ist, so iiberldsst die
Kirche ihn lieber der weltlichen Gewalt, damit diese ihn

richte und den Gesetzen gemiss bestrafe. Dies ist auch
die Meinung des heiligen Thomas von Aquino, welche die
angesehensten Theologen zu der ihrigen gemacht haben.
In Bezug auf die Anhianger einer Ketzerei — und das ist
das schwerste Verbrechen gegen die Kirche — lehrt er
folgendes: ,Was die Ketzer betrifft, so ist zweierlei zu be-
,obachten, erstens sie selbst, zweitens die Kirche. Von
»seiten der Ketzer liegt ein Verbrechen vor, fir welches
»Sie nicht nur verdient haben durch die Exkommunikation
»von der Kirche getrennt, sondern auch durch den Tod aus
»der Welt geschafft zu werden. ... Die Kirche aber besitzt
»Milde und will die Verirrten bekehren. Darum verurteilt
»Sie nicht gleich, sondern erst nach einer ersten und zweiten
»Ermahnung, so wie der Apostel es will. Bleibt der Ketzer
ydann noch verstockt, und erhofft die Kirche nicht melir
»seine Bekehrung, so tragt sie Sorge um das Heil der andern ;
»sie trennt sich von dem Ketzer durch ein Exkommunikations-
Jurteil und iiberldsst ihn dem weltlichen Rilhter, damit
ydieser ihn, mittels der Todesstrafe, aus der Welt schaife. —
»50 sagle auch der heilige Hieronymus: das faule Fleisch
»muss abgeschnitten, das raudige Schaf muss aus der Hiirde
Jentfernt werden, damit nicht das ganze Haus, die ganze
»Menge, der ganze Leib, die ganze Herde brennen, ver-
siaulen, verderben, untergehen. — Arius in Alexandrien
»war nur ein kleiner Funken, aber da er nicht rechtzeitig
»verloscht wurde, hat er die Welt in Brand gesteckt.© —
Diese Worte sagen deutlich, warum man in der christlichen
Gesellschaft eine so schwere Strafe gegen die dogmatisieren-
den Ketzer anwenden muss: mehr als um den einzelnen,
den man nicht mehr auf den rechten Weg zu bringen hofit,
muss man um das Heil des ganzen Korpers Sorge tragen.
Und da geniigt es nicht, den Schuldigen zu verbannen oder
einzusperren, wie von einigen behauptet wird. Denn, wie
Bellarmin') in Bezug auf diese Verfiihrer lehrt: ,Wenn ihr
,sie einkerkert, wenn ihr sie verbannt, so verderben sie ihre
,umgebung durch ihre Reden, die entfernten Geister durch
,ihre Schriften. Das einzige Mittel dagegen ist sie moglichst
yschnell zu téten. (o. c. pp. 165—167.)

Die Freiheit, welche die Kirche fordert, ist also nichts

anderes als das Recht, alle Welt zu unterdriicken.
[(Fortsetzung folgt.)

1) Robert Bellarmin, S. J., 1542—1621.

Druckfehler. In No. 12 im Artikel ,,Die Forderungen des heutigen
Katholizismus®, von Dr. Otto Karmin, ist zu lesen:
Spalte 1, Zeile 13 — natiirlich (statt: namentlich).

Spalte 2, Zeile 22 — mit Recht (statt: und Recht).
Zeile 27 und 32 — Aquino (statt: Aguins).

Reformationsjubilium und Freidenkertum,
(Eine Buchbesprechung.)

Im Gedichtnisjahr der Reformation erscheinen, wie nicht
anders zu erwarten war, zahlreiche geschichtliche Schriften.
Zu diesen Verdffentlichungen gesellt sich nun noch eine grund-
sitzliche Darstellung*), die wohl unserer Beachtung wert ist.
Denn ihr Verfasser unterwirft nicht nur die zwei wichtigsten
konfessionellen Ausgestaltungen des Christentums: Katholizis-
mus und Protestantismus, einer ndher vergleichenden Dar-
stellung und Beurteilung hinsichtlich Verfassung, Lehre, Kultus
und Leben, sondern widmet im Anschlusse an diese Gegen-
iiberstellung auch ein besonderes Kapitel den ,, kirchen- und
religionsfeindlichen Stromungen unserer Zeit“, dem Sozialis-
mus und Monismus.

*) Prof. M. Schiili, evang. Religionslehrer an der Kantonsschule
St. Gallen. Zwei Ideale: Protestantismus und Katholizismus miteinander
und mit dem urspriinglichen Ideal des Gottesreichs Jesu in volkstiimlicher
Darstellung verglichen. Ziirich 1917, Beer & Cie. 267 Seiten, brosch. 4 Fr.



DER SCHWEIZER FREIDENKER : . 53

Obschon es eigentlich nicht die Absicht Prof. Schiilis war,
eine polomische Kampfschrift zu verfassen, so liegt nun fiir
uns Freidenker die Bedeutung des Buches doch vor allem in
seinem Angriff auf die romische Kirche. Trefflich wird in dem
Kapitel iiber die Verfassung (S. 19—217) die Entwickelung der
, klerikalen Hierarchie mit dem Papsttum als Zentrum und
Spitze ¢ aufgezeigt und betont, dass zum Wesen des Papst-
tums und der pipstlichen Verfassung der katholischen Kirche
namentlich auch sein politischer Charakter gehort, dass es den
Anspruch auf Weltherrschaft erhebt. Durch diese Vermischung
von Politik und pépstlicher Religion, die man Ultramontanis-
mus nennt, ,wird das Papsttum zu einer unsichtbaren, aber
unter Umstinden sehr unangenehm spiirbaren geistlichen Neben-
regierung in jedem Volk, wo Katholiken in grosser Zahl, wenn
nicht gar in der Mehrheit oder ausschliesslich sich finden. —
Diese Nebenregierung bildet einen Fremdkorper im Volksleben;
sie kann umso gefihrlicher werden, da sie ihrem Wesen nach
die Tendenz hat, sich zur Hauptregierung zu machen. So
kommt es immer wieder zu Reibungen und Kampfen, indem
die zu einer politischen Partei vereinigten Anhanger des Papst-
tums die Ziele und Losungen auch fir ihre Politik sich von
jenseits der Berge geben lassen, statt sich zu orientieren an
den Forderungen, die sich aus der Geschichte des Volkes und
aus der Sorge fiir dessen Wohlfahrt in der Gegenwart ergeben ¢
(S. 228 f.). Ist der Ultramontanismus nur die folgerichtige Aus-
wirkung des Papsttums, so liegt es anderseits im Wesen des
evangelischen Glaubens, dass die evangelischen Religionsge-
nossenschaften nicht in einen prinzipiellen Gegensatz und
Widerstreit zum ‘Staat und den weltlichen Regierungen geraten
kénnen. — Nicht weniger lehrreich als das Kapitel fiber die
Verfassung der Kirche, in dem (S. 61f) besonders auch die
kirchenpolitische Bedeutung der Unfehlbarkeitslehre hervor-
gehoben wird, sind in dem Abschnitt , Lehren und Grund-
sdtze“ (S. 68 —129) die Ausfithrungen des Verfassers iiber die
Kirche, die Erlésung, die Bibel, Christus und das Jenseits, wo-
bei die Unterschiede zwischen romischer und evangelischer
Auffassung klar hervortreten und gut gezeigt wird, mit welchen
Mitteln Rom seine Glaubigen bindet und sie auch materiell in
gewissenlosester Weise auszubeuten versteht. — Aus dem fol-
genden Hauptstiick, das die Verschiedenheit beider Konfessionen
im Kultus betrachtet, seien lobend erwahnt die Behandlung
der Ablasslehre, der Heiligen- und Marienverehrung, des Bilder-
und Reliquiendienstes. All die unsauberen aber sehr eintrdg-
lichen Mittel, die Rom anwendet zur Pflege der , Religion“,
d. h. ,zur Géingelung des fiir dumm gehaltenen Volkes“ werden
dabei besprochen und kritisch gewiirdigt. — Alle Beachtung
verdient endlich auch der den sittlichen Grundscitzen der
evangelischen und romischen Kirche gewidmete . Abschnitt
(S. 177—242). Was da der Verfasser vorbringt tiber den Je-
suitenorden und seine Moral, iiber das ultramontane Vereins-
wesen und seine Ziele, tiber Toleranz und Intoleranz, romische
Proselytenmacherei, die Stellung der rémischen Kirche zur
Wissenschaft, zum Priesterzélibat und zum Staate zeugt von
sicherer Beobachtung, reicher Lebenserfahrung und gesundem
Urteil. Insbesondere stimmen wir dem Verfasser bei hinsicht-
lich seiner Stellung zur Forderung der 7Trennung von Kirche
und Staat (S.2311). Er ist erfreulicherweise der Meinung,
ydass der Staat die Religionsgenossenschaften fitr ihre
dussern Bediirfnisse selbst sorgen ldsst*. Nur schade, dass
diese allein richtige Auffassung bei der Grosszahl der evan-
gelischen Christen noch so selten anzutreffen ist und die Steuer-
betrage der Freidenker gerade in mehrheitlich protestantischen
Kantonen immer noch zum Unterhalt der Landeskirche und
ihrer Organe herhalten miissen! — Im iibrigen glaubt Prof.
Schiili, wohl mit Recht, es sei an eine voéllige Trennung in
Wirklichkeit gar nicht zu denken: , der Staat muss sich unter
allen Umstinden ein Oberaufsichtsrecht iiber die Kirche, d. h.
tiber alle Religionsgenossenschaften, nicht zwar nach ihrer
religiosen, wohl aber nach ihrer rechtlichen Seite wahren.“
Die ihm so wohlbekannten herrschsiichtigsn Bestrebungen der

- bekdmpft werden kann.

Papstkirche lassen den Verfasser diesen Standpunkt einnehmen,
denn diese ist ein Gegner des modernen selbstindigen Kultur-
staats, gegen welchen wir ,bestindig auf der Hut sein und
die Grenze besetzt halten miissen, um Ubergriffe zu verhin-
dern oder abzuwehren.“ Also Kulturkampf? Nein, erklirt
Prof. Schiili, wenigstens nicht im gewdhnlichen Sinne! Denn
gerade die Erfairungen des sog. Kulturkampfes haben gezeigt,
dass eine geistige Macht, welche die Gewissen der Untertanen
in ihrer Gewalt hat, vom Staate durch Einzelgesetze und Einzel-
massnahmen staatlicher Gewalt nicht wirksam und erfolgreich
Hingegen sei ein anderer, wahrer
Kulturkampf , unabldssig und tatkraftig zu fithren  und auch
im politischen Leben auszukdmpfen, der Kampf ndmlich um
den Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit, um Wahr-
heit und Geistesfreiheit, der Kampf gegen Aberglauben und
Menschenknechtschaft.

Konnten wir dem Buche in seinen polemischen Ausfiihr-
ungen gegen das Papsttum, ,diese Hochburg des Aberglaubens,
der Geistesknechischaft und der Reaktion auf allen Gebieten«
nur Anerkennung zollen, so miissen wir nun anderseits als
Freidenker die positiven Aufstellungen des Verfassers meist ab-
lehnen. Er steht eben als freisinniger Theologe nicht umsonst
»mit klarer und zuversichtlicher Uberzeugung auf dem Boden
des Neuprotestantismus“. Die Freidenker bekommen das mehr
als einmal deutlich zu spiiren. So wenn z. B. (S. 112) der
Karlsruher Philosophieprofessor Arthur Drews, der Heraus-
geber von Hegels Religionsphilosophie und Verfasser eines
eigenen Werkes iiber ,die Religion als Selbstbewusstsein Gottes*
kurzweg als ein ,Dilettant in der theologischen Wissenschaft«
abgetan und dessen Versuch, in der ,Christusmythe“ Jesus nicht
als geschichtliche Gestalt, sondern bloss als ein mythisches Ge-
bilde aufzufassen als ,grobe unsinnige Entgleisung“ zuriick-
gewiesen wird; oder wenn (S. 251) von Ernst Hickel mit satt-
sam bekannter Ubertreibung™®) wiederholt wird, er sei als echter
Fanatiker sogar vor groben Falschungen nicht zuriickgeschreckt,
um seinen Atheismus zu verbreiten. — ,Gegen den Materi-
alismus und den materialistischen Monismus, der nur ein Dies-
seits gelten lasst und gegen den Pantheismus, der den Menschen
im Tode in ,Gott* (dem Allgeist) aufgehen lisst geht Prof.
Schiili einig mit den Katholiken in der Uberzeugung, dass Jesus
auferstanden ist (S. 10) und dass des Menschen Dasein mit
dem Tode des Leibes nicht zu Ende sei, sondern ein Jenseits
folge (S. 120). — Seltsam muss es ferner anmuten, wenn (S. 187)
vom Qrundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit behauptet
wird, er sei ,echt christlich“; ehrlicherweise wird allerdings
gleich das Gestdndnis beigefiigt, er habe sich , nicht sofort “
durchsetzen konnen, er gleiche eben einem Samenkorn, das
lange nicht aufging, auch in der Reformationszeit immer noch
unentwickelt blieb (!), ,bis die Aufkldrung (also vielleicht doch
auch Voltaire, iiber den die rémische Kirche nur schmunzelt!
(Vgl. S.171), die franzdsische Revolution und die Verhaltnisse
der Neuzeit tiberhaupt es endlich zur Entfaltung, zum Keimen
und Wachsen brachte.“ Ubrigens soll dieser Grundsatz, wie
uns der Verfasser (S. 188 und 237) belehrt, nicht etwa auch
Freiheit von Glauben sondern nur Freiheit fir den Glauben,
Freiheit nicht von Gott, sondern nur in Gott bedeuten.

Ei, ei, wie reaktiondr! der so aufgekldrte und fiir Geistes-
ireiheit kdmpfende Verfasser weiss sonst mit seiner ganzen
Arbeit den grossen Unterschied, der zwischen den verschie-
denen Kirchen besteht, auch Freidenkern so einleuchtend zu
machen, dass sie das Wort ,Pfaff ist Pfaff!“ (S. 251) als viel
zu grobe Verallgemeinerung wohl ein fiir allemal fallen lassen
mochten; er bringt uns aber durch Vorbehalte und Winkel-
ziige, wie wir sie hier im Abschnitt iiber die Glaubens- und
Gewissensfreiheit antreffen, beinahe in Versuchung, jene un-
freundliche Losung am Ende doch noch auf ihn selbst anzu-
wenden. Und doch wird ihm ja jeder unbefangene Staats-
rechtler bestatigen, dass es einfach die weitere Konsequenz ist,

*) Vgl. Ernst Haeckel, Sandalion, eine offene Antwort auf die Falschungs-
Anklagen der Jesuiten. Frki. 1910.



54 DER SCHWEIZER FREIDENKER

die aus der Anerkennung der Glaubensfreiheit folgt, dass der
einzelne das Recht hat, nicht nur seinen Glauben, sondern auch
seinen Mangel an jedem Glauben, seinen Unglauben ohne
Nachteil zu bekennen und sich gar keiner Religionspartei
(auch der evangelisch-reformierten Kirche nicht!) anzuschliessen.
— Nach dem, was wir bisher gehdrt, werden wir uns auch
nicht verwundern, wenn auf S. 212 die Religion als ein ,wichtiges
und unentbehrliches Unterrichtsfach in der Volksschule“ be-
zeichnet und hinsichtlich der Regelung des Schulwesens einer-
seits die Einrichtung von konfessionell getrennten Schulen,
anderseits die Schaffung von Simultanschulen empfohlen wird.
Waire es nicht richtiger, in der Schule auf jeden Religionsun-
terricht, auch auf das S. 215 empfohlene ,alligemein christliche
Schulgebet“ grundsitzlich zu verzichten, dieses ganze Gebiet
den Konfessionen zu iiberlassen und in Freiheit von konfes-
sioneller Spaltung und Gebundenheit rein weltliche, religions-
lose Schulen einzurichten ? Hat etwa der moderne Staat als
konfessionsloses Gebilde die Aufgabe, die konfessionelle Spal-
tung durch seine eigenen Anstalten zu verewigen? — Ein
Fragezeichen wenigstens miissen wir ferner zu der Behaupt-
ung setzen (S. 171, 233, 262) die Kritik der.Freidenker am
Aberglauben der romischen Kirche sei vollig wirkungslos, gegen
Rom vermdge religionslose oder gar religionsfeindliche Auf-
kldrung rein nichts auszurichten: da werde nur eine reinere
Frommigkeit und wahrere Religion Erfolge erzielen. — Unsern
entschiedensten Widerspruch ruit aber der Verfasser hervor,
wenn er den monistischen und freidenkerischen Kreisen Uber-
schitzung einer bloss &dusseren Kultur, ,Kulturrausch® und
»Kulturseligkeit* vorwirft und schreibt, ,ihre Kultur hat die
enropdischen Lander vor diesem entsetzlichen Kriege nicht be-
wahrt hoffentlich lernen aber die Monisten durch den
Krieg einsehen, dass sie mit ihrer blindwiitigen Agitation gegen
Kirche nnd Religion eine verderbliche und hochst gefdhrliche
Wirksamkeit entfaltet haben“ (S. 253 und 259). Wir erheben
dieser bedauerlichen Entgleisung gegeniiber unter Protest wirk-
lich die Gegenfrage: Hat etwa die Religion den Krieg ver-
hindern kénnen 2 Hat nicht gerade sie in beschimendster
Weise Fiasko gemacht? Haben nicht in allen kriegfithrenden
Lindern ausgerechnet die Priester und Kirchen jeden Einspruch
gegen den Krieg unterlassen, dagegen bereitwilligst (Thron und
Altar!) Fahnen und Kanonen gesegnet und den Zorn Gottes
auf die Feinde herabgefleht, oder waren dies vielleicht die
Freidenker und gottlosen Sozialisten? Sogar ganz schlichten
und ungelehrten Menschen, Arbeitern und Handwerkern, die
kein monistischer Propogandavortrag jemals erreicht hat, haben
diese Dinge die Augen gedfinet und klar zum Bewusstsein
gebracht, dass das Christentum, und zwar evangelisches wie
katholisches, jammerlich versagt haben. Was kann dieser Tat-
sache gegeniber Prof. Schiili die Zuflucht zum Evangelium
Jesu helfen 2 Wurde es etwa nicht schon seit Jahrhunderten
verkiindigt? Wenn bisher all die kultischen Gebriuche, be-
sonderen ,Gottesdienste“, kirchlichen Formalititen und Zere-
monien iiber ein bloss dekoratives Sonntagschristentum, tber
die Hervorbringung ,vieler Namen- und Scheinchristen® (S. 65)
nicht hinausgefithrt haben, werden sie dann etwa in der Zu-
kunft zur Versittlichung der Menschen mehr zu leisten ver-
mogen? Bergen nicht alle diese erbaulichen ,Mittel zur Pilege
der Religion“® die kaum auszuschaltende Gefahr in sich, die
Menschen hinsichtlich ihrer sittlichen Entwickelung geradezu
einzuschldfern und von der Hauptsache, auf die es doch ganz
allein ankommt, vom sittlichen Leben namlich, abzulenken?
Ist da etwa die freigeistige Bewegung nicht auf dem richtigeren
Wege, wenn sie sich von keinem wohlmeinenden Ritter des
Christentums zu den verlassenen Altdren zuriickfiithren lassen
will und unmittelbar auf eine ethische Kultur (nicht bloss

jussere und materielle, wie der Verfasser meint) hinarbeitet.

,An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen!* (S. 177) diirfte es
doch wohl auch hier heissen.

Dies die wichtigsten Aussetzungen, die wir von unserem
Standpunkte aus gegen den Verfasser und sein Buch immer-

hin erheben miissen. Sie sollen das viele Wertvolle und Be-
lehrende, das es bringt, nicht verdunkeln und niemand etwa
von der Lektiire abhalten. Wir wiinschen der Schrift im Gegen-
teil recht viele aufmerksame Leser; denn die Gebildeten sind
»Sehr oft gerade in religiésen Dingen von einer erschrecken-
den Unwissenheit* (H. 251 f.). Anderseits ist doch, wie der
Verf. (S.50) richtig bemerkt, griindlichere Kenntnis dieser
Dinge bedeutsam ,nicht bloss fiir das persénliche Leben, sondern
auch fiir die allgemeinen, politischen und sozialen Verhiltnisse,
fiur Familienleben und Schule, Staat und Kirche usw. Das ist
wabhrlich eine Sache, welche nicht bloss die kirchlichen Kreise
angeht oder gar nur die Theologen, sondern ebenso auch
Aerzte, Journalisten, Lehrer aller Stufen, Industrielle, Techniker
und Qeschaftsleute, alle, welche mit dem Volk in Verkehr
stehen und im 6ffentlichen Leben sich betitigen, also alle, ohne
Ausnahme, welche auf Bildung Anspruch nehmen, miissen iiber
diese Unterschiede, ihr Wesen und ihre Bedeutung klar werden®.
Ein Register der wichtigsten Namen und Sachen erhoht die
praktische Brauchbarkeit der Schrift. — 0 —
Vortriage, Versammlungen.
Ortsgruppe Zuirich, Im September findet keine Versammlung statt.

Basel. Schweizerischer Monistenbund. — Freie Zusammenkiinfte
jeden ersten Sonntag des Monats nach 8 Uhr in der ,Rebleutenzunft ¢
Restaurant). Adresse fiir Anmeldungen in den Verein: S.M. B. Orts-
gruppe Basel, St. Johannverst. 48.

AndieverehrtenBundesmitglieder u. Ahonnenten!

Wir gestatten uns, darauf aufmerksam zu machen, dass im’
Verlaufe des Monats September die noch ausstehenden Beitrige
und Abonnementsgebithren fiir das laufende Geschaitsjahr zur
Erhebung gelangen werden. Mitglieder und Abonnenten, welche
bereits frither von der Post vorgewiesene Nachnahmen aus
diesem oder jenem (Grunde nicht eingelost haben, belieben den
Betrag geil. auf unsern Postcheckkonto No. VII/1033 einzuzahlen.

Um der Geschaftsstelle vermehrte Arbeit und Auslagen zu
ersparen, bitten wir Sie hoflich, sich gefl. an obige Notiz zu
halten. Fiir die Geschiftsstelle: J. VWanner.

H X1 dans bureau, magasi
Jeune hlle ;i;rréss, g’isf'a.;ﬁ ;:urlszcrﬁei;fectionner dans lf&]l;:]ngg:

allemande. Vie de famille et gage a convenir. — Faire offres a
Melle Blanche Duperrex, Rue du Jura, Payerne (Vaud).

Sie gewinnen viel HEIZGHSERSWPZ

durch die Lektiire des
Michtige
Ende der Armut pat. Grossbrenner - Maschinen zum

112 Seiten — klein Oktav Anwairmen, Erhitzen und Ausgliihen
. . von Metallen.
war konfisziert. Michtige Lotlampen
ACME®

Gonstructions Mecanigues
de g

Fr. 125 in Marken oder
per Nachnahme durch

H. Gichter, Luzern.

Pressefonds hedenken!

eliers e

W Lausanne

M'a_lz’-Biscuits-ChocoIade

TOBLER'S ,,NIMROD"

|
‘Feinste Vanille-Chocolade mit Malz-Biscuits
. Die hotchste Vollkommenheit
: E in. Feinheit und Nédhrgehalt!

Die Losung des Welt-Ernéhrungs-ProbIems.

(Patent. <> Nr.44,221)  In-Etuis & 60 Cts. aberall erhaltlich

Die Halbmonatsschrift ,, Der Schweizer Freidenker*¢ wird jedem Mitgliede des Schweizerischen Freidenkerbundes (Mindestbeitrag jahriich Fr. 5.—) un;ntgeltlich zugesandt.

Aufnahme neuer Mitglieder erledigt die Geschaftsstelle des Schweizerischen Freidenkerbundes in Luzern. — Postcheck-Konto VII1033.

ntwortliche Schriftleitung: Die Redaktionskommission des Schweizerischen Freidenkerbundes. Einsendungen fiir den Textteil an E. Brauchlin, Hegibachstr. 42, Ziirich 7.
Verantw Adginisnation: J. Wanner, Luzern, Mythenstrasse 9. — Druck der Buchdruckeref W. Steffen, Waldmannstrasse 4, Zirich 1.



	Reformationsjubiläum und Freidenkertum

