
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 13

Buchbesprechung: Reformationsjubiläum und Freidenkertum

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 DER SCHWEIZER FREIDENKER

strebt weitaus der vornehmste ist, so ist auch ihre Gewalt
über alle andern erhaben and kann unter gar keinen
Umstünden der staatlichen Gewalt untergeordnet oder
unterworfen sein."

Und so fordert auch die Kirche für sich alle Befugnisse
und Rechte des Staates, nicht zum mindesten das Richteramt,
mit allen seinen Konsequenzen.

„Es ist mit unglaublicher Unverschämtheit behauptet
worden, sagt Pius IX. (Enc. Quanta cura) dass die
Kirche nicht das Recht habe, mit zeitlichen Strafen diejenigen
zu verfolgen, welche ihre Gesetze verletzen."

Und Leo XIII. schreibt (Enc. Immortale Dei) :

„In der Tat hat Jesus Christus seinen Jüngern auch

völlige Macht im Gebiete des Heiligen (in sacra) gegeben,
und hat ihnen ausdrücklich die Gewalt verliehen, wirkliche
Gesetze zu machen, mit der doppelten, daraus hervorgehenden

Befugnis: zu richten und zu strafen."
Pater Liberatore steht völlig auf dem Boden dieser

Anschauung, wenn er behauptet:
„Die Kirche ist nichts anderes als der wahrnehmbare

Ausdruck des Rechts Gottes, da sie ja die von Jesus Christus
hienieden in Form einer sichtbaren Gesellschaft gegründete
Religion ist. Es folgt daraus, dass die Kirche das Recht

hat. innerhalb, und bisweilen auch ausserhalb, die irgendwie
gegen die moralische Ordnung begangenen Fehler zu

verfolgen und zu bestrafen ; sie kann ratione peccati (wenn
gesündigt wurde) jede menschliche Handlung vor ihren
Richterstuhl ziehen, sei sie individueller oder gesellschaftlicher

Art." (o. c. p. 19.)

Man könnte vielleicht meinen, dieses Gericht fordere für
sich nur das Recht, geistige Strafen zu verhängen, wie
Verweigerung der Sakramente, Auferlegung von Fasttagen,
Wallfahrten und dergleichen. — Aber wir kennen schon die Stellung
Pius IX. zu dieser Frage, und Pater Liberatore führt sie des

näheren aus:
„Die Kirche besäst die Gewalt su strafen; sie kann

nicht allein geistige, sondern auch seitige Strafen
verhängen. Dieser Satz ist für jeden Katholiken nicht nur
eine Wahrheit, er ist für ihn ein Glaubensdogma, da der

gegenteilige Irrtum von den Päpsten und Konzilien feierlich
verdammt worden ist. Das Konzil von Trient hat diejenigen
aus der kirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, welche

behaupten, die Gläubigen dürften nur durch die Entziehung
der Sakramente zur Einhaltung eines christlichen Lebens

gezwungen werden Neuerdings hat Papst Pius IX. in
seinen apostolischen Briefen gegen die Irrlehren des Nepo-
muk Nuitz hauptsächlich diese angeführt: er behaupte, die

Kirche dürfe keine Gewalt anwenden Auch Leo XIII.
hat sich im selben Sinn wie Pius IX. ausgesprochen."
(o. c. pp. 156 — 157.)
Bleibt noch die Frage offen, bis zu welchen Sanktionen

das Strafrecht der Kirche sich erstreckt, insbesonders, ob sie

für sich das Recht die Todesstrafe zu verhängen in Anspruch
nimmt? Auch darüber unterrichtet uns Pater Liberatore: *

„Was dieses Recht betrifft, so ist kein Grund vorhanden
der strafenden Gewalt der Kirche Grenzen vorzuschreiben.
Die Kirche, sowie der Staat, ist eine vollkommene Gesellschaft;

sie hat infolge dessen alle zu ihrer Erhaltung und

Verteidigung nötigen Rechte. — Was nun den Gebrauch
dieses Rechtes (zu töten) anbelangt, so ist es unleugbar,
dass die Kirche sich weigert, äusserst schwere und blutige
Strafen zu verhängen. Dies kommt von ihrer Milde und
Gnade. Wenn die Tötung eines Schuldigen im Interesse
der Christenheit unbedingt notwendig ist, so überlässt die

Kirche ihn lieber der weltlichen Gewalt, damit diese ihn

richte und den Gesetzen gemäss bestrafe. Dies ist auch
die Meinung des heiligen Thomas von Aquino. welche die
angesehensten Theologen zu der ihrigen gemacht haben.
In Bezug auf die Anhänger einer Ketzerei — und das ist
das schwerste Verbrechen gegen die Kirche — lehrt er
folgendes: „Was die Ketzer betrifft, so ist zweierlei zu
beobachten, erstens sie selbst, zweitens die Kirche. Von
„seilen der Ketzer liegt ein Verbrechen vor, für welches
„sie nicht nur verdient haben durch die Exkommunikation
„von der Kirche getrennt, sondern auch durch den Tod aus
„der Welt geschafft zu werden Die Kirche aber besitzt
„Milde und will die Verirrten bekehren. Darum verurteilt
„sie nicht gleich, sondern erst nach einer ersten und zweiten
„Ermahnung, so wie der Apostel es will. Bleibt der Ketzer
„dann noch verstockt, und erhofft die Kirche nicht mehr
„seine Bekehrung, so trägt sie Sorge um das Heil der andern ;

„sie trennt sich von dem Ketzer durch ein Exkommunikations-
„urteil und überlässt ihn dem weltlichen Richter, damit
„dieser ihn, mittels der Todesstrafe, aus der Welt schaffe. —
„So sagle auch der heilige Hieronymus: das faule Fleisch

„muss abgeschnitten, das räudige Schaf muss aus der Hürde
„entfernt werden, damit nicht das ganze Haus, die ganze
„Menge, der ganze Leib, die ganze Herde brennen,
verfaulen, verderben, untergehen. — Arius in Alexandrien

„war nur ein kleiner Funken, aber da er nicht rechtzeitig
„verlöscht wurde, hat er die Welt in Brand gesteckt." —
Diese Worte sagen deutlich, warum man in der christlichen
Gesellschaft eine so schwere Strafe gegen die-dogmatisieren-
den Ketzer anwenden muss: mehr als um den einzelnen,
den man nicht mehr auf den rechten Weg zu bringen hofft,
muss man um das Heil des ganzen Körpers Sorge tragen.
Und da genügt es nicht, den Schuldigen zu verbannen oder
einzusperren, wie von einigen behauptet wird. Denn, wie

Bellarmin1) in Bezug auf diese Verführer lehrt: „Wenn ihr
„sie einkerkert, wenn ihr sie verbannt, so verderben sie ihre

„Umgebung durch ihre Reden, die entfernten Geister durch

„ihre Schriften. Das einzige Mittel dagegen ist sie möglichst
„schnell zu töten." (o. c. pp. 165—167.)
Die Freiheit, welche die Kirche fordert, ist also nichts

anderes als das Recht, alle Welt zu unterdrücken.
[(Fortsetzung folgt.)

') Robert Bellarmin, S. J., 1542—1621.

Druckfehler. In No. 12 im Artikel „Die Forderungen des heutigen
Katholizismus" von Dr. Otto Karmin, ist zu lesen:

Spalte 1, Zeile 13 — natürlich (statt: namentlich).
Spalte 2, Zeile 22 — mit Recht (statt: und Recht).

Zeile 27 und 32 — Aquino (statt: Aguins).

Reformationsjubiläum und Freidenkertum.
(Eine Buchbesprechung.)

Im Gedächtnisjahr der Reformation erscheinen, wie nicht
anders zu. erwarten war, zahlreiche geschichtliche Schriften.
Zu diesen Veröffentlichungen gesellt sich nun noch eine
grundsätzliche Darstellung*), die wohl unserer Beachtung wert ist.

Denn ihr Verfasser unterwirft nicht nur die zwei wichtigsten
konfessionellen Ausgestaltungen des Christentums: Katholizismus

und Protestantismus, einer näher vergleichenden
Darstellung und Beurteilung hinsichtlich Verfassung, Lehre, Kultus
und Leben, sondern widmet im Anschlüsse an diese

Gegenüberstellung auch ein besonderes Kapitel den „kirchen- und

religionsfeindlichen Strömungen unserer Zeit", dem Sozialismus

und Monismus.

*) Prof. M. Schüli, evang. Religionslehrer an der Kantonsschule
St. Gallen. Zwei Ideale: Protestantismus und Katholizismus miteinander
und mit dem ursprünglichen Ideal des Gottesreichs Jesu in volkstümlicher
Darstellung verglichen. Zürich 1917, Beer & Cie. 267 Seiten, brosch. 4 Fr.



DER SCHWEIZER FREIDENKER 53

Obschon es eigentlich nicht die Absicht Prof. Schülis war,
eine polomische Kampfschrift zu verfassen, so liegt nun für
uns Freidenker die Bedeutung des Buches doch vor allem in
seinem Angriff auf die römische Kirche. Trefflich wird in dem

Kapitel über die Verfassung (S. 19—27) die Entwicklung der

„klerikalen Hierarchie mit dem Papsttum als Zentrum und

Spitze" aufgezeigt und betont, dass zum Wesen des Papsttums

und der päpstlichen Verfassung der katholischen Kirche
namentlich auch sein politischer Charakter gehört, dass es den

Anspruch auf Weltherrschaft erhebt. Durch diese Vermischung
von Politik und päpstlicher Religion, die man Ultramontanismus

nennt, „wird das Papsttum zu einer unsichtbaren, aber

unter Umständen sehr unangenehm spürbaren geistlichen
Nebenregierung in jedem Volk, wo Katholiken in grosser Zahl, wenn
nicht gar in der Mehrheit oder ausschliesslich sich finden. —
Diese Nebenregierung bildet einen Fremdkörper im Volksleben;
sie kann umso gefährlicher werden, da sie ihrem Wesen nach
die Tendenz hat, sich zur Hauptregierung zu machen. So

kommt es immer wieder zu Reibungen und Kämpfen, indem
die zu einer politischen Partei vereinigten Anhänger des Papsttums

die Ziele und Losungen auch für ihre Politik sich von
jenseits der Berge geben lassen, statt sich zu orientieren an
den Forderungen, die sich aus der Geschichte des Volkes und

aus der Sorge für dessen Wohlfahrt in der Gegenwart ergeben "

(S. 228 f.). Ist der Ultramontanismus nur die folgerichtige
Auswirkung des Papsttums, so liegt es anderseits im Wesen des

evangelischen Glaubens, dass die evangelischen
Religionsgenossenschaften nicht in einen prinzipiellen Gegensatz und
Widerstreit zum Staat und den weltlichen Regierungen geraten
können. — Nicht weniger lehrreich als das Kapitel über die

Verfassung der Kirche, in dem (S. 6 1 f.) besonders auch die

kirchenpolitische Bedeutung der Unfehlbarkeitslehre
hervorgehoben wird, sind in dem Abschnitt „ Lehren und Grundsätze"

(S. 68 — 129) die Ausführungen des Verfassers über die

Kirche, die Erlösung, die Bibel, Christus und das Jenseits, wobei

die Unterschiede zwischen römischer und evangelischer
Auffassung klar hervortreten und gut gezeigt wird, mit welchen
Mitteln Rom seine Gläubigen bindet und sie auch materiell in
gewissenlosester Weise auszubeuten versteht. — Aus dem
folgenden Hauptstück, das die Verschiedenheit beider Konfessionen
im Kultus betrachtet, seien lobend erwähnt die Behandlung
der Ablasslehre, der Heiligen- und Marienverehrung, des Bilderund

Reliquiendienstes. All die unsauberen aber sehr einträglichen

Mittel, die Rom anwendet zur Pflege der „Religion",
d. h. „zur Gängelung des für dumm gehaltenen Volkes" werden
dabei besprochen und kritisch gewürdigt. — Alle Beachtung
verdient endlich auch der den sittlichen Grundsätzen der
evangelischen und römischen Kirche gewidmete Abschnitt
(S. 177—242). Was da der Verfasser vorbringt über den
Jesuitenorden und seine Moral, über das ultramontane Vereinswesen

und seine Ziele, über Toleranz und Intoleranz, römische
Proselytenmacherei, die Stellung der römischen Kirche zur
Wissenschaft, zum Priesterzölibat und zum Staate zeugt von
sicherer Beobachtung, reicher Lebenserfahrung und gesundem
Urteil. Insbesondere stimmen wir dem Verfasser bei hinsichtlich

seiner Stellung zur Forderung der Trennung von Kirche
und Staat (S. 231 f.). Er ist erfreulicherweise der Meinung,
„dass der Staat die Religionsgenossenschaften für ihre
äussern Bedürfnisse selbst sorgen lässt". Nur schade, dass

diese allein richtige Auffassung bei der Grosszahl der
evangelischen Christen noch so selten anzutreffen ist und die
Steuerbeträge der Freidenker gerade in mehrheitlich protestantischen
Kantonen immer noch zum Unterhalt der Landeskirche und
ihrer Organe herhalten müssen! — Im übrigen glaubt Prof.
Schüli, wohl mit Recht, es sei an eine völlige Trennung in
Wirklichkeit gar nicht zu denken: „der Staat muss sich unter
allen Umständen ein Oberaufsichtsrecht über die Kirche, d. h.

über alle Religionsgenössenschaften, nicht zwar nach ihrer
religiösen, wohl aber nach ihrer rechtlichen Seite wahren."
Die ihm so wohlbekannten herrschsüchtigsn Bestrebungen der

Papstkirche lassen den Verfasser diesen Standpunkt einnehmen,
denn diese ist ein Gegner des modernen selbständigen Kulturstaats,

gegen welchen wir „ beständig auf der Hut sein und
die Grenze besetzt halten müssen, um Übergriffe zu verhindern

oder abzuwehren." Also Kulturkampf? Nein, erklärt
Prof. Schüli, wenigstens nicht im gewöhnlichen Sinne! Denn
gerade die Erfahrungen des sog. Kulturkampfes haben gezeigt,
dass eine geistige Macht, welche die Gewissen der Untertanen
in ihrer Gewalt hat, vom Staate durch Einzelgesetze und
Einzelmassnahmen staatlicher Gewalt nicht wirksam und erfolgreich
bekämpft werden kann. Hingegen sei ein anderer, wahrer
Kulturkampf „ unablässig und tatkräftig zu führen " und auch
im politischen Leben auszukämpfen, der Kampf nämlich um
den Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit, um Wahrheit

und Geistesfreiheit, der Kampf gegen Aberglauben und
Menschenknechtschaft.

Konnten wir dem Buche in seinen polemischen Ausführungen

gegen das Papsttum, „diese Hochburg des Aberglaubens,
der Geistesknechlschaft und der Reaktion auf allen Gebieten"
nur Anerkennung zollen, so müssen wir nun anderseits als
Freidenker die positiven Aufstellungen des Verfassers meist
ablehnen. Er steht eben als freisinniger Theologe nicht umsonst
„mit klarer und zuversichtlicher Überzeugung auf dem Boden
des Neuprotestantismus". Die Freidenker bekommen das mehr
als einmal deutlich zu spüren. So wenn z.B. (S. 112) der
Karlsruher Philosophieprofessor Arthur Drews, der Herausgeber

von Hegels Religionsphilosophie und Verfasser eines
eigenen Werkes über „die Religion als Selbstbewusstsein Gottes"
kurzweg als ein „Dilettant in der theologischen Wissenschaft"
abgetan und dessen Versuch, in der „Christusmythe" Jesus nicht
als geschichtliche Gestalt, sondern bloss als ein mythisches
Gebilde aufzufassen als „grobe unsinnige Entgleisung"
zurückgewiesen wird; oder wenn (S. 251) von Ernst Häckel mit sattsam

bekannter Übertreibung*) wiederholt wird, er sei als echter
Fanatiker sogar vor groben Fälschungen nicht zurückgeschreckt,
um seinen Atheismus zu verbreiten. — „Gegen den
Materialismus und den materialistischen Monismus, der nur ein Diesseits

gelten lässt und gegen den Pantheismus, der den Menschen
im Tode in „Gott" (dem Allgeist) aufgehen lässt", geht Prof.
Schüli einig mit den Katholiken in der Überzeugung, dass Jesus
auferstanden ist (S. 10) und dass des Menschen Dasein mit
dem Tode des Leibes nicht zu Ende sei, sondern ein Jenseits
folge (S. 120). — Seltsam muss es ferner anmuten, wenn (S. 187;
vom Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit behauptet
wird, er sei „echt christlich" ; ehrlicherweise wird allerdings
gleich das Geständnis beigefügt, er habe sich „ nicht sofort "

durchsetzen können, er gleiche eben einem Samenkorn, das

lange nicht aufging, auch in der Reformationszeit immer noch
unentwickelt blieb „bis die Aufklärung (also vielleicht doch
auch Voltaire, über den die römische Kirche nur schmunzelt!
(Vgl. S. 171), die französische Revolution und die Verhältnisse
der Neuzeit überhaupt es endlich zur Entfaltung, zum Keimen
und Wachsen brachte." übrigens soll dieser Grundsatz, wie
uns der Verfasser (S. 188 und 237) belehrt, nicht etwa auch
Freiheit von Glauben sondern nur Freiheit für den Glauben,
Freiheit nicht von Gott, sondern nur in Gott bedeuten.

Ei, ei, wie reaktionär! der so aufgeklärte und für Geistesfreiheit

kämpfende Verfasser weiss sonst mit seiner ganzen
Arbeit den grossen Unterschied, der zwischen den verschiedenen

Kirchen besteht, auch Freidenkern so einleuchtend zu
machen, dass sie das Wort „Pfaff ist Pfaff!" (S. 251) als viel
zu grobe Verallgemeinerung wohl ein für allemal fallen lassen
möchten; er bringt uns aber durch Vorbehalte und Winkelzüge,

wie wir sie hier im Abschnitt über die Glaubens- und
Gewissensfreiheit antreffen, beinahe in Versuchung, jene
unfreundliche Losung am Ende doch noch auf ihn selbst
anzuwenden. Und doch wird ihm ja jeder unbefangene
Staatsrechtler bestätigen, dass es einfach die weitere Konsequenz ist,

*) Vgl. Ernst Haeckel, Sandalion, eine offene Antwort auf die Fälschungs-
Anklagen der Jesuiten. Frkf. 1910.



54 DER SCHWEIZER FREIDENKER

die aus der Anerkennung der Glaubensfreiheit folgt, dass der
einzelne das Recht hat, nicht nur seinen Glauben, sondern auch
seinen Mangel an jedem Glauben, seinen Unglauben ohne
Nachteil zu bekennen und sich gar keiner Religionspartei
(auch der evangelisch-reformierten Kirche nicht!) anzuschliessen.
¦— Nach dem, was wir bisher gehört, werden wir uns auch
nicht verwundern, wenn auf S. 2 1 2 die Religion als ein „wichtiges
und unentbehrliches Unterrichtsfach in der Volksschule"
bezeichnet und hinsichtlich der Regelung des Schulwesens einerseits

die Einrichtung von konfessionell getrennten Schulen,
anderseits die Schaffung von Simultanschulen empfohlen wird.
Wäre es nicht richtiger, in der Schule auf jeden Religionsunterricht,

auch auf das S. 215 empfohlene „allgemein christliche
Schulgebet" grundsätzlich zu verzichten, dieses ganze Gebiet
den Konfessionen zu überlassen und in Freiheit von
konfessioneller Spaltung und Gebundenheit rein weltliche, religionslose

Schulen einzurichten Hat etwa der moderne Staat als
konfessionsloses Gebilde die Aufgabe, die konfessionelle Spaltung

durch seine eigenen Anstalten zu verewigen? — Ein
Fragezeichen wenigstens müssen wir ferner zu der Behauptung

setzen (S. 171, 233, 262) die Kritik der Freidenker am
Aberglauben der römischen Kirche sei völlig wirkungslos, gegen
Rom vermöge religionslose oder gar religionsfeindliche
Aufklärung rein nichts auszurichten : da werde nur eine reinere
Frömmigkeit und wahrere Religion Erfolge erzielen. — Unsern
entschiedensten Widerspruch ruft aber der Verfasser hervor,
wenn er den monistischen und freidenkerischen Kreisen
Überschätzung einer bloss äusseren Kultur, „Kulturrausch" und
„Kulturseligkeit" vorwirft und schreibt, „ihre Kultur hat die
enropäischen Länder vor diesem entsetzlichen Kriege nicht
bewahrt hoffentlich lernen aber die Monisten durch den

Krieg einsehen, dass sie mit ihrer blindwütigen Agitation gegen
Kirche nnd Religion eine verderbliche und höchst gefährliche
Wirksamkeit entfaltet haben" (S. 253 und 259). Wir erheben
dieser bedauerlichen Entgleisung gegenüber unter Protest wirklich

die Gegenfrage: Hat etwa die Religion den Krieg
verhindern können Hat nicht gerade sie in beschämendster
Weise Fiasko gemacht? Haben nicht in allen kriegführenden
Ländern ausgerechnet die Priester und Kirchen jeden Einspruch
gegen den Krieg unterlassen, dagegen bereitwilligst (Thron und
Altar!) Fahnen und Kanonen gesegnet und den Zorn Gottes
auf die Feinde herabgefleht, oder waren dies vielleicht die
Freidenker und gottlosen Sozialisten? Sogar ganz schlichten
und ungelehrten Menschen, Arbeitern und Handwerkern, die
kein monistischer Propogandavortrag jemals erreicht hat, haben
diese Dinge die Augen geöffnet und klar zum Bewusstsein
gebracht, dass das Christentum, und zwar evangelisches wie
katholisches, jämmerlich versagt haben. Was kann dieser
Tatsache gegenüber Prof. Schüli die Zuflucht zum Evangelium
Jesu helfen Wurde es etwa nicht schon seit Jahrhunderten
verkündigt? Wenn bisher all die kultischen Gebräuche,
besonderen „Gottesdienste", kirchlichen Formalitäten und
Zeremonien über ein bloss dekoratives Sonntagschristentum, über
die Hervorbringung „vieler Namen- und Scheinchristen" (S. 65)
nicht hinausgeführt haben, werden sie dann etwa in der
Zukunft zur Versittlichung der Menschen mehr zu leisten
vermögen? Bergen nicht alle diese erbaulichen „Mittel zur Pflege
der Religion" die kaum auszuschaltende Gefahr in sich, die
Menschen hinsichtlich ihrer sittlichen Entwicklung geradezu
einzuschläfern und von der Hauptsache, auf die es doch ganz
allein ankommt, vom sittlichen Leben nämlich, abzulenken?
Ist da etwa die freigeistige Bewegung nicht auf dem richtigeren
Wege, wenn sie sich von keinem wohlmeinenden Ritter des

Christentums zu den verlassenen Altären zurückführen lassen
will und unmittelbar auf eine ethische Kultur (nicht bloss
äussere und materielle, wie der Verfasser meint) hinarbeitet.

„An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen!" (S. 177) dürfte es

doch wohl auch hier heissen.
Dies die wichtigsten Aussetzungen, die wir von unserem

Standpunkte aus gegen den Verfasser und sein Buch immer¬

hin erheben müssen. Sie sollen das viele Wertvolle und
Belehrende, das es bringt, nicht verdunkeln und niemand etwa
von der Lektüre abhalten. Wir wünschen der Schrift im Gegenteil

recht viele aufmerksame Leser; denn die Gebildeten sind
„sehr oft gerade in religiösen Dingen von einer erschreckenden

Unwissenheit" (H. 251 f.). Anderseits ist doch, wie der
Verf. (S. 50) richtig bemerkt, gründlichere Kenntnis dieser
Dinge bedeutsam „nicht bloss für das persönliche Leben, sondern
auch für die allgemeinen, politischen und sozialen Verhältnisse,
für Familienleben und Schule, Staat und Kirche usw. Das ist
wahrlich eine Sache, welche nicht bloss die kirchlichen Kreise
angeht oder gar nur die Theologen, sondern ebenso auch
Aerzte, Journalisten, Lehrer aller Stufen, Industrielle, Techniker
und Geschäftsleute, alle, welche mit dem Volk in Verkehr
stehen und im öffentlichen Leben sich betätigen, also alle, ohne
Ausnahme, welche auf Bildung Anspruch nehmen, müssen über
diese Unterschiede, ihr Wesen und ihre Bedeutung klar werden".
Ein Register der wichtigsten Namen und Sachen erhöht die
praktische Brauchbarkeit der Schrift. — i —

Vorträge, Versammlungen.
Ortsgruppe Zürich, Im September findet keine Versammlung statt.

Basel. Schweizerischer Monistenbund. — Freie Zusammenkünfte
jeden ersten Sonntag des Monats nach 8 Uhr in der „ Rebleutenzunft "
Restaurant). Adresse für Anmeldungen in den Verein : S. M. B.
Ortsgruppe Basel, St. Johannvorst. 48.

An die verehrten Bundesinitglieder u. Abonnenten
Wir gestalten uns, darauf aufmerksam zu machen, dass im

Verlaufe des Monats September die noch ausstehenden Beiträge
und Abonnementsgebühren für das laufende Geschäftsjahr zur
Erhebung gelangen werden. Mitglieder und Abonnenten, welche
bereits früher von der Post vorgewiesene Nachnahmen aus
diesem oder jenem Grunde nicht eingelöst haben, belieben den
Betrag gefl. auf unsern Postcheckkonto No. VII/1033 einzuzahlen.

Um der Geschäftsstelle vermehrte Arbeit und Auslagen zu
ersparen, bitten wir Sie höflich, sich gefl. an obige Notiz zu
halten. Für die Geschäftsstelle: ,/. Wanner.

IflltlP fillP ly ans' des're se place«* dans bureau, magasin ou
«JCUllC llllv auprès d'enfant pour se perfectionner dans la langue
allemande. Vie de famille et gage à convenir. — Faire offres à

Melle Blanche Duperrex, Rue du Jura, Payerne iVaud).

Sie gewinnen vie!
durch die Lektüre des

Ende der Armut
112 Seiten — klein Oktav

war konfisziert.
Fr. 1 ,25 in Marken oder
per Nachnahme durch

H. Gächter, Luzern.

Pressefonds bedenken!

Mächtige
pat. Grossbrenner - Maschinen zum
Anwärmen, Erhitzen und Ausglühen

von Metallen.
Mächtige Lötlampen

MrsielioiittlKinn
rte 1

Lausanne jj|U|

NEU

Malz-Biscuits-Chocolade

TOBLERS „NIMROD"
Feinste Vanille-Chocolade mit Halz-Biscuits

Die höchste Vollkommenheit
: in Feinheit und Nährsehalt!

Die Lösung des Welt-Ernährungs-Problems.
(Patent O Nr. 44.221) In Etuis à 60 Cts. überall erhältlich

Die Halbmonatsschrift „Der Schweizer Freidenker" wird jedem Mitgliede des Schweizerischen Freidenkerbundes (Mindestbeitrag jährlich Fr. 5.— unentgeltlich zugesandt.
Aufnahme neuer Nitglieder erledigt die Geschäftsstelle des Schweizerischen Freidenkerbundes in Luzern. — Postcheck-Konto VII 1033.

Verantwortliche Schriftleitung: Die Redaktionskommission des Schweizerischen Freidenkerbundes. Einsendungen für den Textteil an E. Brauchlin, Hegibachstr. 42, Zürich 7.
Administration: J. Wanner, Luzern, Mythenstrasse 9. — Druck der Buchdruckerei W. Steffen, Waldmannstrasse 4, Zürich I.


	Reformationsjubiläum und Freidenkertum

