
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3 (1917)

Heft: 13

Artikel: Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 2-3]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tit. Schweiz. L.'irH.lc.sbihliolliek, Bern

III. Jahrgang Luzern, 1. September 1917 Nummer 13

Per Schweizer Freidenker
Abonnementspreis :

Schweiz : Jährlich Fr. 3. —

Halbjährlich Fr. 1.50

Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Erscheint halbmonatlich

Organ des Schweizerischen freidenkerbundes und des

Schweizerischen jYtonistenbundes

Insertionspreis :

Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Bei Wiederholung weniger.

Postcheck-Konto VH/1033"Wahrheit «« Freiheit friede

Den Menschen macht sein Wille gross und klein.

prof. Dr. Huçust forel
zum Geburtstag, I.September.

Ein Feuergeilt, tapfer voran
In Forkbung, im frifchen Streite,
Er brach den Brüdern die Bahn,
Den freien Weg in die Weite.

Und litt, und erltritt fich den Sieg,

Durch Arbeit immer geneten,
£s galt dem Vorurteil Krieg!
Da ilt er ttets Führer gewelen-

Die Klinge fo blank und fo fpitz;
lüie traf mit guten bumoren
Den Gegner der blitzende Witz
Und kappte die zu langen Ohren!

Doch (taunend der flmeHen Fleiß
Belaufest' er, die Caten der Kleinen,

Ihn dünkte des Daleins Preis:
Viel fchaffen, doch wenig nur lebeinen.

FTun danken wir beute ihm (tili,
Voll Freude pocht das berz schneller,
Das mächtig aufjubeln will:
„ Gegrüßt! Du machteft uns heller." Otto Volkart.

Die Forderungen des heutigen Katholizismus.
Von Dr. Otto Karmin.

II.
Die zweite Forderung des Papstes, die der Unverletzlich keit

der kirchlichen Güter, hat für die Schweiz derzeit nur theoretische

Bedeutung.
Es ist immerhin von Interesse, die juridische Begründung

zu kennen, auf welcher diese Forderung beruht. — So schreibt
der Jesuitenpater Matthias Liberatore1), dessen Meinung hohes
Ansehen in der katholischen Welt geniesst:

„Das Eigentum der Kirche ist ein heiliges Eigentum,
oder richtiger, es ist das Eigentum Jesu Christi, dessen

Königreich und mystischer Leib die (katholische) Kirche ist.
„Gemäss der Institution der Kirche, sagt Suarez2), gehören
die der Kirche geschenkten, oder von ihr erworbenen Güter,
Christo selbst; er ist ihr wahrer Eigentümer. Die Kirche
selbst hat sie nur insoweit erworben, als sie ein mystischer
Leib mit Jesus Christus als Oberhaupt ist. Wenn auch die
Kirche über ihr Gut verfügen kann, so ist ihre Macht
darüber dennoch nur eine abgeleitete (ministeriale). Sie stammt
von Jesus Christus und ruht hauptsächlich auf den Priestern
der Kirche, weil diese die Verwalter der himmlischen
Mysterien und der Güter Jesu Christi hier hienieden sind."
Darum werden auch die Güter der Kirche im eigentlichsten
Sinne des Wortes Güter? nach göttlichem Recht (divini juris)
genannt, sowie auch Eigentum Gottes (res Dei), und in
dieser Eigenschaft sind sie nicht im Handel. Die göttliche
Persönlichkeit Christi, der sie — wie oben auseinandergesetzt

wurde — angehören, gibt ihnen diesen Charakter."
Man wird zugeben müssen, dass dieser vorgebrachte

Besitztitel juridisch nicht gerade einwandfrei ist. Es fehlen
darüber alle Akten, Protokolle und Testamente — das sogenannte
Neue Testament ist eine Sammlung Schriften, deren älteste

') La droit public de l'Eglise. Paris, 1888. pp. 281, 282.
Franz Suarez, S. J., 1548—1617.

j keinesfalls früher als dreissig Jahre nach dem Tod des angeb-
schuier. | liehen Erblassers entstanden ist. — Und nicht genug an dem;

um das fragliche Legat streiten eine ganze Menge Erben, die
alle behaupten, allein darauf ein Recht zu besitzen. Dazu kommt
noch, dass nach der Versicherung aller Anwärter der Erblasser
wieder auferstanden, folglich lebend, ist und über die Zuweisung
seiner Güter erst befragt werden müsste. — Solange also keine

göttliche, klare Willensäusserung erfolgt, hat die weltliche
Gesellschaft sicherlich das Recht, über dieses eingestandener-
massen herrenlose Gut zu verfügen und sich nicht um eine

Forderung zu kümmern, die ein hypothetischer Gott, auf
unkontrollierbare Weise, einem angeblichen Vorgänger des Bischofs

von Rom übermittelt hat.1)

III.
Die dritte Forderung der Kirche betrifft deren Freiheit.
Pius X. hat sich klar darüber geäussert:

„Die Kirche, so wie sie von Jesus Christus eingesetzt
wurde, muss volle und ganze Freiheit geniessen und darf
keiner menschlichen Herrschaft unterworfen sein." (Enc.
E supremi apostolatus, vom 4. Oktober 1903.)

Das hindert die Kirche aber nicht, sich mit der weltlichen
Herrschaft solange vorzüglich zu vertragen, als sie daraus
Nutzen zieht. So sagt Pius X. (Ansprache im Konsistorium
vom 14. November 1904):

„Was die Gesetze anbelangt, welche zur Wahrung der
öffentlichen Ordnung dienen, so hat die Kirche diese
immer respektiert ; man kennt ja ihre Lehre, dass Gott die

Quelle aller Autorität über die Menschen ist und dass

infolgedessen die Befolgung der Gesetze eine heilige Pflicht
ist, soweit diese Gesetze gerecht sind und das allgemeine
Wohl im Auge haben."
Wann aber sind, in den Augen der Kirche, die Gesetze

gerecht und wann haben sie das allgemeine Wohl im Auge? —
Nur dann, wenn der Kirche eine Stellung ausserhalb und
über halb der Gesetze eingeräumt' wird.

Dass dem so ist, ist leicht zu beweisen.
So sagt Leo XIII. in seiner Encyclica Immortale Dei, vom

1. November 1885:

„Wiewohl die Kirche, gleich der bürgerlichen Gesellschaft,

aus Menschen zusammengesetzt ist, ist sie (doch),
sowohl was ihren Zweck, als was die zu ihrer Erreichung
nötigen Mittel betrifft, übernatürlicher und geistiger Art.
Sie ist also von der bürgerlichen Gesellschaft verschieden.
Ausserdem, und dies ist von höchster Wichtigkeit, bildet
sie in ihrer Art eine juridisch vollkommene Gesellschaft, da
sie — nach dem ausgesprochenen Willen und durch die
Gnade ihres Gründers — in sich und durch sich alle jene
Mittel besitzt, die zu ihrer Existenz und zu ihrer Tätigkeit
notwendig sind. Da (nun) der Zweck, den die Kirche an-

') Daran ändert auch nichts die Tatsache, dass Pius IX. alle diejenigen
verflucht hat, welche behaupten, die Kirche habe kein angeborenes und
legitimes Recht zu erwerben und zu besitzen. (Enc. Quanta cura).



52 DER SCHWEIZER FREIDENKER

strebt weitaus der vornehmste ist, so ist auch ihre Gewalt
über alle andern erhaben and kann unter gar keinen
Umstünden der staatlichen Gewalt untergeordnet oder
unterworfen sein."

Und so fordert auch die Kirche für sich alle Befugnisse
und Rechte des Staates, nicht zum mindesten das Richteramt,
mit allen seinen Konsequenzen.

„Es ist mit unglaublicher Unverschämtheit behauptet
worden, sagt Pius IX. (Enc. Quanta cura) dass die
Kirche nicht das Recht habe, mit zeitlichen Strafen diejenigen
zu verfolgen, welche ihre Gesetze verletzen."

Und Leo XIII. schreibt (Enc. Immortale Dei) :

„In der Tat hat Jesus Christus seinen Jüngern auch

völlige Macht im Gebiete des Heiligen (in sacra) gegeben,
und hat ihnen ausdrücklich die Gewalt verliehen, wirkliche
Gesetze zu machen, mit der doppelten, daraus hervorgehenden

Befugnis: zu richten und zu strafen."
Pater Liberatore steht völlig auf dem Boden dieser

Anschauung, wenn er behauptet:
„Die Kirche ist nichts anderes als der wahrnehmbare

Ausdruck des Rechts Gottes, da sie ja die von Jesus Christus
hienieden in Form einer sichtbaren Gesellschaft gegründete
Religion ist. Es folgt daraus, dass die Kirche das Recht

hat. innerhalb, und bisweilen auch ausserhalb, die irgendwie
gegen die moralische Ordnung begangenen Fehler zu

verfolgen und zu bestrafen ; sie kann ratione peccati (wenn
gesündigt wurde) jede menschliche Handlung vor ihren
Richterstuhl ziehen, sei sie individueller oder gesellschaftlicher

Art." (o. c. p. 19.)

Man könnte vielleicht meinen, dieses Gericht fordere für
sich nur das Recht, geistige Strafen zu verhängen, wie
Verweigerung der Sakramente, Auferlegung von Fasttagen,
Wallfahrten und dergleichen. — Aber wir kennen schon die Stellung
Pius IX. zu dieser Frage, und Pater Liberatore führt sie des

näheren aus:
„Die Kirche besäst die Gewalt su strafen; sie kann

nicht allein geistige, sondern auch seitige Strafen
verhängen. Dieser Satz ist für jeden Katholiken nicht nur
eine Wahrheit, er ist für ihn ein Glaubensdogma, da der

gegenteilige Irrtum von den Päpsten und Konzilien feierlich
verdammt worden ist. Das Konzil von Trient hat diejenigen
aus der kirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, welche

behaupten, die Gläubigen dürften nur durch die Entziehung
der Sakramente zur Einhaltung eines christlichen Lebens

gezwungen werden Neuerdings hat Papst Pius IX. in
seinen apostolischen Briefen gegen die Irrlehren des Nepo-
muk Nuitz hauptsächlich diese angeführt: er behaupte, die

Kirche dürfe keine Gewalt anwenden Auch Leo XIII.
hat sich im selben Sinn wie Pius IX. ausgesprochen."
(o. c. pp. 156 — 157.)
Bleibt noch die Frage offen, bis zu welchen Sanktionen

das Strafrecht der Kirche sich erstreckt, insbesonders, ob sie

für sich das Recht die Todesstrafe zu verhängen in Anspruch
nimmt? Auch darüber unterrichtet uns Pater Liberatore: *

„Was dieses Recht betrifft, so ist kein Grund vorhanden
der strafenden Gewalt der Kirche Grenzen vorzuschreiben.
Die Kirche, sowie der Staat, ist eine vollkommene Gesellschaft;

sie hat infolge dessen alle zu ihrer Erhaltung und

Verteidigung nötigen Rechte. — Was nun den Gebrauch
dieses Rechtes (zu töten) anbelangt, so ist es unleugbar,
dass die Kirche sich weigert, äusserst schwere und blutige
Strafen zu verhängen. Dies kommt von ihrer Milde und
Gnade. Wenn die Tötung eines Schuldigen im Interesse
der Christenheit unbedingt notwendig ist, so überlässt die

Kirche ihn lieber der weltlichen Gewalt, damit diese ihn

richte und den Gesetzen gemäss bestrafe. Dies ist auch
die Meinung des heiligen Thomas von Aquino. welche die
angesehensten Theologen zu der ihrigen gemacht haben.
In Bezug auf die Anhänger einer Ketzerei — und das ist
das schwerste Verbrechen gegen die Kirche — lehrt er
folgendes: „Was die Ketzer betrifft, so ist zweierlei zu
beobachten, erstens sie selbst, zweitens die Kirche. Von
„seilen der Ketzer liegt ein Verbrechen vor, für welches
„sie nicht nur verdient haben durch die Exkommunikation
„von der Kirche getrennt, sondern auch durch den Tod aus
„der Welt geschafft zu werden Die Kirche aber besitzt
„Milde und will die Verirrten bekehren. Darum verurteilt
„sie nicht gleich, sondern erst nach einer ersten und zweiten
„Ermahnung, so wie der Apostel es will. Bleibt der Ketzer
„dann noch verstockt, und erhofft die Kirche nicht mehr
„seine Bekehrung, so trägt sie Sorge um das Heil der andern ;

„sie trennt sich von dem Ketzer durch ein Exkommunikations-
„urteil und überlässt ihn dem weltlichen Richter, damit
„dieser ihn, mittels der Todesstrafe, aus der Welt schaffe. —
„So sagle auch der heilige Hieronymus: das faule Fleisch

„muss abgeschnitten, das räudige Schaf muss aus der Hürde
„entfernt werden, damit nicht das ganze Haus, die ganze
„Menge, der ganze Leib, die ganze Herde brennen,
verfaulen, verderben, untergehen. — Arius in Alexandrien

„war nur ein kleiner Funken, aber da er nicht rechtzeitig
„verlöscht wurde, hat er die Welt in Brand gesteckt." —
Diese Worte sagen deutlich, warum man in der christlichen
Gesellschaft eine so schwere Strafe gegen die-dogmatisieren-
den Ketzer anwenden muss: mehr als um den einzelnen,
den man nicht mehr auf den rechten Weg zu bringen hofft,
muss man um das Heil des ganzen Körpers Sorge tragen.
Und da genügt es nicht, den Schuldigen zu verbannen oder
einzusperren, wie von einigen behauptet wird. Denn, wie

Bellarmin1) in Bezug auf diese Verführer lehrt: „Wenn ihr
„sie einkerkert, wenn ihr sie verbannt, so verderben sie ihre

„Umgebung durch ihre Reden, die entfernten Geister durch

„ihre Schriften. Das einzige Mittel dagegen ist sie möglichst
„schnell zu töten." (o. c. pp. 165—167.)
Die Freiheit, welche die Kirche fordert, ist also nichts

anderes als das Recht, alle Welt zu unterdrücken.
[(Fortsetzung folgt.)

') Robert Bellarmin, S. J., 1542—1621.

Druckfehler. In No. 12 im Artikel „Die Forderungen des heutigen
Katholizismus" von Dr. Otto Karmin, ist zu lesen:

Spalte 1, Zeile 13 — natürlich (statt: namentlich).
Spalte 2, Zeile 22 — mit Recht (statt: und Recht).

Zeile 27 und 32 — Aquino (statt: Aguins).

Reformationsjubiläum und Freidenkertum.
(Eine Buchbesprechung.)

Im Gedächtnisjahr der Reformation erscheinen, wie nicht
anders zu. erwarten war, zahlreiche geschichtliche Schriften.
Zu diesen Veröffentlichungen gesellt sich nun noch eine
grundsätzliche Darstellung*), die wohl unserer Beachtung wert ist.

Denn ihr Verfasser unterwirft nicht nur die zwei wichtigsten
konfessionellen Ausgestaltungen des Christentums: Katholizismus

und Protestantismus, einer näher vergleichenden
Darstellung und Beurteilung hinsichtlich Verfassung, Lehre, Kultus
und Leben, sondern widmet im Anschlüsse an diese

Gegenüberstellung auch ein besonderes Kapitel den „kirchen- und

religionsfeindlichen Strömungen unserer Zeit", dem Sozialismus

und Monismus.

*) Prof. M. Schüli, evang. Religionslehrer an der Kantonsschule
St. Gallen. Zwei Ideale: Protestantismus und Katholizismus miteinander
und mit dem ursprünglichen Ideal des Gottesreichs Jesu in volkstümlicher
Darstellung verglichen. Zürich 1917, Beer & Cie. 267 Seiten, brosch. 4 Fr.


	Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 2-3]

