Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3(1917)

Heft: 13

Artikel: Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 2-3]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tit. Sehweiz. Landesbibliothek, Bern

Ill. Jahrgang

Luzern, 1. September 1917

Nummer 13

et Schweizer Freidenker

Abonnementspreis:
Schweiz: Jahrlich . . Fr. 3.—
Halbjéhrlich Fr. 1.50

Otgan des Schweizerischen Freidenkerbundes und des
Schweizerischen Monistenbundes

Insertionspreis:
Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Ausland: Jihrlich . . Fr. 4.50
Erscheint halbmonatlich

Wahrheit &%

Freiheit

Bei Wiederholung weniger.

& Friede Postcheck-Konto VII/1033

Den Menschen macht sein Wille gross und Kklein.
. Schiller.

Prof. Dr. Hugust forel
zum Geburtstag, 1. September.

€in Feuergeilt, tapfer voran Die Klinge fo blank und fo fpitz;
In Forichung, im frifchen Streite, Wie traf mit guten Bumoren

Er brach den Briidern die Babn, Den Gegner der blitzende Witz
Den freien Weg in die Weite. Und kappte die zu langen Obren!

Und litt, und eritritt fich den Sieg, Doch ftaunend der Ameilen FleiB
Durch Arbeit immer geneien, Belaufcht’ er, die Taten der Kleinen,
€s galt dem Vorurteil Krieg! Ibn diinkte des Dafeins Preis:

Da ift er ftets Fithrer dgewelen. Viel ichaffen, doch wenig nur fcheinen.

TMun danken wir heute ihm ftill,
Voll Freude pocht das Berz schneller,
Das machtig aufjubeln will:

.GegriiBt! Du machteit uns heller.* Otto Volkart.

Die Forderungen des heutigen Katholizismus.
Von Dr. Otto Karmin.
IL.

Die zweite Forderung des Papstes, die der Unverletzlichkeit
der kirchlichen Giiter, hat fiir die Schweiz derzeit nur theore-
tische Bedeutung.

Es ist immerhin von Interesse, die juridische Begriindung
zu kennen, auf welcher diese Forderung beruht. — So schreibt
der Jesuitenpater Matthias Liberatore!), dessen Meinung hohes
Ansehen in der katholischen Welt geniesst:

- ,Das Eigentum der Kirche ist ein heiliges Eigentum,
oder richtiger, es ist das Eigentum Jesu Christi, dessen
Konigreich und mystischer Leib die (katholische) Kirche ist.
»Ademdss der Institution der Kirche, sagt Suarez?), gehéren
die der Kirche geschenkten, oder von ihr erworbenen Giiter,
Christo selbst; er ist ihr wahrer Eigentimer. Die Kirche
selbst hat sie nur insoweit erworben, als sie ein mystischer
Leib mit Jesus Christus als Oberhaupt ist. Wenn auch die
Kirche tiber ihr Qut verfiigen kann, so ist ihre Macht dar-
tiber dennoch nur eine abgeleitete (ministeriale). Sie stammt
von Jesus Christus und ruht hauptsichlich auf den Priestern
der Kirche, weil diese die Verwalter der himmlischen My-
sterien und der QGiiter Jesu Christi hier hienieden sind.“
Darum werden auch die Guter der Kirche im eigentlichsten
Sinne des Wortes Giiter nach gaittlichem Recht (divini juris)
genannt, sowie auch Kigentum Gottes (res Dei), und in
dieser Eigenschaft sind sie nicht im Handel. Die géttliche
Personlichkeit Christi, der sie — wie oben auseinander-
gesetzt wurde — angehoren, gibt ihnen diesen Charakter.“

Man wird zugeben miissen, dass dieser vorgebrachte Be-

sitztitel juridisch nicht gerade einwandifrei ist. " Es fehlen dar- |

iiber alle Akten, Protokolle und Testamente — das sogenannte
Neue Testament ist eine Sammlung Schriften, deren ilteste

') La droit public de I’Eglise. Paris, 1888. pp. 281, 282.
*) Franz Suarez, S. J., 1548—1617.

keinesfalls frither als dreissig Jahre nach dem Tod des angeb-
lichen Erblassers entstanden ist. — Und nicht genug an dem;
um das fragliche Legat streiten eine ganze Menge Erben, die
alle behaupten, allein darauf ein Recht zu besitzen. Dazu kommt
noch, dass nach der Versicherung aller Anwirter der Erblasser
wieder auferstanden, folglich lebend, ist und {iber die Zuweisung
seiner Giiter erst befragt werden miisste. — Solange also keine
gottliche, klare Willensdusserung erfolgt, hat die weltliche
Gesellschaft sicherlich das Recht, iiber dieses eingestandener-
massen herrenlose Gut zu verfiigen und sich nicht um eine
Forderung zu kiimmern, die ein hypothetischer Gott, auf un-
kontrollierbare Weise, einem angeblichen Vorgédnger des Bischofs
von Rom iibermittelt hat.?)

111

Die dritte Forderung der Kirche betrifft deren Freiheit.

Pius X. hat sich klar dariiber gedussert:

,Die Kirche, so wie sie von Jesus Christus eingesetzt
wurde, muss volle und ganze Freiheit geniessen und dari
keiner menschlichen Herrschaft unterworfen sein.“ (Enc.
E supremi apostolatus, vom 4. Oktober 1903.)

Das hindert die Kirche aber nicht, sich. mit der weltlichen
Herrschait solange vorziiglich zu vertragen, als sie daraus
Nutzen zieht. So sagt Pius X. (Ansprache im Konsistorium
vom 14. November 1904):

»Was die Gesetze anbelangt, welche zur Wahrung der
offentlichen Ordnung dienen, so hat die Kirche ..... diese
immer respektiert; man kennt ja ihre Lehre, dass Gott die
Quelle aller Autoritat iiber die Menschen ist und dass in-
folgedessen die Befolgung der Gesetze eine heilige Pilicht
ist, soweit diese Gesetse gerecht sind und das allgemeine
Wohl im Auge haben.*

Wann aber sind, in den Augen der Kirche, die Gesetze
gerecht und wann haben sie das allgemeine Wohl im Auge? —
Nur dann, wenn der Kirche eine Stellung cusserhalb und
tiberhalb der Gesetze eingerdumt’ wird.

Dass dem so ist, ist leicht zu beweisen.

So sagt Leo XIII. in seiner Encyclica Immortale Dei, vom
1. November 1885:

»Wiewohl die Kirche, gleich der biirgerlichen Gesell-
schaft, aus Menschen zusammengesetzt ist, ist sie (doch),
sowohl was ihren Zweck, als was die zu ihrer Erreichung
notigen Mittel betrifft, ibernatiirlicher und geistiger Art.
Sie ist also von der biirgerlichen Gesellschaft verschieden.
Ausserdem, und dies ist von hdchster Wichtigkeit, bildet
sie in ihrer Art eine juridisch vollkommene Gesellschaft, da
sie — nach dem ausgesprochenen Willen und durch die
Gnade ihres Griinders — in sich und durch sich alle jene
Mittel besitzt, die zu ihrer Existenz und zu ihrer Tétigkeit
notwendig sind. Da (nun) der Zweck, den die Kirche an-
') Daran dndert auch nichts die Tatsache, dass Pius IX. alle diejenigen

verflucht hat, welche behaupten, die Kirche habe kein angeborenes -und
legitimes Recht zu erwerben und zu besitzen. (Enc. Quanta cura).



52 DER SCHWEIZER FREIDENKER

strebt ‘weitaus der vornehmste ist, so ist auch ihre Gewalt
tber alle andern erhaben und kann unter gar keinen

Umstdnden der staatlichen Gewalt untergeordnet oder

unterworfen sein.“ . .

Und so fordert auch die Kirche fiir sich alle Befugnisse
und Reehte des Staates, nicht zum mindesten das Richteramt,
mit allen seinen Konsequenzen.

,Es ist mit unglaublicher Unverschdamtheit behauptet
worden, sagt Pius IX. (Enc. Quanta cura) .... dass die
Kirche nicht das Recht habe, mit zeitlichen Strafen diejenigen

+ zu verfolgen, welche ihre Gesetze verletzen.“

Und Leo XIIL. schreibt (Enc. Immortale Dei):

,In der Tat hat Jesus Christus seinen Jingern auch
vollige Macht im Gebiete des Heiligen (in saera) gegeben,
und hat ihnen ausdriicklich die Gewalt verliehen, wirkliche
Gesetze zu machen, mit der doppelten, daraus hervorgehen-
den Befugnis: zu richten und zu strafen.“

Pater Liberatore steht voéllig auf dem Boden dieser An-
schauung, wenn er behauptet:

,Die Kirche ist nichts anderes als der wahrnehmbare
Ausdruck des Rechts Gottes, da sie ja die von Jesus Christus
hienieden in Form einer sichtbaren Gesellschaft gegriindete
Religion ist. Es folgt daraus, dass die Kirche das Recht
hat, innerhalb, und bisweilen auch ausserhalb, die irgendwie
gegen die moralische Ordnung begangenen Fehler zu ver-
folgen und zu bestrafen; sie kann ratione peccati (wenn
gesiindigt wurde) jede menschliche Handlung vor ihren
Richterstuhl ziehen, sei sie individueller oder gesellschaft-
licher Art.“ (o.c.p.19)

Man konnte vielleicht meinen, dieses Gericht fordere fiir
sich nur das.Recht, geistige Strafen zu verhingen, wie Ver-
weigerung der Sakramente, Auferlegung von Fasttagen, Wall-
fahrten und dergleichen. — Aber wir kennen schon die Stellung
Pius IX. zu dieser Frage, und Pater Liberatore fiihrt sie des
nidheren aus:

,Die Kirche besitst die Gewalt su strafen; sie kann
nicht allein geistige, sondern auch seitige Strafen ver-
hdngen. Dieser Satz ist fiir jeden Katholiken nicht nur
eine Wahrheit, er ist fir ihn éin Glaubensdogma, da der
gegenteilige Irrtum von den Pipsten und Konzilien feierlich
verdammt worden ist. Das Konzil von Trient hat diejenigen
aus der kirchlichen Gemeinschaft ausgeschlossen, welche
behaupten, die Glaubigen diirften nur durch die Entziehung
der Sakramente zur Einhaltung eines christlichen Lebens
gezwungen werden. ..... Neuerdings hat Papst Pius IX. in
seinen apostolischen Briefen gegen die Irrlehren des Nepo-
muk Nuitz hauptsichlich diese angefiihrt: er behaupte, die
Kirche diirfe keine Gewalt anwenden.. ... Auch Leo XIIL
hat sich im selben Sinn wie Pius IX. ausgesprochen.“
(0. c. pp. 156—157.)

Bleibt noch die Frage offen, bis zu welchen Sanktionen
das Strafrecht der Kirche sich erstreckt, insbesonders, ob sie
fiir sich das Recht die Todesstrafe zu verhdngen in Anspruch
nimmt? Auch dariiber unterrichtet uns Pater Liberatore:  »

,Was dieses Recht betrifft, so ist kein Grund vorhanden
der strafenden Gewalt der Kirche Grenzen vorzuschreiben.
Die Kirche, sowie der Staat, ist eine vollkommene Gesell-
schaft; sie hat infolge dessen alle zu ihrer Erhaltung und
Verteidigung nétigen Rechte. — Was nun den Gebrauch
dieses Rechtes (zu toten) anbelangt, so ist es unleugbar,
dass die Kirche sich weigert, dusseist schwere und blutige
Strafen zu verhingen. Dies kommt von ihrer Milde und
Gnade. Wenn die Tétung eines Schuldigen im Interesse
der Christenheit unbedingt notwendig ist, so iiberldsst die
Kirche ihn lieber der weltlichen Gewalt, damit diese ihn

richte und den Gesetzen gemiss bestrafe. Dies ist auch
die Meinung des heiligen Thomas von Aquino, welche die
angesehensten Theologen zu der ihrigen gemacht haben.
In Bezug auf die Anhianger einer Ketzerei — und das ist
das schwerste Verbrechen gegen die Kirche — lehrt er
folgendes: ,Was die Ketzer betrifft, so ist zweierlei zu be-
,obachten, erstens sie selbst, zweitens die Kirche. Von
»seiten der Ketzer liegt ein Verbrechen vor, fir welches
»Sie nicht nur verdient haben durch die Exkommunikation
»von der Kirche getrennt, sondern auch durch den Tod aus
»der Welt geschafft zu werden. ... Die Kirche aber besitzt
»Milde und will die Verirrten bekehren. Darum verurteilt
»Sie nicht gleich, sondern erst nach einer ersten und zweiten
»Ermahnung, so wie der Apostel es will. Bleibt der Ketzer
ydann noch verstockt, und erhofft die Kirche nicht melir
»seine Bekehrung, so tragt sie Sorge um das Heil der andern ;
»sie trennt sich von dem Ketzer durch ein Exkommunikations-
Jurteil und iiberldsst ihn dem weltlichen Rilhter, damit
ydieser ihn, mittels der Todesstrafe, aus der Welt schaife. —
»50 sagle auch der heilige Hieronymus: das faule Fleisch
»muss abgeschnitten, das raudige Schaf muss aus der Hiirde
Jentfernt werden, damit nicht das ganze Haus, die ganze
»Menge, der ganze Leib, die ganze Herde brennen, ver-
siaulen, verderben, untergehen. — Arius in Alexandrien
»war nur ein kleiner Funken, aber da er nicht rechtzeitig
»verloscht wurde, hat er die Welt in Brand gesteckt.© —
Diese Worte sagen deutlich, warum man in der christlichen
Gesellschaft eine so schwere Strafe gegen die dogmatisieren-
den Ketzer anwenden muss: mehr als um den einzelnen,
den man nicht mehr auf den rechten Weg zu bringen hofit,
muss man um das Heil des ganzen Korpers Sorge tragen.
Und da geniigt es nicht, den Schuldigen zu verbannen oder
einzusperren, wie von einigen behauptet wird. Denn, wie
Bellarmin') in Bezug auf diese Verfiihrer lehrt: ,Wenn ihr
,sie einkerkert, wenn ihr sie verbannt, so verderben sie ihre
,umgebung durch ihre Reden, die entfernten Geister durch
,ihre Schriften. Das einzige Mittel dagegen ist sie moglichst
yschnell zu téten. (o. c. pp. 165—167.)

Die Freiheit, welche die Kirche fordert, ist also nichts

anderes als das Recht, alle Welt zu unterdriicken.
[(Fortsetzung folgt.)

1) Robert Bellarmin, S. J., 1542—1621.

Druckfehler. In No. 12 im Artikel ,,Die Forderungen des heutigen
Katholizismus®, von Dr. Otto Karmin, ist zu lesen:
Spalte 1, Zeile 13 — natiirlich (statt: namentlich).

Spalte 2, Zeile 22 — mit Recht (statt: und Recht).
Zeile 27 und 32 — Aquino (statt: Aguins).

Reformationsjubilium und Freidenkertum,
(Eine Buchbesprechung.)

Im Gedichtnisjahr der Reformation erscheinen, wie nicht
anders zu erwarten war, zahlreiche geschichtliche Schriften.
Zu diesen Verdffentlichungen gesellt sich nun noch eine grund-
sitzliche Darstellung*), die wohl unserer Beachtung wert ist.
Denn ihr Verfasser unterwirft nicht nur die zwei wichtigsten
konfessionellen Ausgestaltungen des Christentums: Katholizis-
mus und Protestantismus, einer ndher vergleichenden Dar-
stellung und Beurteilung hinsichtlich Verfassung, Lehre, Kultus
und Leben, sondern widmet im Anschlusse an diese Gegen-
iiberstellung auch ein besonderes Kapitel den ,, kirchen- und
religionsfeindlichen Stromungen unserer Zeit“, dem Sozialis-
mus und Monismus.

*) Prof. M. Schiili, evang. Religionslehrer an der Kantonsschule
St. Gallen. Zwei Ideale: Protestantismus und Katholizismus miteinander
und mit dem urspriinglichen Ideal des Gottesreichs Jesu in volkstiimlicher
Darstellung verglichen. Ziirich 1917, Beer & Cie. 267 Seiten, brosch. 4 Fr.



	Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 2-3]

