Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 3(1917)

Heft: 12

Artikel: Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 1]
Autor: J.O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406892

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406892
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tit. Sehweiz. Landeshibliothek, Bern

Ill. Jahrgang

Luzern, 15. August 1917

Nummer 12

er Schweizer Freidenker

Abonnementspreis:
Schweiz : Jihrlich . . Fr. 3.—
Halbjéhrlich Fr. 1.50

Organ des Schweizerischen Freidenkerbundes und des
Schweizerischen Monistenbundes

Insertionspreis:
Die einspaltige Petitzeile oder
deren Raum 10 Cts.

Ausland: Jihrlich . . Fr. 4.50
Erscheint halbmonatlich

Wahrheit  @o

?’ceiheit TS

Bei Wiederholung weniger.
Postcheck-Konto VII/1033

Friede

Die Rache ist ein Erbteil schwacher Seelen;
Ihr Platz ist nicht in einer starken Brust.

Die Forderungen des heutigen Katholizismus.

Der Katholizismus bereitet eine neue Offensive vor.

In der hohen Diplomatie, wie in den Schreibstuben der
Kaplanen - Hetzblattchen wird mit Eifer daran gearbeitet den
Klerikalismus zum Paten der unter den Kriegswehen geboren
werdenden Gesellschaft zu machen.

Mancher meint nun, dass Gekeife und Geschwitze der
ultramontanen Presse sei nicht ernst zu nehmen und nur die
Ausserung einiger iiberlauter Fanatiker.

Dem ist nicht so; sieht man von der ,Urwiichsigkeit*
ihrer Sprache ab, so ist das von ihnen aufgestellte und ver-
teidigte Programm das wahre Programm der Katholischen
Kirche.

Diese Behauptung zu beweisen, liegt namentlich uns ob,
und wir unterziehen uns dieser Aufgabe umso lieber, als wir
sie mit den-autentischen-Ausserungen der letzten Pdpste und
anerkannter katholischer Autoren belegen konnen.

* *
*

In seiner Encyclica vaissima, vom 6. Januar 1907, hat
Papst Pius X. die Anspriiche des Katholizismus folgendermassen
formuliert:

» Was wir fiir die Kirche gefordert haben und fordern,
das ist der Respekt ihrer Hierarchie, die Unverletzlichkeit
ihrer Giter und ihrer Freiheit.*

Wie versteht nun das Papsttum diese dreifache Forderung ?

' L

Was heisst Hierarchie der Kirche?

Pius X. in seiner Encyclica Vehementer, vom 11. Februar
1906, hat sich eingehend dariiber geaussert:

,Die heilige Schrift lehrt, und die Tradition der Vater
bestatigt es, dass die Kirche der mystische Leib Christi
ist, der von Priestern und Doktoren geleitet wird, der also
eine Gesellschaft ist, in deren Mitte sich Fiithrer befinden,
welche die weitgehendste Vollmacht besitzen zu regieren,
zu lehren und zu richten. Es folgt daraus ferner, dass
diese Kirche eine Gesellschaft Ungleichberechtigter ist, d. h.

zwei Arten Mitglieder besitzt: die Hirten und die Herde,

die welche einen Platz in der Hierarchie besitzen und die
Menge der Glaubigen. Und dieser Unterschied ist ein so
grosser, dass allein bei der Priesterschaft das Recht und
die notige Autoritat liegen die iibrigen Mitglieder dem Ziel
der Gesellschaft entgegenzufiihren. Was die Menge betriit,
so hat diese kein anderes Recht, als sich fiihren zu lassen
und als folgsame Herd den Hirten sich unterzu ordmen.«

Man konnte vielleicht meinen dieser blinde Gehorsam er-
strecke sich nur auf die Mysterien des Glaubens, auf die {iber-
natiirlichen Offenbarungen. — Weit gefehlt. Die gesamte
geistige Tatigkeit der Menschen soll der kirchlichen Autoritit

unterworfen sein. So hat Pius IX. den Bannstrahl gegen die

geschleudert welche behaupten :

" ,die Unterwiirfigkeit, welche die katholischen Lehrer und
Schriftsteller schulden, beziehe sich bloss auf jene Dinge,
welche ein unfehlbares Urteil der Kirche allen als ein Dogma
zu glauben befiehlt* (Encyclica Quanta cura. vom 8. Dez.

1804 ; Artikel 22). '

Und nicht allein die Ergebnisse zu denen die ,katholischen
Lehrer und Schriftsteller* gelangen miissen, sind diesen vom
Papsttum vorgeschrieben, sogar die Methode um sie zu er-
reichen wird fiir alle Glaubigen obligatorisch gemacht:

,Verdammt sei wer behauptet: die Methode und die
Prinzipien nach welchen die alten scholastischen Lehrer
Theologie getrieben haben, stehen nicht mehr mit den Be-
diirfnissen unserer Zeit und mit dem Fortschritt der Wissen-
schaft im Einklang®. (Pius IX. — Quanta cura. Artikel 13).

Da ist es weiter nicht merkwiirdig, wenn die Kirche fiir
die Theologie den Vorrang vor allen andern geistigen Betiti-
gungen fordert. So schreibt Papst Leo XIII. in seinem apo-
stolischen - Brief In magna, vom 10. Dezember 1889:

»Jedermann weiss, dass von allen den vielen Wissen-
schaften die erste Stelle und Recht der Theologie
zufillt; wie dies auch die Weisheit der Alten lehrte, dass
die itbrigen Kiinste und Wissenschaften ihr (der Theologie)
unterworfen sind und ihr wie Magde dienen sollen.“?)

Und in diesem Geist hat Leo XIII. den heiligen Thomas
von Aguins (1225—1274) als einen der wichtigsten Lehrer der
Kirche erklart (Encyclica Aeterni Patris). Pius X. hat, wo-
moglich, noch iibertrumpft; er schreibt:

,Diejenigen welche in den katholischen Schulen der
ganzen Welt Philosophie unterrichten sollen sich niemals
vom Weg und der Methode des Thomas von Aguino ent-
fernen, sondern tiglich mit Fleiss neu in ihnen befestigen.“
(Encyclica In praecipuis, vom 23. Januar 1903).

Aber die Kirche begniigt sich nicht damit die Art des
Denkens eines Dominikanerménchs des 13. Jahrhunderts dem
20. Jahrhundert als bindend aufzuerlegen, und die bis heute
von ihr proklamierten Glaubenssitze als obligatorisch zu er-
kldren; sogar die Unterwerfung unter ihre zukiinitigen Lehren
fordert sie mit grosster Strenge:

»Es ist notwendig, sich mit unverbriichlicher Zustim-
mung an alles das zu halten, was die rémischen Pipste
gelehrt haben oder lehren werden.“?) (Leo XIII. Encyclica
Immortale dei, vom 1. November 1885.)

Jetzt wissen wir was Respekt der Hierarchie bedeutet:

fiir die Menge — gehorchen und schweigen;

fur die Geistlichen-und Lehrer — gehorchen und nur das
reden, was die Kirche gelehrt hat und lehren wird; nicht selb-
stindig denken, sondern nach einer lingst veralteten Methode

') ut ei inserviant ac velut ancillarum more famulentur.
?) Quaecumque Pontifices Romani tradiderint vel tradituri sunt, singula
necesse est . . . tenere judicio stabili comprehensa.



48 DER SCHWEIZER FREIDENKER

kritiklos unbewiesene und unbeweisbare Behauptungen wieder-

holen. Kein eigener Wille, kein eigenes Gewissen, kein eigener

Gedanke, keine Menschenwiirde: das ist einer der Programm-

punkte des Katholizismus. (Fortsetzung_folgt.)
Der Jesuitenartikel in der Praxis.

Im Artikel 51 schreibt die Bundesverfassung vom Jahre
1874 vor: Der Orden der Jesuiten und die ihm affiliierten Ge-
sellschaften diirfen in keinem Teile der Schweiz Aufnahme
finden, und es ist ihren Gliedern jede Wirksamkeit in-Kirche
und Schule untersagt.

Es steht nun im ,Vaterland “ vom 1. August 1917 zu
lesen, dass der Neupriester Johann Graber am 29. Juli abhin
in Schétz dem Herrn sein Erstlingsopfer dargebracht habe und
dass der Primiziant nun als Vikar an der Franziskanerkirche
in Luzern wirken werde. Aus seinem Studiengange wird her-
vorgehoben, dass Graber drei Jahre bei den gelehrten hoch-
wiirdigen Vitern der Gesellschaft Jesu in Innsbruck die
heilige Gotteswissenschaft studiert habe!

Wenn wir nun nicht behaupten, dass Graber der Gesell-
schaft Jesu angehore, resp. ihr Mitglied sei, so ist er doch
deren Schiiler und ist wahrend drei Jahren unter deren Ein-
fluss gestanden. Es liegt nun nahe, dass der neue Vikar die
ihm in Innsbruck eingetrdufelte Auffassung des Christentums
und die Gotteslehre nach dem System der Jesuiten auf die gldu-
bigen Eidgenossen und -Genossinnen iibertragen werde. Auf
diese Art versteht es die Gesellschaft, durch kluge (wenn wir
uns nicht anders ausdriicken wollen) Umgehung der Bundes-
verfassung ihrer Wirksamkeit auf einem ihr durch eine Staats-
verfassung entzogenen Boden Geltung zu verschaffen. — Luzern
hat noch ein Gotteshaus mit Namen , Jesuitenkirche; es wire
nun logisch gewesen, wenn der Mann an diese Kirche be-
rufen worden wire, damit das neue Geschéft nach innen und
nach aussen harmonierte.

In der Stadt Luzern vermag der Jesuiten - Schiiler gliick-
licherweise in der Schule nicht denjenigen Einfluss auszuiiben,
wie das ihm auf dem Lande moéglich wédre. Unser Beileid
heute schon jenen jungen Biirgern einer Landgemeinde, wo
Graber einmal als Pfarrer, Lehrer und Seelenhirte hinkommen
wird. J. O.

Zum Jesuiten= und Kloster = Artikel.

Auch im freisinnigen Lager beginnt man, den Bestreb-
ungen der Ultramontanen in der Schweiz Aufmerksamkeit zu
schenken und zur Stellungnahme zu mahnen in dem Sinne,
»dass die , freisinnig - demokratische Partei der Schweiz den
Versuchen, welche auf Aufhebung des Jesuiten- und Kloster-
artikels hinzielen, rechizeitig in sachlicher Weise entschieden
entgegentreten soll.* Ein Korrespondent der ,N. Z. Ztg.« be-
grindet seine Forderung damit:

»Der Jesuiten- und Klosterartikel war fiir die liberalen Minorititen
in den iiberwiegend katholisch-konservativen Kantonen eine gewisse Ge-
wihrleistung, dass in der Haltung gegeniiber den liberalen Meinungen
etwelches Mass beobachtet wurde. Der Artikel hat damit zur Aufrecht-
erhaltung und Wahrung des konfessionellen Friedens gedient. Es wire
unerwiinscht, wenn, namentlich in der Erziehung der katholischen Jugend,
sich Einfliisse geltend machen sollten, die die Bewahrung dieses Friedens
verunmdoglichen wiirden.“

‘Wenn der Korrespondent meint, solche Einfliisse machen
sich nicht schon jetzt geltend, so lese er das Organ der katholi-
schen Jungschweiz: , Die Schildwache “, sehe sich die Schul-
biicher der katholischen Kantone an und besuche den Unter-
terricht katholisch-fanatisierter Lehrer und Lehrschwestern. Wir
haben Grund genug, gegen die katholisch-jesuitische Verhetz-
ung, die jetzt schon und immer deutlicher sich breit macht,
energisch aufzutreten, wie viel mehr Grund noch, der Auf-
hebung eines Verfassungsartikels entgegenzuwirken, der, ob-
wohl er den Geist nicht zu bannen vermochte, immerhin den
Machtgeliisten des jesuitischen Ultramontanismus einige Zuriick-
haltung auferlegte und die Errichtung von Jesuiten-Ziichtungs-
statten innerhalb der Grenzen unseres Landes verhinderte. —
Einen vorziiglichen Artikel iiber diese Materie bringt , Der
Eidgenosse “; wenn es der Raum gestattet, werden wir ihn in
der nachsten Nummer auch unsern Lesern bieten. B.

Das nationale alte Testament.

Ganz kategorisch heisst es im alten Testament: ,Du sollst
nicht téten“, und dies Gebot ist dlter und heiliger als die neun
anderen des Dekalogs, denn schon nach der Sintflut, als Gott
den neuen Bund mit Noah schliesst, sagt er (I. Mos. IX. 0)
» Wer Menschenblut vergiesst, des Blut soll auch durch Menschen
vergossen werden.“ Und dieses Gebot wird noch ein dutzend-
mal wiederholt, so z. B. 2. Mos. 20, 13—21, 12—21, 14—3 Mos.

Modernste Kunst und Weltauifassung.

Es scheint uns eine Vorzugsstellung des freigeistigen Menschen, dass
er auch an die Kunst frei, d. i. ohne Vorurteile herantritt, wahrend der
in Dogmen eingeengte, sobald es sich um religiése Stoffe handelt, seine
konfessionellen Masstibe glaubt anlegen zu miissen und so, insofern die
betreffenden Kunstwerke diesen nicht geniigen, kaum zu einem unge-
triibten Kunstgenusse kommt. In dieser Hinsicht ist unsere Stellung zur
Kunst klar: wir urteilen nach rein kiinstlerischen Gesichtspunkten. Wenn
wir trotzdem in den folgenden Andeutungen die derzeitigen Strémungen
in der Kunst, speziell in der Malerei, in Beziehung-zu unsrer freien Welt-
auffassung setzen mochten, so kann es deshalb nicht aus stefflichem In-
teresse geschehen, sondern wir mdchter der Schaffensidee der Vertreter
neuester Kunstrichtungen nachgehen, wie sie sich in ihren Werken offen-
bart. :

So verschiedenartig der ,Jiingsten* Werke, so verschiedenartig und
unverstidndlich zum Teil ihre Namen klingen mogen (Expressionisten, Fu-
turisten, Kubisten), es ist ihnen allen ein gemeinsamer Zug eigen: das
Vernachlidssigen der Naturobjekte, ja die vollige Abkehr von der Natur
iiberhaupt. Ausschlaggebend wird das Subjekt, was verschldgts, ob die
auf die Leinwand im Schopferdrange hingeworfenen Tone und Linien in
der Natur nicht vorkommen. Wesentlich ist, dass sie, von dussern Formen
total abgeldst, den Wesenskern 'des Kiinstlers wiedergeben. Je mehr sich
des Malers Erinnerungskomplexe von den Gegenstinden der Natur ent-
fernen, je weniger die zur Darstellung verwendeten Fermen und Farben
der Wirklichkeit entnommen, mit ihr verwandt sind, desto vollendeter
das Bild, da in ihm sich nun das Subjekt rein, ohne mit Nachkldngen an
Objektvorstellungen vermengt zu sein, gibt. Nur wer vorerst die falschen
Werte oder Voraussetzungen, mit denen man gewdhnlich vor ein Kunst-
werk hintritt, von sich geworfen hat, ist geschickt, es zu fassen, in gldu-
bigem Erlebnis oder als unbefangener Wissenschafter. So sagen die
»Stiirmer* und weiter: ,Wir konnen nicht einsehen, dass der von der

Renaissance eingeschlagene naturwissenschaftliche Weg, der formal zu
einer ewigen Verherrlichung und Anbetung der Geschopfe und Dinge
fiihrte, der allein' seligmachende sein soll. Wir wenden uns wieder dem
Schépfer zu, vertiefen uns im Glauben an ein inneres Sein, suchen das
Géttliche im Schaffen und finden von unsrer Gottheit — wie es im
sdunkeln“ Mittelalter Dante fand — dass sie auch das Nacheinander in
einem einzigen Blicke iiberschauen kann.“

Also die Futuristen und Kubisten beabsichtigen, in erster Linie die
Gleichzeitigkeit verschiedener Gestaltungskomplexe in einem Bildganzen
zu geben. (Auf die Unterschiede der beiden Richtungen einzugehen, ist
hier nicht der Ort) In welcher Form dies geschieht, wenn man iiber-
haupt noch von Form reden kann, ist absolut gleichgiiltig. Daher die Zer-
legung der Gegenstinde in rein geometrische Figuren (Kubisten von
Kubus, Wiirfel), wie Wiirfel, Kegel, Pyramide etc., daher diese Verzer-
rungen, Verrenkungen beim menschlichen Kérper, diese Scheusslichkeiten
bis zum undefinierbaren Farbengeklexe. Vor was sollten die ,Stiirmer®
zuriickschrecken, die so schreiben sie allein wissen, was Kunst ist, aber
es nicht sagen, weil es so unsagbar schon ist . . .

Schén?! — Es ist nicht zu leugnen, es sind uns unter den ,Bildern®
der Modernsten einige begegnet, deren wunderbare Farbenkompositionen
noch lange mit uns gingen, aber wenige sind ihrer und selbst bei diesen
mussten wir bedauern, dass der Kiinstler fiir seine Farbenpracht kein
Objekt gefunden hat. Wie schwer ist es, zu solchen ,Bildern“ ein Ver-
hiltnis zu bekommen, meistens sagen sie wenig oder nichts, wenn sie
nicht direkt wider den Geschmack gehen. ,Selig sind, die Geschmack
haben¥, sagt Nietzsche. Aber ist es nicht eine Geschmacklosigkeit, wenn
ein Maler hingeht und in seinem ,Traum vom Werden“ den mensch-
lichen Korper in kubistische Teile zerlegt und bewusst diese Glieder un-
richtig ineinander fiigt in einem Durcheinander von Sonnen, Meeren und
Bergen, damit das Werde! sich an ihnen erfille? Was fiir eine Welt
entstiinde daraus! Oder was sollen unzihlige Farbentupfen, meist Vier-
ecke, auch wenn sie noch so fein abgestimmt sein mogen, als Erinnerungs-



	Die Forderungen des heutigen Katholizismus [Teil 1]

