Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 2 (1916)

Heft: 23

Artikel: Der Tod

Autor: Hess, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

92 DER SCHWEIZER FREIDENKER

Menschen gewesen ist, die einst Abertausende, in denen ein
Fiinklein Vernunft aufzuflackern wagte, in die Folterkammer
und auf den Scheiterhaufen bringen liess, und die heute noch
allem, was Fortschritt, Befreiung, Entwicklung bedeutet, den
Fuss auf den Nacken setzt, wo es irgend in ihrem Macht-
bereiche liegt.

Seid ihr innerlich von der Sklaverei der Kirche frei ge-
worden, so habet den Mut, es zu bekennen. Den Austritt aus
der Kirche fordern wir von euch! Es ist das Gebot der Red-
lichkeit, das zu erfiillen eure Pflicht ist euch selber gegeniiber,
Pflicht gegeniiber dem ringenden Menschengeiste und auch
Pilicht gegen die Kirche, der am Ende mit eurer papiernen
Zugehorigkeit ebenfalls nicht gedient ist.

Wollte jemand einwenden, er gehére der Kirche an nicht
wegen ihrer Dogmen von QGott, Jenseits usw., sondern wegen
der sittlichen Forderungen, die die Religion enthalte, dem ent-
gegnen wir:

Wir bestreiten nicht, dass die Religionen_(nicht etwa nur
die christliche) wertvolle sittliche Grundsitze enthalten. Allein
diese sind nicht Urschépfungen der Religionen, sondern sie
haben sich im Gesellschaftsleben herausgebildet, wie ja alle
QGesetze der Erfahrung nachhinken. " Dann sind sie von den
Religionen iibernommen und su Gunsten des Dogmen- und
Zeremonienkrams gdnslich vernachldssigt worden.

Indem wir das schreiben, iibersehen wir keineswegs, dass
es Qeistliche gibt, die in erzieherischer und sozialer Hinsicht
vieles leisten und die ganze religiose Mystik nur noch im bild-
lichen Sinne verstanden wissen mochten. Selbstverstdndlich
gilt nicht diesen unser Kampf, sondern dem verkndcherten
kirchlichen System, der Kirche als lebens- und wissensfeind-
licher Macht, der Kirche als Stiitzerin des Kastenwesens, der
Kirche als dem mittelalterlichen Monstrum, das fiir die sozialen,
sittlichen und geistigen Neuwerdungen unserer Zeit kein Ver-
standnis hat.

Wenn wir mit unserer Forderung jetzt, wahrend des
Krieges, an euch, unbefreite Gesinnungsgenossen, gelangen,
30 tun wir es, weil gerade der Krieg zeigt, wie es mit dem
sittlichen Ernste der Kirche, dieser scheinheiligen Vertreterin
der Religion bestellt ist!

Der Krieg — eine géttliche Einrichtung, so sagt die Kirche.

Kriege bis ans Ende der Welt — eine Weissagung des
Evangeliums; ,Denn wenn es auf Erden keine Kriege mehr
gabe, dann wire die Weissagung des Evangeliums falsch, die
viele und grosse Kriege bis zum Ende der Zeiten prophezeit*
hat der ,Schweizer Freidenker“ s. Z. den ,Stimmen der Zeit*
(ehemals Maria Laacher Stimmen) nachgeschrieben.

Abgesehen davon: Ist es nicht ein trauriges Schauspiel,
wie jedes der kriegfiithrenden Vélker glaubt, Gott fiir sich gegen
die andern, die ja auch Christen, Kinder desselben Gottes sein
sollen, mobil machen zu kénnen? Kann man da noch von
einem religiésen oder von einem sittlichen Ernste reden? Ist
das eine Religion der Liebe, die den Krieg nicht nur billigt,
sondern ihn als gottliche Einrichtung bis zum Ende der Zeiten
voraussagt?

Warum miiht sich der Klerus, die’ Notwendigkeit des
Krieges religidos zu begriinden? Aus welchem andern Grunde
als aus Liebedienerei zu den kriegfithrenden Regierungen, um
diese der Kirche zu verpilichten! — Wir brauchen darauf nicht
niher einzugehen, das ist ein offenes Geheimnis.

Der Krieg ist eine ungeheure Anklage gegen die in
threr Mission als Vertreterin der Liebes- Religion villig
versagenden Kirche;

Der Krieg ist das blutige Zeugnis fir das gdanzliche
Unvermaogen der religiosen Ethik. die Menschen im Sinne
einer Veredlung ihres Empfindens zu beeinflussen;

Der Krieg im Namen Gottes beweist uns, dass wir die
Menschen von dem Glauben an das Phantom Gott erlosen
missen, wenn thnen einst der grosse Friede werden soll.

Die Kirche spielt in diesem Kriege eine traurige Rolle! Nicht
genug dass die Volker sich von Staates wegen hinmorden,
nicht genug, an dem  namenlosen Elend! Sie miissen sich
noch dazu sagen lassen, dass der Krieg die in viterlicher Liebe
geschwungene Peitsche Gottes sei und sollen noch dafiir danken,
dass dieser Gott so unmenschlich, so ganz und gar ungéttlich,
wahllos unter den Besten wie unter den Schlechtesten, wiitet!

Nennt man das Religion?

Nennt man das Gottlichkeit?

Wem jetzt nicht die Schuppen von den Augen fallen, dem
ist nicht zu helfen.

Ihr aber, die ihr einsehet, welch frevelhattes Spiel mit den
Menschen getrieben wird, erhebet euch in Masse zu flammen-
dem Protest gegen eine Kirche, die euch einesteils zum Glauben
an bléde Marchen veranlassen will, das verniinftige Denken
bekdmpft und, anstatt dem Gebote der Liebe Nachdruck zu
verschaifen, ewigen Krieg predigt!

Welches aber ist der einzige wirksame Protest » wie konnte
man anders protestieren als

durch den Austritt aus der Kirche,
die einem so ganz und gar nichts mehr zu geben hat,
die so ganz und gar versagte, wo man noch meinte, hoffen
zu konnen,
die so ganz und gar dem besten Teil ihrer Lehre untreu ge-
worden ist.

Tretet aus in Masse! unsere Bundesverfassung und folge-
richtig jede Kantonsverfassung schiitzt euch, indem sie Glaubens-
und Gewissensfreiheit gewihrleistet; mit Rat stehen euch die
Vorstinde des Schweiz. Freidenkerbundes, und des Schweiz.
Monistenbundes (Basel), sowie die Zentralstelle der freigeistigen
Vereinigungen in der Schweiz, |die Redaktionen des ,Schweizer
Freidenker“, Ziirich und der Libre Pensée, Lausanne] zur Seite.
Uns gilt es, eine kriftige Organisation zu schaffen, um in den
von der reaktiondren Kirche fiir die Zeit nach dem Kriege an-
gekiindigten Kulturkampf wirksam eingreifen zu kénnen und
um unsern Forderungen Nachdruck zu verschaffen, die da —
kurz zusammengefasst heilen:

Erziehung der Jugend und des Volkes zur Friedlichkeit,
Krieg dem Kriege!
Verbreitung des Wissens unter der Jugend und dem
Volke, zur Forderung des Wahrhaftigkeitssinnes.
Befreiung der Schule, der Familie und des &ffentlichen
Lebens von konfessionellen Einfliissen ;

Forderung eines dogmenfreien ethischen Unterrichtes
in Schule und Haus.

Trennung von Kirche und Staat.

‘Forderung der sozialen Wohlfahrt!

Gesinmumgsfreunde, vergesset unseren Pressefonds nicht!

Der Tod.

Ein Schatten ist der Tod, der mit dem Tage,
Dem sinkend :n, zur Riesengrosse steigt,
So gross, dass jeder sich vor ihm verneigt
Und diistern Sinas anhebt die Trauerklage.
Doch wenn der kiihne Sinn ins Kiinft'ge dringt,
Sieht er Gefall’nes glanzvell auferstehen,
In andren Formen seinen Kreislauf gehen,
Dass hell der Ewigkeiten Pulsschlag klingt!
Einst dringte es mich, den geheimnisvollen Schleier zu liiften, der,
wie beim verschleierten Bild von Sais, das seltsame Ritsel des Todes
umdiistert.
Ich ging darum hin, mir bei frommen Christen dariiber befriedigenden
Aufschluss geben zu lassen und erhielt von ihnen unter andichtigem
Augenaufschlag die Kunde, der Tod bedeute den Uebergang der mensch-




DER SCHWEIZER FREIDENKER 93

lichen Wesen aus dem sinnlichen, siindhaften Leben im irdischen Jammer-

tal in ein iibersinnliches Dasein hoch oben im Himmel fiir die Guten und .

in flammenden Schrecken der Holle fiir die Schlechten und Uebeltdter.
Da jedoch die moderne Wissenschaft den Dualismus der realistischen
Trennung in Kérper und Seele ablehnt, konnte mich diese Antwort nicht
befriedigen.

Daraufhin zog ich einen materialistischen Freigeist zu Rate. Der
erkldrte mir im Brustton der Ueberzeugung die Lécherlichkeit der alters-
grauen, christlichen Anschauungen und behauptete, der Tod bedinge ein
volistandiges Aufhéren aller Lebensfunktionen. Weil aber die Gelehrten
die geheime Triebfeder aller Verdnderungen nicht aufzufinden vermochten,
konnte ich mich mit der materialistischen Anschauungsweise ebenfalls
nicht befreunden.

Um endlich eine Losung der mich stark beschaftigenden Angelegen-
heit zu finden, vertiefte ich mich in das Studium der Lehren des grossen
Buddha. Darin wird bestimmt die These verfochten, dass der Mensch,
nachdem er durch tugendhaftes, heiliggemédsses Leben die jenseits des
Todes der Menschen harrende, lange Kette der Seelenwanderungen ab-
geschnitten, ins Parinirwana eingehe, in einen Zustand ewiger Ruhe, wo
Geburt und Alter, Leiden, Krankheit und Tod keinen Einfluss mehr aus-
iben. Ein solches Bekenntnis konnte indessen in einem dem unsrigen
ghnlichen Gesellschaftsstaate nur eine Religion der Vornehmen bilden,
weil die dazu erforderliche, tiefe Mediation nur von Menschen geiibt
werden kann, welche den ihnen zukommenden Teil der Arbeitslast gliick-
lich auf andere Schultern abzuwilzen vermocht haben.

So kam ich denn schliesslich dazu, iiber die ritselhafte Sache selber
nachzudenken und mir folgende Anschauung zu bilden:

Alle die geheimnisvollen Krifie, welche in der Materie verkorpert
in ewigem Wechsel ungezdhlte Formen schaffen und vergehen lassen,
fassen wir unter dem Gesamtbegriff ,Willen® zusammen. Durch das Be-
wusstsein wird uns die Erkenntnis eines ,bewussten, objektivierten
Willens“ vermittelt. Bei dem Vorgang aber, der von der Masse gemein-
hin als ,Tod“ kennzeichnet wird, verdndert sich ein Einzelindividuum der
Daseinsform ,Mensch* derartig, dass es von andern Individuen dieser
Art nicht mehr als solches erkannt werden kann. Bedingt wird diese
Veridnderung dadurch, dass der Konzentration von Kréften, der Zusammen-
ziehung und Ausdehnung der Luftmaterie vergleichbar, eine Dekonzen-
tration, ein Zerfallen dieser Krifte folgt. Wenn dieser Zerfall soweit vor-
geschritten ist, dass er die Nervenenden, welche die Herzmuskulatur in
Bewegung setzen, ergreift, dann tritt der sogenannte ,Tod“ und mit ihm
eine Aenderung des Bewusstseinsinhaltes ein. Die den menschlichen In-
dividuen eigenen Bewegungen verdndern sich damit in ,mechanische®
und ,chemische* Kraftdusserungen oder solche von niedrigsten Lebewesen
(Bakterien, Bazillen etc.). Kraft und Materie aber sind nach diesem Vor-
gang weder spurlos verschwunden, wie dies die materialistische Anschau-
ung voraussetzt, noch haben sie eine Zweiteilung erfahren, die der Tren-
nung von ,Leib* und ,Seele* des bibelfesten Gldubigen entsprechen
wiirde. Wenn die geformte Materie des ,Leichnams“ den mit dem
menschlichen Bewusstsein noch gesegneten Nebenmenschen vor Augen
ist, wie solite denn die wirkende Kraft, der ,Wille* verschwunden sein,
dessen Verkorperung die Materie doch darstellt2 Was berechtigt uns Staub-
geborne iiberhaupt dazu, von der belebten, organischen Natur unbelebte,
arorganische Daseinsformen abzusondern? Sind es nicht vielleicht nur
die Unvollkommenheit unserer Erkenntnisorgane und die Beschrinktheit
menschlicher Aufnahmsféhigkeit fiir die Objekte unserer Aussenwelt, die
uns den ruhenden Stein als ,leblose“ Masse erscheinen lassen? Ich selbst
bin im Laufe der Jahre zur Anschauung gelangt, dass auch die sogen.
leblosen Dinge ihren eignen, von dem menschlichen vielleicht graduell
verschiedenen Bewusstseinsinhalt besitzen konnen, was mit dem philo-
sophischen Leitsatz, dass die Materie eine Verkdrperung des Willens dar-
stelle, im schonsten Einklang steht.

Auf alle eingehendere Kritik der am Anfang genannten ,Lebens‘-
oder vielmehr ,Todes“anschauungen will ich gerne verzichten, weis$ ich
doch, dass wir uns hier in dem vogelfreien, meistumstrittenen Gebiete
der Metaphysik bewegen, wo der Beweis irgend einer These schlechter-
dings zu den Unmoglichkeiten zihlt. Ich habe damit also nur meine per-
sonliche Stellungnahme kundgegeben und werde mich weohl hiiten, sie
meinen lieben Nebenmenschen aufzudridngen, eingedenk des Spruches,
dass es dem Esel niemals gelingen werde, den Ochsen von der Giite der
Disteln zu iiberzeugen! Jacob Hess.

Aus der freigeistigen Bewegung.

Basel. Monistenbund. (Verspitet mitgeteilt.) Auch Basel hat, wie
alljahrlich, seine Sonnwendfeier, diesmal am 23. Dez. im Rest. zur ,Migd*
gehabt, und sie darf wohl als eine der gelungensten und gemiitlichsten
bezeichnet werden. Etwa 40 erwartungsfrohe Kindergesichter vereinigten
sich um den Feuerbaum, dessen symbolische Bedeutung ihnen H. Schaub
erklirte. Die gemeinsame Erfrischung mit einer Tasse Schokolade wurde
ihnen durch Hr Fluhbacher mit einem Mirchen ,Die Kriegsfahrt der Tiere“
gewiirzt. Nachher gelangte eine gelungene Szene ,Das letzte Stiindlein
des Jahres“ von den Schiilern des Jugendunterrichtes zur Auffiihrung und
zuleizt teilte ,Feya“ jedem eine kleine Gabe aus, die Herz und Mund
erfreute.

Der 2te, fiir die Erwachsenen reservierte Teil, vereinigte eine schone’
Anzahl Gesmnungsfreunde am gemeinsamen Nachtessen und viele stellten
sich spdter noch ein. Reichen Genuss boten die vielen musikalischen
und deklamatorischen Darbietungen ernsten und heitern Inhalts. Eine’
Tombola sorgte fiir willkommene Abwechslung. Nur zu rasch war die
Stunde der Trennung herangeriickt aus der jedermann befriedigt nach
Hause ging.. Den opferwilligen Spendern sei an dieser Stelle noch herz- .
lich gedankt.

Warum organisieren sich die Freidenker?
(Fortsetzung.)
Sehen wir uns rasch die Hauptaufgaben an, die sich der

Schweizerische Freidenkerbund laut seinen neuen Satzungen
stellt.)
Es ist in erster Linie diese:

»Die Verbreitung einer wissenschaftlich begriindeten
Weltanschauung und einer dogmenfreien Ethik im Volke.“

Und warum?

Warum wollen wir Wissen verbreiten ? Warum liegt uns
an der Verbreitung einer von der kirchlich-christlichen Ethik
abweichenden Lebensauffassung so viel?

Man hiélt uns Freidenker in weiten Kreisen bloss fiir Be-
kdampfer des Gottesglaubens. Und es gibt in der Tat Leute
genug, die sich fiir Freidenker halten, nur weil sie nicht an
einen personlichen Gott glauben. Damit aber ist’s nicht ge-
tan. Der Glaube an sich mag so viel wert sein wie der Un-
glaube an sich, der Unglaube so stark oder so gar nicht auf
die Lebensfithrung des Menschen einwirken wie der Glaube.
Und damit haben wir gleich den Kernpunkt:

Die Frage nach der religidsen Anschauung, nach dem
Gottesglauben ist im tiefern Grunde nicht eine religiose, son-
dern eine ethische Frage; die Freidenkerbewegung ist eine
ethische Stromung und wendet sich nur insofern gegen reli-
giose Anschauungen, als diese die sittliche Funktion, die ihnen
zugeschrieben wird, nicht ausiiben, nicht die snthche Hand-
habe sind, als welche sie ausgegeben werden.

Ein morsches Geldnder iiber einem Abgrunde ist gefihs-
licher als kein Geldnder. Man stiitzt sich darauf und fillt mit
ihm. Hat man kein Geldnder, so weiss man, dass man sich
auf seine eigenen Beine, sein eigenes Herz und seinen eigenen
Kopf zu verlassen hat.

Was nun die christlich-kirchliche Religion anbelangt, stehen
wir demnach vor der Frage:

Hat der Glaube an einen personlichen Gott an das Jen-
seits, an die Gottlichkeit Christi, an Maria als die unbefleckte
Mutter Jesu, an die Wunder etc. die Bedeutung einer sitilichen
Macht? Das heisst: Zeichnen sich die Glaubigen dieses Glau-
bens im- aligemeinen durch eine tiefere Erfassung und sitt-
lichere Gestaltung ihres Lebens aus? Sind sie wahrhaftiger,
wohltdtiger, friedlicher, versohnlicher, arbeitsamer? Kéampfen
sie mit grosserem sittlichen Ernste gegen Eitelkeit, Tragheit,
Selbstsucht, Sinnlichkeit als die andern?

Wenn ja, dann ist es nicht nur sinnlos, sondern ein grosses
Unrecht, diesen Glauben zu bekdmpfen, wenn auch die Wurzeln
dieses Glaubens ihre Nahrstoffe nur aus der menschlichen
Einbildungskraft und nicht aus der sichtbaren Wirklichkeit
beziehen; denn auf die Friichte kommt es an, die der Baum
liefert.

Wie steht es nun aber in ethischer Hinsicht mit den Glau-
bigen der christlich-kirchlichen Mystik? Was lehrt uns die
Geschichte 2 Was lehrt die Statistik, was lehrt der Alltag
mit seinem Handel und Verkehr und seinen zahllosen Ver-
bindungen zwischen Mensch und Mensch? Und endlich: Was
lehrt der Krieg ?

Die Geschichte lehrt, dass durch Jahrhunderte hindurch
gerade an den Stitten ausschliesslich kultischen Charakters,

*) Dieselben Ziele strebt der Schweizerische Monistenbund (S. M. B.) an.



	Der Tod

