
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 2 (1916)

Heft: 23

Artikel: Der Tod

Autor: Hess, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


92 DER SCHWEIZER FREIDENKER

Menschen gewesen ist, die einst Abertausende, in denen ein
Fünklein Vernunft aufzuflackern wagte, in die Folterkammer
und auf den Scheiterhaufen bringen liess, und die heute noch
allem, was Fortschritt, Befreiung, Entwicklung bedeutet, den
Fuss auf den Nacken setzt, wo es irgend in ihrem
Machtbereiche liegt.

Seid ihr innerlich von der Sklaverei der Kirche frei
geworden, so habet den Mut, es zu bekennen. Den Austritt aus
der Kirche fordern wir von euch Es ist das Gebot der
Redlichkeit, das zu erfüllen eure Pflicht ist euch selber gegenüber,
Pflicht gegenüber dem ringenden Menschengeiste und auch
Pflicht gegen die Kirche, der am Ende mit eurer papiernen
Zugehörigkeit ebenfalls nicht gedient ist.

Wollte jemand einwenden, er gehöre der Kirche an nicht
wegen ihrer Dogmen von Gott, Jenseits usw., sondern wegen
der sittlichen Forderungen, die die Religion enthalte, dem

entgegnen wir:
Wir bestreiten nicht, dass die Religionen (nicht etwa nur

die christliche) wertvolle sittliche Grundsätze enthalten. Allein
diese sind nicht Urschöpfungen der Religionen, sondern sie
haben sich im Gesellschaftsleben herausgebildet, wie ja alle
Gesetze der Erfahrung nachhinken. Dann sind sie von den

Religionen übernommen und su Gunsten des Dogmen- und
Zeremonienkrams gänslich vernachlässigt worden.

Indem wir das schreiben, übersehen wir keineswegs, dass

es Geistliche gibt, die in erzieherischer und sozialer Hinsicht
vieles leisten und die ganze religiöse Mystik nur noch im
bildlichen Sinne verstanden wissen möchten. Selbstverständlich
gilt nicht diesen unser Kampf, sondern dem verknöcherten
kirchlichen System, der Kirche als lebens- und wissensfeindlicher

Macht, der Kirche als Stützerin des Kastenwesens, der
Kirche als dem mittelalterlichen Monstrum, das für die sozialen,
sittlichen und geistigen Neuwerdungen unserer Zeit kein
Verständnis hat.

Wenn wir mit unserer Forderung jetzt, während des

Krieges, an euch, unbefreite Gesinnungsgenossen, gelangen,
90 tun wir es, weil gerade der Krieg zeigt, wie es mit dem
sittlichen Ernste der Kirche, dieser scheinheiligen Vertreterin
der Religion bestellt ist!

Der Krieg — eine göttliche Einrichtung, so sagt die Kirche.

Kriege bis ans Ende der Welt — eine Weissagung des

Evangeliums; „Denn wenn es auf Erden keine Kriege mehr
gäbe, dann wäre die Weissagung des Evangeliums falsch, die
viele und grosse Kriege bis zum Ende der Zeiten prophezeit"
hat der „Schweizer Freidenker" s. Z. den „Stimmen der Zeit"
(ehemals Maria Laacher Stimmen) nachgeschrieben.

Abgesehen davon: Ist es nicht ein trauriges Schauspiel,
wie jedes der kriegführenden Völker glaubt, Gott für sich gegen
die andern, die ja auch Christen, Kinder desselben Gottes sein

sollen, mobil machen zu können? Kann man da noch von
einem religiösen oder von einem sittlichen Ernste reden? Ist
das eine Religion der Liebe, die den Krieg nicht nur billigt,
sondern ihn als göttliche Einrichtung bis zum Ende der Zeiten

voraussagt?
Warum müht sich der Klerus, die Notwendigkeit des

Krieges religiös zu begründen Aus welchem andern Grunde
als aus Liebedienerei zu den kriegführenden Regierungen, um
diese der Kirche zu verpflichten — Wir brauchen darauf nicht
näher einzugehen, das ist ein offenes Geheimnis.

Der Krieg ist eine ungeheure Anklage gegen die in
ihrer Mission als Vertreterin der Liebes- Religion völlig
versagenden Kirche;

Der Krieg ist das blutige Zeugnis für das gänsliche
Unvermögen der religiösen Ethik, die Menschen im Sinne
einer Veredlung ihres Empfindens su beeinflussen;

Der Krieg im Namen Gottes beweist uns, dass wir diè
Mensehen von dem Glauben an das Phantom Gott erlösen
müssen, wenn ihnen einst der grosse hriede werden soll.

Die Kirche spielt in diesem Kriege eine traurige Rolle! Nicht
genug dass die Völker sich von Staates wegen hinmorden,
nicht genug, an dem namenlosen Elend! Sie müssen sich
noch dazu sagen lassen, dass der Krieg die in väterlicher Liebe
geschwungene Peitsche Gottes sei und sollen noch dafür danken,
dass dieser Gott so unmenschlich, so ganz und gar ungöttlich,
wahllos unter den Besten wie unter den Schlechtesten, wütet!

Nennt man das Religion?
Nennt man das Göttlichkeit?
Wem jetzt nicht die Schuppen von den Augen fallen, dem

ist nicht zu helfen.
Ihr aber, die ihr einsehet, welch frevelhaftes Spiel mit den

Menschen getrieben wird, erhebet euch in Masse zu flammendem

Protest gegen eine Kirche, die euch einesteils zum Glauben
an blöde Märchen veranlassen will, das vernünftige Denken
bekämpft und, anstatt dem Gebote der Liebe Nachdruck zu
verschaffen, ewigen Krieg predigt!

Welches aber ist der einzige wirksame Protest wie könnte
man anders protestieren als

durch den Austritt aus der Kirche,
die einem so ganz und gar nichts mehr zu geben hat,
die so ganz und gar versagte, wo man noch meinte, hoffen
zu können,
die so ganz und gar dem besten Teil ihrer Lehre untreu
geworden ist.

Tretet aus in Masse! unsere Bundesverfassung und
folgerichtig jede Kantonsverfassung schützt euch, indem sie Glaubensund

Gewissensfreiheit gewährleistet; mit Rat stehen euch die
Vorstände des Schweiz. Freidenkerbundes, und des Schweiz.
Monistenbundes (Basel;, sowie die Zentralstelle der freigeistigen
Vereinigungen in der Schweiz, [die Redaktionen des „Schweizer
Freidenker", Zürich und der Libre Pensée, Lausanne] zur Seite.
Uns gilt es, eine kräftige Organisation zu schaffen, um in den

von der reaktionären Kirche für die Zeit nach dem Kriege
angekündigten Kulturkampf wirksam eingreifen zu können und

um unsern Forderungen Nachdruck zu verschaffen, die da —
kurz zusammengefasst heißen:

Erziehung der Jugend und des Volkes zur Friedlichkeit,
Krieg dem Kriege!

Verbreitung des Wissens unter der Jugend und dem
Volke, zur Förderung des Wahrhaftigkeitssinnes.

Befreiung der Schule, der Familie und des öffentlichen
Lebens von konfessionellen Einflüssen ;

Förderung eines dogmenfreien ethischen Unterrichtes
in Schule und Haus.

Trennung von Kirche und Staat.

"Förderung der sozialen Wohlfahrt!

Gesinnungsfreunde, vergesset unseren Pressefonds nicht!

Der Tod.
Ein Schatten ist der Tod, der mit dem Tage,
Dem sinkend in, zur Riesengrösse steigt.
So gross, dass jeder sich vor ihm verneigt
Und düstern Sinns anhebt die Trauerklage.
Doch wenn der kühne Sinn ins Künft'ge dringt,
Sieht er GefaIPnes glanzvoll auferstehen,
In andren Formen seinen Kreislauf gehen,
Dass hell der Ewigkeiten Pulsschlag klingt I

Einst drängte es mich, den geheimnisvollen Schleier zu lüften, der,
wie beim verschleierten Bild von Sais, das seltsame Rätsel des Todes
umdüstert.

Ich ging darum hin, mir bei frommen Christen darüber befriedigenden
Aufschluss geben zu lassen und erhielt von ihnen unter andächtigem
Augenaufschlag die Kunde, der Tod bedeute den Uebergang der mensch-



DER SCHWEIZER

lichen Wesen aus dem sinnlichen, sündhaften Leben im irdischen Jammertal

in ein übersinnliches Dasein hoch oben im Himmel für die Guten und
in flammenden Schrecken der Hölle für die Schlechten und Uebeltäter.
Da jedoch die moderne Wissenschaft den Dualismus der realistischen
Trennung in Körper und Seele ablehnt, konnte mich diese Antwort nicht
befriedigen.

Daraufhin zog ich einen materialistischen Freigeist zu Rate. Der
erklärte mir im Brustton der Ueberzeugung die Lächerlichkeit der
altersgrauen, christlichen Anschauungen und behauptete, der Tod bedinge ein
vollständiges Aufhören aller Lebensfunktionen. Weil aber die Gelehrten
die geheime Triebfeder aller Veränderungen nicht aufzufinden vermochten,
konnte ich mich mit der materialistischen Anschauungsweise ebenfalls
nicht befreunden.

Um endlich eine Lösung der mich stark beschäftigenden Angelegenheit

zu finden, vertiefte ich mich in das Studium der Lehren des grossen
Buddha. Darin wird bestimmt die These verfochten, dass der Mensch,
nachdem er durch tugendhaftes, heiliggemässes Leben die jenseits des
Todes der Menschen harrende, lange Kette der Seelenwanderungen
abgeschnitten, ins Parinirwana eingehe, in einen Zustand ewiger Ruhe, wo
Geburt und Alter, Leiden, Krankheit und Tod keinen Einfluss mehr
ausüben. Ein solches Bekenntnis könnte indessen in einem dem unsrigen
ähnlichen Gesellschaftsstaate nur eine Religion der Vornehmen bilden,
weil die dazu erforderliche, tiefe Mediation nur von Menschen geübt
werden kann, welche den ihnen zukommenden Teil der Arbeitslast glücklich

auf andere Schultern abzuwälzen vermocht haben.
So kam ich denn schliesslich dazu, über die rätselhafte Sache selber

nachzudenken und mir folgende Anschauung zu bilden:
Alle die geheimnisvollen Kräfte, welche in der Materie verkörpert

in ewigem Wechsel ungezählte Formen schaffen und vergehen lassen,
fassen wir unter dem Gesamtbegriff „Willen" zusammen. Durch das
Bewusstsein wird uns die Erkenntnis eines „bewussten, objektivierten
Willens" vermittelt. Bei dem Vorgang aber, der von der Masse gemeinhin

als „Tod" kennzeichnet wird, verändert sich ein Einzelindividuum der
Daseinsform „Mensch" derartig, dass es von andern Individuen dieser
Art nicht mehr als solches erkannt werden kann. Bedingt wird diese
Veränderung dadurch, dass der Konzentration von Kräften, der Zusammenziehung

und Ausdehnung der Luftmaterie vergleichbar, eine Dekonzentration,

ein Zerfallen dieser Kräfte folgt. Wenn dieser Zerfall soweit
vorgeschritten ist, dass er die Nervenenden, welche die Herzmuskulatur in
Bewegung setzen, ergreift, dann tritt der sogenannte „Tod" und mit ihm
eine Aenderung des Bewusstseinsinhahes ein. Die den menschlichen
Individuen eigenen Bewegungen verändern sich damit in „mechanische"
und „chemische" Kraftäusserungen oder solche von niedrigsten Lebewesen
(Bakterien, Bazillen etc.). Kraft und Materie aber sind nach diesem

Vorgang weder spurlos verschwunden, wie dies die materialistische Anschauung

voraussetzt, noch haben sie eine Zweiteilung erfahren, die der Trennung

von „Leib" und „Seele" des bibelfesten Gläubigen entsprechen
würde. Wenn die geformte Materie des „Leichnams" den mit dem
menschlichen Bewusstsein noch gesegneten Nebenmenschen vor Augen
ist, wie sollte denn die wirkende Kraft, der „Willeu verschwunden sein,
dessen Verkörperung die Materie doch darstellt? Was berechtigt uns Staub"
geborne überhaupt dazu, von der belebten, organischen Natur unbelebte,
ai organische Daseinsformen abzusondern Sind es nicht vielleicht nur
die Unvollkommenheit unserer Erkenntnisorgane und die Beschränktheit
menschlicher Aufnahmsfähigkeit für die Objekte unserer Aussenwelt, die
uns den ruhenden Stein als „leblose" Masse erscheinen lassen? Ich selbst
bin im Laufe der Jahre zur Anschauung gelangt, dass auch die sogen.
leblosen Dinge ihren eignen, von dem menschlichen vielleicht graduell
verschiedenen Bewusstseinsinhalt besitzen können, was mit dem
philosophischen Leitsatz, dass die Materie eine Verkörperung des Willens
darstelle, im schönsten Einklang steht.

Auf alle eingehendere Kritik der am Anfang genannten „Lebens"-
oder vielmehr „Todes"anschauungen will ich gerne verzichten, weiss ich
doch, dass wir uns hier in dem vogelfreien, meistumstrittenen Gebiete
der Metaphysik bewegen, wo der Beweis irgend einer These schlechterdings

zu den Unmöglichkeiten zählt. Ich habe damit also nur meine
persönliche Stellungnahme kundgegeben und werde mich wohl hüten, sie
meinen lieben Nebenmenschen aufzudrängen, eingedenk des Spruches,
dass es dem Esel niemals gelingen werde, den Ochsen von der Güte der
Disteln zu überzeugen! Jacob Hess.

Aus der freigeistigen Bewegung.

Basel. Monistenbund. (Verspätet mitgeteilt.) Auch Basel hat, wie
alljährlich, seine Sonnwendfeier, diesmal am 23. Dez. im Rest, zur „Mägd"
gehabt, und sie darf wohl als eine der gelungensten und gemütlichsten
bezeichnet werden. Etwa 40 erwartungsfrohe Kindergesichter vereinigten
sich um den Feuerbaum, dessen symbolische Bedeutung ihnen H. Schaub
erklärte. Die gemeinsame Erfrischung mit einer Tasse Schokolade wurde
ihnen durch Hr Fluhbacher mit einem Märchen „Die Kriegsfahrt der Tiere"
gewürzt. Nachher gelangte eine gelungene Szene „Das letzte Stündlein
des Jahres" von den Schülern des Jugendunterrichtes zur Aufführung und
zuleizt teilte ,Feya" jedem eine kleine Gabe aus, die Herz kund Mund
erfreute.

FREIDENKER 93

Der 2 te, für die Erwachsenen reservierte Teil, vereinigte eine schöne
Anzahl Gesinnungsfreunde am gemeinsamen Nachtessen und viele stellten
sich später noch ein. Reichen Genuss boten die vielen musikalischen
und deklamatorischen Darbietungen ernsten und heitern Inhalts. Eine'
Tombola sorgte für willkommene Abwechslung. Nur zu rasch war die
Stunde der Trennung herangerückt aus der jedermann befriedigt nach
Hause ging. Den opferwilligen Spendern sei an dieser Stelle noch herzlich

gedankt.

Warum organisieren sich die Freidenker?
(Fortsetzung.)

Sehen wir uns rasch die Hauptaufgaben an, die sich der
Schweizerische Freidenkerbund laut seinen neuen Satzungen
stellt.*)

Es ist in erster Linie diese:

„Die Verbreitung einer wissenschaftlich begründeten
Weltanschauung und einer dogmen freien Ethik im Volke."

Und warum?
Warum wollen wir Wissen verbreiten? Warum liegt uns

an der Verbreitung einer von der kirchlich-christlichen Ethik
abweichenden Lebensauffassung so viel?

Man hält uns Freidenker in weiten Kreisen bloss für Be-

kämpfer des Gottesglaubens. Und es gibt in der Tat Leute

genug, die sich für Freidenker halten, nur weil sie nicht an
einen persönlichen Gott glauben. Damit aber ist's nicht
getan. Der Glaube an sich mag so viel wert sein wie der
Unglaube an sich, der Unglaube so stark oder so gar nicht auf
die Lebensführung des Menschen einwirken wie der Glaube.
Und damit haben wir gleich den Kernpunkt:

Die Frage nach der religiösen Anschauung, nach dem
Gottesglauben ist im tiefern Grunde nicht eine religiöse,
sondern eine ethische Frage; die Freidenkerbewegung ist eine
ethische Strömung und wendet sich nur insofern gegen
religiöse Anschauungen, als diese die sittliche Funktion, die ihnen
zugeschrieben wird, nicht ausüben, nicht die sittliche Handhabe

sind, als welche sie ausgegeben werden.
Ein morsches Geländer über einem Abgrunde ist gefährlicher

als kein Geländer. Man stützt sich darauf und fällt mit
ihm. Hat man kein Geländer, so weiss man, dass man sich
auf seine eigenen Beine, sein eigenes Herz und seinen eigenen
Kopf zu verlassen hat.

Was nun die chrisllich-kirchliche Religion anbelangt, stehen
wir demnach vor der Frage:

Hat der Glaube an einen persönlichen Gott, an das
Jenseits, an die Göttlichkeit Christi, an Maria als die unbefleckte
Mutter Jesu, an die Wunder etc. die Bedeutung einer sitilichen
Macht? Das heisst: Zeichnen sich die Gläubigen dieses Glaubens

im allgemeinen durch eine tiefere Erfassung und
sittlichere Gestaltung ihres Lebens aus? Sind sie wahrhaftiger.
wohltätiger, friedlicher, versöhnlicher, arbeitsamer? Kämpfen
sie mit grösserem sittlichen Ernste gegen Eitelkeit, Trägheit,
Selbstsucht, Sinnlichkeit als die andern?

Wenn ja, dann ist es nicht nur sinnlos, sondern ein grosses
Unrecht, diesen Glauben zu bekämpfen, wenn auch die Wurzeln
dieses Glaubens ihre Nährstoffe nur aus der menschlichen
Einbildungskraft und nicht aus der sichtbaren Wirklichkeit
beziehen ; denn auf die Früchte kommt es an, die der Baum
liefert.

Wie steht es nun aber in ethischer Hinsicht mit den
Gläubigen der christl ich -kirchlichen Mystik? Was lehrt uns die
Geschichte Was lehrt die Statistik, was lehrt der Alltag
mit seinem Handel und Verkehr und seinen zahllosen
Verbindungen zwischen Mensch und Mensch? Und endlich: Was
lehrt der Krieg

Die Geschichte lehrt, dass durch Jahrhunderte hindurch
gerade an den Stätten ausschliesslich kultischen Charakters,

*j Dieselben Ziele strebt der Schweizerische Monistenbund (S. M. B.) an.


	Der Tod

