
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 2 (1916)

Heft: 8

Artikel: Wesen und Ziele des Freidenkertums

Autor: K. M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30 DER SCHWEIZER FREIDENKER

Je zahlreicher unsere Gesinnungsfreunde sich handelnd
an unsern Bestrebungen betätigen, umso grösser ist die
Ansicht auf Erfolg. Erfolg nennen wir die Zurückdrängung der
Unwissenheit, die Verbreitung von Kenntnissen und Erkenntnissen

über Natur und Menschenleben in immer weiteren
Schichten, Erfolg nennen wir jeden Schritt, der in der Richtung

zur sittlichen Freiheit des Menschengeschlechtes getan
wird.

Der Fortschritt ergibt sich nicht von selber; Menschen
sind die treibenden Kräfte. — Lasst uns im kleinen Kreise
schaffen und Ursache sein! Die auslaufende Welle der
Wirkung wird spürbar sein im Grossen

Nähere Auskunft über die Art der gewünschten Vorträge
usw. erteilt die Redaktion des Blattes bereitwillig.

Nur zwei Tugenden gibt's; o wären sie immer vereinigt;
Immer die Grösse auch gross, immer die Grösse auch gut.

Schiller.

Wesen und Ziele des Freidenkertums.
(Korresp. aus Luzern Die erst kürzlich gegründete „ Ortsgruppe

Luzern des schweizerischen Freidenkerbundes" hat sich zum Ziele
gesetzt, durch freies Denken auf naturwissenschaftlicher Grundlage eine den

Verstand und das Gemüt in gleicher Weise befriedigende Welt- und

Lebensauffassung anzustreben und eine vorurteilslos erfasste Wirklichkeit
als einzige Führerin in allen Fragen der Zivilisation und der Kultur
anzusehen. Als erste und wichtigste Bedingimg für eine gesunde geistige
und sittliche Fortentwicklung des Volkes gilt dem Freidenker die innere
Wahrhaftigkeit. In welch bedenklichem Grade diese heutzutage mangelt,
beweist schon die Tatsache, dass meist jede einsichtsvolle Kritik fehlt für
das Unwürdige und Unhaltbare der bestehenden Zustände, welche, noch

stark in den Fesseln mittelalterlicher Denkungsart liegend, einen grellen
Widerspruch bilden gegen die Resultate der ständig fortschreitenden
Natur- und Erkenntniswissenschafterl. Der Freidenker steht ganz und gar
auf dem Boden der heute sich überall durchsetzenden metaphysikfreien
wissenschaftlichen Denkweise, indem er bei der Erklärung aller Vorgänge
in der Natur und im Menschenleben von angeblichen Eingriffen
überempirischer, übersinnlicher, übernatürlicher, d. h. metaphysischer Wesen

und Kräfte gänzlich absieht, daher alles, was ist und was geschieht, aus

diesseitigen, natürlichen, erkennbaren Ursachen zu begreifen sucht, daher
solche Zusammenhänge, welche der gesunde Menschenverstand in seiner

gegebenen Beschränkung niemals zu begreifen vermag, gar nicht noch
durch Unerklärlicheres zu erklären versucht und den Tummelplatz für
Phantasie auf das Gebiet der schonen Künste beschränkt. Unter
Ablehnung alles Geister- und Wunderglaubens gelangt er zu der unumstöss-
lichen Überzeugung, dass es in der Welt überall mit natürlichen Dingen
zugeht, dass übernatürliche Voraussetzungen in den Köpfen nur Konfusion
und Unheil anzurichten vermögen, und dass vieles jetzt noch Unbegreifliche,

soweit es für unsere Naturbeherrschung und Lebensgestaltung
wichtig ist, allmählich sich dem vorurteilslos forschenden Geiste noch

erschliessen wird. Bei prinzipieller Ablehnung aller Ubernatürlichen
Offenbarungen und Gesetzgebungen ist gerade die Einsicht in die natürliche
Verkettung von Ursachen und Wirkungen geeignet, ein um so stärkeres
Verantwortlichkeitsgefühl für eine immer höhere und reichere Gestaltung
des geistigen und sittlichen Lebens zu erwecken und zu unausgesetztem
Streben nach Vervollkommnung und Veredelung zu begeistern ; denn
nichts schafft auch höhere Befriedigung, als das vollkommen
Selbsterrungene, das sich zugleich vor dem gesunden Menschenverstände
verantworten lässt. Frei von Dogmatismus und Fanatismus, postuliert der
Freidenker eine unbedingte Freiheit und weitestgehende Toleranz in
Glaubenssachen und macht zugleich Front gegen den Zwiespalt, welchen
die verschiedenartigen Konfessionen in unser Volksleben hineintragen.
Das Freidenkertum stellt sich dar als das bewusste Streben denkender
Menschen, unbefangen von Vorurteilen die Wirklichkeit immer vollkommener

zu erfassen, sich an die zu erkennenden natürlichen und sozialen

Lebensbedingungen immer besser anzupassen und unter Benutzung des

durch Natur- und Kulturgeschichte gewonnenen Verständnisses der Welt
und des Lebens, vor allem auch unter Hochhaltung der Entwicklungsidee'
ohne Jenseitsglauben frei zu denken und im allgemeinsten Interesse das

Gute zu wollen.
Die junge Freidenkergruppe in Luzern betätigte sofort an den

Vereinsabenden ein reges geistiges Leben durch Abhaltung von Vorträgen
über historische, aktuelle und sogar lokale Themata, an welche sicu. freie

Diskussionen anschlössen. Samstag, 8. April, brachte Herr E. Brauchlin,
Redaktor des „Schweizer Freidenker-, einen inhaltsvollen Vortrag über
„Wesen und Ziele des Freidenkertums" in welchem er sich in
allgemeinverständlicher und formvollendeter Weise darüber verbreitete, dass das
Wesen des Freidenkertums die Wahrhaftigkeit und das Ziel die Befreiung
der Menschen von der Sklaverei jeglicher Art sei. Einige Gedanken
daraus seien hier wiedergegeben:

Das schlimmste Übel, ja die Wurzel und der Nährgrund aller andern
Übel, die wir als Sklaverei bezeichnen, ist die geistige Sklaverei. Sie
hat im Laufe der Jahrhunderte das ganze Leben mit ihrem giftigen,
ungesunden Wesen umsponnen und durchtränkt; sie zu bekämpfen muss
daher unser Hauptstreben sein. Hätte die Kultur ehrliche geistige Führer
gehabt, so stünden wir nicht da,, wo wir heute infolge erzwungener
Niederhaltung der geistigen Kräfte stehen: im rotdampfenden Schlamme
der vertiertesten Barbarei, nicht stünde die Masse des Volkes so tief
drin im wirtschaftlichen, geistigen und auch sittlichen Elend. Der Mensch
war kraft seiner Geistesbeschaffenheit nicht zur Sklaverei bestimmt. Erst
unter dem Zwang der herrschenden Verhältnisse ist er zum Sklaven
geworden; ihn wieder zu befreien, ist die gewaltige Aufgabe der kommenden

Geschlechter, ihm die Bahn frei zu machen zu seiner höchsten
Bestimmung! Der Mensch, der die Naturkräfte in seinen Dienst gezwungen,
tiefste Rätsel aufgedeckt hat, sollte er nicht seine höchste Bestimmung
haben, sich selbst einordnend in die tausend und tausend Zusammenhänge

im Dasein, sich selber eine höchste Bestimmung setzen!? Und
was könnte die anders sein als das unablässige heisse Streben nach den
letzten Erkenntnissen! Je mehr er die Ursachen der Erscheinungen
erkennt, desto freier fühlt er sich, und das Gefühl der geistigen Freiheit,
welche er sich selbst verdankt, schafft ihm die köstlichsten Augenblicke.
Nicht will er das Glück als ein Gnadengeschenk von Göttern oder Priestern.
Zwar fügt sich in der Erkenntnis nur langsam Stein an Stein; so
unergründlich tief und reich ist die Welt, dass immer auf dem Grunde
gelöster Rätsel noch rätselhaftere Dinge sich finden werden, wodurch eine
Vervollkommnungsmöglichkeit ohne Ende gegeben ist.

Zu allen Zeiten hat es Leute gegeben, welche aus der Unwissenheit
und aus den seelischen Nöten ihrer Mitmenschen Kapital schlugen, indem
sie angaben, in näherem Verkehr zu stehen mit allwissenden Göttern,
ihren Willen und ihre Absichten zu kennen, von ihnen in alle Geheimnisse

des Endlichen und Ewigen eingeweiht worden zu sein, und so die
geistige wie die moralische Herrschaft über das Volk gewannen. Sie
erfanden für das Volk den Wahn von Himmel und Hölle, Lohn und Strafe.
sie peinigten es mit Zweifeln darüber, was Gott wohlgefällig sei und
nicht, und so begann die geistige Sklaverei genau da, wo das Volk
glaubte, frei geworden zu sein: den Priestern gelang es, den Wissenstrieb

einzuschläfern mit Gebärden der völligen Sicherheit ihres Wissens
über Anfang und Ende und Alles. Gott überall, Gott im Schicksal, Gott
im Priesterwort. Und die Priester fügten ein unerwiesenes Dogma an
das andere; die Maschen ihrer Netze verengerten sich stets und endlich
durften sie es wagen, das selbständige Suchen nach Wahrheit als Zweifelsucht

und Ketzerei zu brandmarken und auf grausamste Weise zu
verfolgen. So hatte das Volk die Furcht vor den Naturgewalten eingetauscht
gegen die schlimmer quälende Ungewissheit über himmlischen Lohn und
ewige Martern jenseits aller Erfahrungs- und Beweismöglichkeit. Die
Folgen waren: Trägheit des Denkens und geistige Stumpfheit. Als willenloses

Werkzeug geistlicher und weltlicher Despoten hat das Volk das
Unerhörteste ertragen, Jahrtausende lang, bis auf den Krieg der Gegenwart

Für einen aus Menschlichkeitsgefühl und Vernunft hervorgegangenen
Frieden wäre die Kirche nicht zu haben. Sie bedarf des Krieges als der
Zuchtrute Gottes, zur Aufpeitschung des Volkes, dass es, von Ungeheurem
gequält, nicht Zeit finde, sich auf sich selbst zu besinnen, nachzudenken
über das, was es schon erlitten hat, dass es, verfolgt, gepeitscht,
geängstigt, nach irgend einem helfenden Arm, einem Hort sich umsehe; in
diesem Zustand wirft es sich der Kirche in die Arme; Zeiten, der Not
sind die Erntezeiten der Kirche; darum prophezeit, schafft und segnet
die Kirche die grosse Not! Ihr gilt daher in erster Linie unser Kampf;
sie ist es, welche das Volk in geistiger Unmündigkeit hält und gegen
alles, was Fortschritt, Entwicklung und Freiheit heisst, den alleräussersten
Widerstand versucht. Dabei weiss der Freidenker wohl, dass es nicht
genügt, Gott zu verleugnen, sondern dass es vor allem darauf ankommt,
die erlangten wissenschaftlichen Kenntnisse auch in Taten umzusetzen
und ohne kirchliche Leitung durch die Art seiner Lebensführung zu
beweisen, dass ihm die Augen aufgegangen sind, dass ihm das Leben etwas
Grösseres und Ernsteres ist, als es ihm vorher war, dass er als ein
wirkendes Atom im grossen Werdeprozess des Lebens auch das Seinige
beizutragen hat. Doch nur der ist berechtigt, Forderungen zu stellen,
der sie selber erfüllt. Deshalb erkennt der Freidenker als erstes Mittel
des geistigen und ethischen Fortschrittes die Selbsterziehung zum Denken
und zur reinen sittlichen Tat; dann erst ist die erzieherische Beeinflussung
anderer möglich und fruchtbringend.



DER SCHWEIZER FREIDENKER 31

Da aber ein Teil der Erziehung durch die Schule besorgt wird, ist
es unumgänglich notwendig, sein Augenmerk darauf zu richten, in
welcher Weise sie ihr Erziehungswerk auffasse. Wir leben in einer Zeit,
wo wir nicht mehr dulden dürfen, dass religiöse Sonderheiten den
Kindern als heilige Wahrheiten eingepauckt werden ohne Rücksicht darauf,
ob sie mit den Anschauungen, in denen die Kinder von ihren Eltern
erzogen werden, einig gehen oder ihnen zuwiderlaufen. Religionsunterricht
gehört nicht in die Schule. Da muss unser Kampf einsetzen und das ist

nun nicht der Kampf der Einzelnen, sondern der Gemeinschaft. Und das

gerade bringt uns die Notwendigkeit des Zusammenschlusses aller
freigeistigen Kräfte nahe. Wir müssen uns vereinigen, müssen zusammenarbeiten,

wenn wir unserm Ziele einen Schritt näher kommen wollen.
Worin' besteht die Macht der Kirche?

Nicht etwa in „religiösen Wahrheiten " nicht in der religiösen Moral,
sondern in der Kunst, die grosse Masse an sich zu ketten durch eine bis
ins Kleinste und Geringste dringende Organisation.

Allerdings besteht die Kette, die diese Organisation umschliesst, aus

jenen ungeheuren Drohungen und Versprechungen.
Solcher Mittel bedienen wir uns nicht, es ist uns auch nicht daran

gelegen, in möglichst kurzer Zeit auf die möglichs't hohe Zahl zu kommen,
um der Zahl, um der Macht willen. Wer zu uns kommt, soll in Tat und
Wahrheit Freidenker sein, soll wenigstens auf dem Wege dazu sein. Alle
die aber, die es geworden sind, die sollen sich zusammenschliessen wir
müssen eine Macht werden, wenn wir unserm Ziel: „Befreiung der
Menschen von der Sklaverei jeglicher Art" uns nähern wollen. Denn ungeheuer

viel ist da zu tun. Die Familie ist von der Einmischung der Priester,

die Schule von religiösem Zwang, der Staat von der Kirche zu
befreien. Wir dürfen unsere Mitmenschen nicht in unwürdigen sozialen
Verhältnissen verkommen lasseu, wir müssen ihnen helfen, ihr echtes
Menschentum zu erlangen, und endlich : Krieg müssen wir erklären dem

Kriege!,
Wir wollen der Nachwelt ein Besseres schenken, als wir empfangen

haben. Werdet nicht müde, für unsere freidenkerischen Ideale zu wirken ;

es gilt das Glück und die Würde des Menschen, es gilt die Zukunft
• K M.

Die römische Kirche als Gegnerin der Wissenschaft.
Von Hermann Jahn. (Fortsetzung.)

Doch leuchten aus dieser Geistesnacht um so glänzender jene Geisteshelden,

die den Mut fanden, endlich wieder das Banner der Wissenschaft
und freien Forschung zu erheben. Im Jahre 1543 war ein astronomisches
Werk im Druck erschienen, das den Titel trug: „De revolutionibus" oder
„Über die Umläufe und Bewegungen der Himmelskörper", und dieses
Buch sollte in der Tat eine geistige Revolution, eine Umwälzung der
Anschauungen hervorrufen, indem es den Grundirrtum beseitigte, der in der
Ansicht lag, als sei die Erde der Mittelpunkt des Weltalls. Das Werk
trug eine Widmung an den Papst Paul III. und durfte erst öffentlich
erscheinen, nachdem der Geistliche Osiander willkürlich einen einleitenden
Kommentar dazugeschrieben hatte, der indessen den wissenschaftlichen
Charakter des Werkes völlig änderte.

Während nämlich sein Verfasser Copernicus von der Wahrheit seiner
neuen Uehre, für die er ein Leben lang gearbeitet hatte, vollständig
überzeugt war (dass nämlich die Eide als Planet zugleich mit den übrigen
Planeten um die Sonne als Mittelpunkt des ganzen Systems sich bewege),
wurde durch diese Hinzusetzung erklärt, dass das neue System nur eine
rein hypothetische, unbewiesene Annahme sei, lediglich ein Versuch einer
möglichen Erklärung und mehr eine mathematische Spekulation, als eine
rein naturwissenschaftliche Arbeit. Diese tendenziöse, leicht durchschaubare

Entstellung einer wissenschaftlich klar erkannten Wahrheit geschah
lediglich in der Absicht, die ungeheuren Folgen zu umgehen, die sich
daraus für die kirchlichen Dogmen notwendigerweise ergeben mussten,
weil diese, wie die in der Bibel niedergelegten Naturbetrachtungen mit
der Bewegung der Erde ganz unvereinbar waren, ebenso wie die
Autorität der Bibel. Um diesen Widerspruch etwas zu verwischen und
„nicht die heiligen Worte zu verletzen", musste man eben der Wahrheit
ein Deckmäntelchen umhängen, weil sonst, wie ein Chronist damals
schrieb, „die Gemüter der Gläubigen durch solch paradoxe Lehren
verwirrt würden"; allein der geistsprühende, mit hinreissender Beredsamkeit
begabte Philosoph Giordano Bruno deckte diese Spitzfindigkeit auf und
machte sich zum unerschrockenen Verteidiger und Wanderredner für das
neue Weltsystem. Da das Originalwerk des Copernicus in etwas
schwerfälligem, nicht allgemein verständlichem Gelehrtenton geschrieben war,
wurde der geistvolle Philosoph von Nola bald zum Interpreten und
Ausleger der neu gefundenen Wahrheit für die grossen Massen ; mit glühendem

Eifer riss er die Schranken nieder, die der Entfaltung der Wissenschaft

entgegenstanden, zertrümmerte er die alte, irrige Anschauung von
der unbewegten Erde, zerstörte er den Wahn von den krystallenen
Kugelschalen des Himmelsgewölbes und den übersinnlichen Mächten, die die
Weltkörper bewegen sollten ; aber er ging noch weiter, als selbst Copernicus

und das macht seine eminente Grösse aus: Er erfasste das Weltall
nicht nur als wissenschaftliches Problem, sondern auch von der ästhetischen

Seite her, indem er die majestätische Grösse, wundervolle Schönheit und
erhabene Gesetzmässigkeit des Alls in begeisterter Rede dem Gefühle
näherzubringen suchte und die unerschöpflichen Reize und den hohen
Gewinn hervorhob, der sich daraus für das Gemütsleben ergibt. Mit
herrlichen Worten weiss er uns zu begeistern und seine Zuhörer hinzu-
reissen, wenn er sagt:

„Einzig ist der Himmel, der unermessliche Raum, das Universum, der
allumfassende Äther, in dem sich alles regt und bewegt. In ihm gibt es
zahllose Sonnen und zahllose Erden, die in wundervoller Harmonie nach
unwandelbaren Gesetzen ihre Sonnen umkreisen. Die unzähligen Welten
des Kosmos sind um nichts schlechter und nicht weniger bewohnt, als
unsere kleine Erde. Denn unmöglich kann ein vernünftiger Verstand sich
einbilden, dass jene fernen Welten, die doch ebenso und vielleicht noch
prächtiger sind als unsere, denen doch ebenso wie uns eine noch mächtigere

Sonne befruchtende Strahlen zusendet, unbewohnt seien und nicht
ähnliche, oder gar vollkommenere Bewohner trügen als die Erde. Die
zahllosen Welten des Alls sind alle von der gleichen Gestalt, demselben
Rang, denselben Kräften und denselben Gesetzen Untertan."

In diesen letzten bedeutungsvollen Worten besonders sind die
Grundgedanken des heutigen Monismus, der einheitlichen Weltanschauung, klar
ausgedrückt, die der Philosoph von Nola mit dem intuitiven Geistesblicke
des Genies vorausgesagt hat.

Ja noch mehr, er hat der Wissenschaft ihre Wege, Zwecke und Ziele
klar bestimmt und ihre Aufgaben vorgezeichnet!

„Schenke uns die Lehre von der Universalität der irdischen Gesetze
auf allen Welten und der Gleichheit aller kosmischen Stoffe Vernichte
die Theorien von dem V/eltmittelpunkt der Erde Zerschmettere die
überirdischen Mächte, die die Welt bewegen sollen und die Schalen der
sogenannten Himmelskugeln »

Öffne uns das Tor, durch welches wir hinausblicken können in die
unermessliche, einheitliche, ohne Unterschiede zusammengesetzte Sternenwelt,

zeige uns, dass die andern Welten im Äthermeere schwimmen, wie
die unsere Erkläre uns, dass die Bewegungen aller Welten aus inneren
Kräften hervorgehen, und lehre uns im Lichte solcher Anschauungen mit
sicherem Schritt vorwärts schreiten in der Erforschung und Erkenntnis
der Natur! Die Zeit wird kommen, wo alle sehen werden, was ich sehe!"

Dass dieser hervorragende Denker und Philosoph bald in den grössten
Gegensätzen zum herrschenden Dogmenglauben und dessen Vertretern
kam, lag auf der Hand. Es gelang der Kurie, sich seiner zu .bemächtigen
und als formellen Anklagepunkt gegen ihn die Beschuldigung vorbringen,
dass er in einer bitteren satirischen Schrift („Spaccio della bestia trion-
fante") die katholische Religion und die tyrannische Papstherrschaft geisselte.

Es war dies natürlich nur ein willkommener Vorwand, um den ver-
hassten Gegner mit gutem Grunde beseitigen zu können und mehr gegen
seine Weltanschauung, den freien Gedanken und die wissenschaftliche
Forschung gerichtet. Der von Giordano Bruno verteidigte Panthëismus
gipfelte in der Idee, dass Gott nicht, wie der metaphysische Dualismus
lehrte, als ein persönliches Wesen ausserhalb und über der Natur stehe,
sondern dass Natur und Gott eins sind, dass die Natur alles umfasse,
dass Gott gleichbedeutend sei mit der lebendig schaffenden Kraft in der
Natur, der Ursache der Atombewegung, der Gesetzmässsigkeif der
Erscheinungen, der grandiosen Harmonie im ganzen unendlichen Weltall.
Man mag darüber denken, wie man will, so ergibt sich doch, dass diese
Anschauung viel erhabener ist als die Vorstellung eines persönlichen Gottes

mit menschlichen Eigenschaften, nicht ausgenommen die menschlichen
Schwächen und Fehler. Damit aber war den Gegnern Brunos das Mittel
in die Hand gegeben, gegen den kühnen Philosophen die Anklage auf
Ketzerei, Gottlosigkeit und Schriftwidrigkeit zu erheben.

Aber der unerschrockene Vorkämpfer der Geistesfreiheit war weit
davon entfernt, seine Lehren zu widerrufen und als ketzerisch und teuflisch

abzuschwören, obwohl er wusste, dass ihm der Feuertod bevorstand;
vielmehr beharrte er mit unerschütterlicher Ruhe und edlem Stolze bei
den für wahr erkannten Anschauungen.

Am 17. Febr. 1600 bewegte sich durch die Strassen Roms ein
düsterfeierlicher Zug nach dem Campo fiore. Voran schritten die Dominikaner
mit der Standarte der Inquisition, laut betend und Busspsalmen singend;
sodann folgten die Frommen, worunter sich die angesehensten Bürger
befanden, zum Teil aus Frömmigkeit, zum grössern Teil aber aus Furcht
und- Staatsklugheit. Nun kam der zum Tode Verurteilte, mit einem langen
schwarzen Gewände bekleidet und barfuss; wenn ein Deliquent seine
Schuld eingestanden hatte oder ein Ketzer seine Irrlehre widerrufen hatte,
so genoss er die „grosse Gnade", vor der Verbrennung erdrosselt zu
werden ; in diesem Falle war das Bussgewand mit abwärts gerichteten
Flammen bemalt; bei denjenigen, die lebendig verbrannt wurden oder wie
der Ausdruck der damaligen Zeit lautete, „ bei gehendem Atem
eingeäschert" wurden, war das schwarze Gewand mit Teufelsfratzen und
aufwärts gerichteten Flammen bemalt. Feiste, blutgierige Mönche und elende
Schergen standen am Richtplatze, bereit, das unglückliche Opfer auf den
Scheiterhaufen zu zerren, wo es ad majorem dei gloriam (zur höheren
Ehre Gottes verbrannt wurde. Kann es eine greulichere Gotteslästerung

geben, als diese furchtbaren Ketzergerichte und der klerikale
Blutdurst, dem damals zahllose Menschen zum Opfer fielen, „deren unerhörte
Folterqualen ihren frommen, von christlicher Nächstenliebe erfüllten
Peinigern besonderes Vergnügen bereiteten." Prof. Ernst Hœckel bemerkt
dazu in den „Welträtseln" ganz richtig: «die ungläubigen Philosophen,
welche Beweise gegen das Dasein eines persönlichen Gottes sammelten,


	Wesen und Ziele des Freidenkertums

