
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 9

Artikel: Dieu le vent!

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tl. Schweiz. Landesbibliothek, Bern

I. Jahrgang Zürich, 1. Juli 1915 Nummer 9

Per Schwei
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit Freiheit Friede

Preis der Inserate:
Die einspaltige Petitzeile kostet 10 Rp.

Erscheint halbmonatlich
Postcheckkonto VIII 2578

Abonnements-Preis: Für die Schweiz Jährlich Fr. 3.— ;

Halbjährlich Fr. 1.50. Für das Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Dieu le veut!
Die unabsehbare Reihe von Kriegen zwischen Christenvölkern

ist das corpus delicti, das die christliche Glaubenslehre

der völligen Unfähigkeit, den Menschen sittlich zu
veredeln, einwandlos überführt. Die Zunahme der religiösen
Betätigung zu Kriegszeiten — die zur Hauptsache in der

Anrufung Gottes als des Schlachtenlenkers zu Gunsten des Volkes,
dem der Betende angehört, besteht — spricht nicht gegen
obige Behauptung, sondern ist im Gegenteil der klarste
Indizienbeweis dafür, dass Religion mit Sittlichkeit nichts zu tun

hat, vielmehr gegebenenfalls den allerunsittlichsten Handlungen
— so dem Kriege — den Schein des Rechtes, der Heiligkeit,
verleiht. Mag ein Krieg noch so offensichtlich vom Zaun
gebrochen sein — wie der gegenwärtige — noch so
imperialistische, selbstsüchtige, verwerfliche Zwecke verfolgen, man
proklamiert den „heiligen" Krieg oder, was dasselbe ist, den

Krieg „für Gott und Vaterland".
„Dieu le veut!" rief der Mönch Peter von Amiens durch

die Lande, und zu ungezählten Tausenden zogen die fanati-
sierten Haufen, die Kreuzfahrer, nach dem gelobten Lande,
um das heilige Grab den Ungläubigen, den mohammedanischen

Türken, zu entreissen. Heilste heisst die Parole „fürv

Gott und Vaterland", für den christlichen Gott natürlich! was
aber nicht hindert, dass die Christen Schulter an Schulter mit
ebendenselben Türken kämpfen, die 'noch immer die
unrechtmässigen Besitzer desselben heiligen Grabes sind. Auf
der andern Seite treffen wir dasselbe rührende Bild: Christen,
Buddhisten, Lamaisten, wohl auch Mosleminen und eine Menge
Verehrer anderer Götter, als Waffenbrüder. Schon diese
eigentümliche Zusammensetzung der Kampfgemeinschaften beweist
die jämmerlich nebensächliche Bedeutung des religiösen
Bekenntnisses, mit dem sonst so viel Aufhebens gemacht wird.
Und die Gebete um Gottes Hilfe zur Vernichtung des Feindes
verraten die vollständige Einflusslosigkeit der Religion auf das
sittliche Empfinden und Handeln des Menschen. Wenn dem
nicht so wäre, müssten diese Christenmenschen dßch gerade
kraft ihrer Religion den ungeheuerfr Widerspruch zwischen
der1 Verehrung eines Gottes, der sich „die Liebe" nennt, und
dem vorsätzlichen Mord, der vorsätzlichen Brandstiftung und
der andern im Kriege zu begehenden Verbrechen einsehen.
Aber sie sehen es nicht ein, sie glauben sogar ein Gott
wohlgefälliges Werk zu tun, wenn sie nur recht mörderisch in den
Reihen der „Feinde" wüten, sie erbitten sich gar Gottes Segen
dazu

Eine Religion aber, die solche Widersprüche zulässt, eine
Religion, die die Gewissensbildung so total vernachlässigt,
muss als sittlich bankrott erklärt werden und es ist nötig,
dass an ihrer Stelle andere Kräfte zu wirken beginnen; die

Jugend- und Volkserziehung muss auf anderer Grundlage
aufgebaut werden.

Auf den ersten Blick erscheint es als völlig rätselhaft, dass

gerade die Religion der Liebe so gar rein nichts über ihre
Gläubigen vermag. Sollte man bis heute den sittlichen Wert
der Liebe überschätzt haben? — Nein. Die Ursache der
seltsamen, eigentlich tragischen Erscheinung liegt nicht in der
religiösen Ethik, sofern man unter dieser die reine Forderung
der Liebe versteht, sondern viel mehr in der religiösen
Unterweisung, die das Volk seit Jahrhunderten durch seine

geistlichen Erzieher und Führer genossen hat: Zum blinden
Glauben ist es erzogen worden und nicht zur sittlichen
Tat! und das ist sein Verhängnis, wer weiss, auf wie lange
hinaus noch.

Wie kam das? und warum kam es so?

Es ist bekannt, dass die Urquelle des religiösen Empfindens

die Furcht und die Dankbarkeit sind: die Furcht vor
zerstörenden oder sonst geheimnisvoll wirkenden Naturgewalten

und Naturerscheinungen (Blitz, Donner, Hagel, Erdbeben,
Sonnenfinsternis, Krankheit, Tod, Wachstum etc.), die der naive
Naturmensch als Geister personifizierte und ihnen Menschengestalt

gab, und die Dankbarkeit für das Verschontwerden
vor Schaden und Unglück, das man der guten Gesinnung der

Naturgeister gegen die Menschen zuschrieb. Der Mensch
fühlte sich in völliger Abhängigkeit von diesen rätselhaften
mächtigen Wesen und ihren Launen. Durch Unterwürfigkeit,
schmeichelnde Worte und Geschenke suchte er sie gütig zu
stimmen oder ihren Zorn zu besänftigen. So entstanden die
Gebete und die Opfer. Da aber der Zorn der Götter auch

diejenigen traf, die nach menschlichem Ermessen nichts Übles

getan hatten, andere dagegen verschonte, die der Strafe würdig

gewesen wären, musste bei dem unwissenden Volke
notgedrungen der Glaube aufkommen, dass menschliches und
göttliches Gut und Böse nicht miteinander übereinstimmen;
es kam in eine beständige fieberhafte Angst hinein, ob es

wohl das Rechte treffe und quälte sich mit dem Verlangen,
den Willen der Götter zu erfahren. — Nun gab es aber auch
zu aller Zeit Leute, die aus den Schwächen und Nöten ihrer
Mitmenschen irgendwie Kapital schlugen, so auch Leute, die
unter der Vorgabe, mit den Göttern in näherem Verkehr zu
stehen, von ihnen in ihr Denken und Trachten eingeweiht
und zu Vertretern bei den Menschen bestimmt worden zu sein,
die geistige und moralische Herrschaft über das Volk erlangten.

Die Versuchung, die geistige Unmündigkeit und
Abhängigkeit der grossen Masse zu selbstischen Zwecken
auszunützen, lag nahe, und die Geschichte der Kulturvölker (in
erster Linie der christlichen) zeigt, wie wenig die „Mittler
zwischen Gott und Menschen" dieser Versuchung auch nur



36 DER SCHWEIZER FREIDENKER

zu widerstehen versuchten. Die Erhaltung, Ausbreitung und

die Erstarrung der Religion im Geiste der Furcht und.
Unterwürfigkeit wurde für den Klerus bald eine Macht- und Lebensfrage.

Da aber bei der zunehmenden Bildung nicht
ausgeschlossen war, dass das Volk begönne, sich die göttliche Ethik
nach den eigenen sittlichen Idealen zurechtzulegen, dass es,

so weit gekommen, sich aber auch nicht mehr würde zu

Handlungen benutzen lassen, die mit dem göttlichen Gebote in

Widerspruch stünden, mussle das Volk in der Unwissenheit
über den „ Willen Gottes11 erhalten bleiben. Gelang das, so

blieb den geistlichen und weltlichen Machthabern, wenn sie

zur Durchsetzung ihrer selbstsüchtigen Pläne des Volkes
bedurften — eines Volkes, das willig, sogar mit Begeisterung
mordete und sich morden liess — der Weg offen, ihre
Habsucht, ihre Tyrannenlaunen mit dem „Willen Gottes " zu
bemänteln: Also legten sie das Hauptgewicht der religiösen
Unterweisung nicht auf die Sittenlehre — nicht auf die

Fruchtbarmachung des religiösen Empfindens für das irdische
Dasein — sondern auf die Einprägung der Dogmen. Dabei

verlegten sie sich hauptsächlich auf die Suggerierung des

Gefühls völliger Abhängigkeit, persönlicher Wertlosigkeit, hüllten

Gott, der doch wenigstens ein sittliches Ideal hätte sein

sollen und als solches vielleicht auch eine sittliche Wirkung
gehabt hätte, so in Dunkel ein, dass gerade in sittlichen Fragen
das Volk nichts von Gott wusste und noch heute in beständiger

Angst leben muss, ob es mit seinem Verhallen den Willen
Gottes treffe oder nicht. Zu seiner Beruhigung nimmt es an,
dass die Priester mehr wissen, dass sie von Gott alles wissen
und ist glücklich — abermals zu seiner Beruhigung — sich
dem Willen der Priester fügen zu dürfen. Ihnen dienen ist
Gott gedient, ihnen gehorchen ist Gehorsam gegen Gott.

So hat sich die Kirche das Spiel leicht gemacht, sie hat
ihr nie versagendes „ Sesam, öffne dich " Ihr Zauberwort
heisst „Dieu le veut" und sie erreicht ihre grossen und kleinen
Zwecke.

Ich sagte „Priester" und „Kirche". Ich meine aber nicht
nur sie, sondern auch die weltlichen Grossen und gerade diese

kommen ja bei dem gegenwärtigen Kriege fast ausschliesslich
in Betracht. Es ist kein Zufall, dass Thron und Altar gut
zueinander stehen, bedürfen sie doch derselben Zauberformel,
um das Volk für ihre schlau verhüllten eigennützigen Zwecke

zu gewinnen, das gutgläubige Volk!!
„Dieu le veut!" — „Gott will es!"
Damit es den Menschen aber nicht einfalle, angesichts des

Sang eines alten Aegypters an die Sonne
oder Der „Sonnen Psalm

Von Otto Vogtherr.

„Ich begrüsse Dich, Sonne, Du mächtiges Gestirn Seit Jahren schon
bewundere ich, tagtäglich, Deine Macht und täglich sehe ich mehr und
mehr ein, dass Du doch wahrlich die Erzeugerin der Erde, mithin also

einzig und allein die Stifterin allen Lebens darauf bist. Und Deine
Werke, Du mächtige Lebensschafferin, sind ja auch so sichtbarer
und leichtbegreiflicher Natur

Wenn ich des Morgens anfange, Dich zu bewundern, wenn ich Dich
als rote Feuerkugel aus dem Meere aufsteigen sehe und wenn ich Dich
dann weiter verfolge auf Deiner Riesenbahn und sehe, wie Du des

Abends wieder im Meere versinkst und bedenke, was Du doch alles
schaffst während Deines Riesenlaufes, so wird mir klar, dass es überflüssig

ist, zu fragen „Wer hat denn die Sonne geschaffen ?"
Denn, wenn man das fragen wollte, so könnte man ja auch mit

demselben Recht fragen: „Wer hat denn den geschaffen, der die Sonne
schuf und den, der den Schöpfer der Sonne schuf usw.?" Und also

könnte man weiter fragen und käme zu keinem Ziele
Drum begnügen wir uns damit, anzuerkennen, dass Du die Stifterin

allen Lebens auf unserm Planeten Erde bist. Wir würdigen Deine
unendliche Kraft von Herzen und sehen unsere Nichtigkeit Dir gegenüber
ein. Wir hören nie auf, Deine grossartigen Werke zu bewundern,
solange Du uns von Deiner Wärme, so lange Du uns Leben verleihst.

ungeheuer Schrecklichen daran zu zweifeln, dass der gute Gott
so grausam mit den Menschen verfahren wolle, so legt man
ihnen diesen allfälligen Zweifel als ein Nachlassen der
göttlichen Gnade aus. Die Frage „können wir aus eigener Kraft
glauben, die Gebote halten und selig werden?" beantwortet
der katholische Katechismus nämlich so: „Nein, wir können
nicht aus eigener Kraft glauben, die Gebote halten und selig
werden, sondern wir bedürfen dazu der göttlichen Gnade."

Logischervveise führt der einfache Menschenverstand ein
Nachlassen der göttlichen Gnade auf ein an Gott begangenes
Unrecht zurück. Was hat man Unrechtes getan? Man hat

gezweifelt. Nun ist man fieberhaft bestrebt, die göttliche Gnade

zurückzugewinnen, man drängt den Zweifel zurück, man schreit
und überschreit den ketzerischen Verstand: „ Gott will es! " —
und man zieht „für Gott" und Vaterland in den Krieg.

Ja, wenn es Gott nicht wollte, — wenn wirklich nicht
Gott selber diesen Krieg gewollt hätte

wenn es den Gläubigen wie Schuppen von den Augen fiele,
dass ein Gott der Liebe diesen Krieg nicht hätte (vollen
können — wenn sie um das Albumenschliche wüssten, das

diese unsäglichen Greuel über sie gebracht hat
Sie wissen es nicht, und es fallen ihnen keine Schuppen

von den Augen. — Dieu le vieut.
Die weltlichen Grossen haben es gut verstanden, die

geistlichen Mittel zu ihren Zwecken zu verwenden.
Die Tyrannen reichen sich die Hände. — Sie lehren uns,

was wir tun sollten. Wenn es aber einst heissen wird :

Das Volk will es!,
dann wird es keinen Krieg mehr geben; das Volk wird den

Frieden, das irdische Glück wollen.
Und Tyrannen wird es dann auch keine mehr geben,

weder weltliche noch geistliche.
Wann wird der Geist des alten Mönches Ruhe finden

und verhallen sein düsteres, blutiges „Dieu le veut!"??

Zum 6. Juli 1915 :
Johannes Hus.

Am 6. Juli jährt sich zum 500. mal der Tag, an dem

Johannes Hus den Scheiterhaufen bestieg.
Kaum wird dieses Datums im Trubel der jetzigen Ereignisse

gedacht werden.
Und doch, welch gewaltiges Geschehnis! Und welche

noch viel gewaltigere Folgen!
Der theoretische Widerstand gegen die Kirche war nichts

Nun gibt es Menschen, die behaupten, es sei ein Unrecht, in Dir,
Du mächtige Sonne, die All-Lebensstifterin zu erblicken und Dir
Loblieder zu singen! Sie beschuldigen meine Ahnen eines grossen Irrtums,
in Dir ihren Gott erblickt zu haben Und Du bist doch wahrlich ein

einziger Gott, wenn wir — als vernünftige Menschen — dieses Wort
überhaupt noch anwenden dürfen. Gewiss „warum immer weiter
schweifen," wo doch der Beweis Deiner Kraft so nahe liegt! Die sich

einen Gott in Menschensgestalt geschaffen haben, den sie den Dreieinigen

nennen, geben selbst zu, dass ohne Dich kein Leben auf der Erde

möglich ist, aber sie behaupten, dass Du, Du Mächtige, von ihrem

„Menschengoti" geschaffen seist!! Beweisen können sie freilich ihre

Legenden nicht; sie sagen einfach, das wäre so und das sei zu glauben
und damit „basta" Die Armen! Lassen wir sie in ihrem Glauben
selig, denn sie aus ihrem Wahn herausbringen zu wollen, wäre „vergebliche

Liebesmüh'" Ich hingegen fasse noch einmal kurz zusammen, was
Du, Sonne, uns durch Deine Werke täglich beweisest!:

Du spendest allein die Wärme und damit das Leben, denn es gibt
kein Leben ohne Wärme, ohne Dich. Du bist also die Lebensstifterin
und es ist lächerlich, noch zu fragen: „Wer hat diese Lebensstifterin
geschaffen"? Antwort: „Der Menschgott, huldigt ihm"! Wir können
uns nun einmal nicht erklären, nicht wissen, wer Dich geschaffen hat.
Es ist ja auch garnicht nötig! Bei einer solchen Frage würden wir in's
Unendliche geraten, könnten uns unser Leben lang mit unnützen Fragen
beschäftigen und Gefahr laufen, unsern Verstand, den wir Dir verdanken,
zu verlieren


	Dieu le vent!

