
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 4

Artikel: Zeitfragen [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


:hwej* Ländesbiblioth

Jahrgang

ok, Bern

Zürich, 15. April 1915 Nummer 4

)cr Schweizer Freidenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit Freiheit a Friede

Preis der Inserate:
Die einspaltige Petitzeile kostet 10 Rp.

Erscheint halbmonatlich
Postcheckkonto VIII 2578

Abonnements-Preis: Für die Schweiz Jährlich Fr. 3. — ;

Halbjährlich Fr. 1.50. Für das Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Zeitfragen.
ii.

Es ist nicht nur ein Irrtum, sondern es ist die bewusste

Entstellung von Tatsachen, wenn man die Summe der
Auswüchse des modernen Kulturlebens als „ Diesseitskultur " be-

eichnet. Selbst moderne Kultur und Diesseitskultur sind nicht
;leichbedeutend. Die Gegner des freien Denkens bedienen
ich aber mit Vorliebe gtrade dieser Entstellung, um damit
lie nicht kirchlich gläubigen in Verruf zu bringen. — Auch
1er Verfasser des Artikels „Der Krieg — ein Hochgericht über
lie moderne Literatur" (siehe „Schweizer Freidenker" Nr. 3,

Zeitfragen I) hat sich ihrer bedient. Wir müssen also wohl
/on neuem klar machen, was man unter Diesseitskultur zu
/erstehen hat. — Uns Freidenkern ist Diesseitskultur die

Lebensführung, die sich auf eine von allem religiösen Mystizismus

freie Welt- und Lebensanschauung gründet. Das Bauzeug

zu dieser Weltanschauung liefert die wissenschaftlich
erforschte Wirklichkeit; den Stoff zur Diesseits- Ethik das
Menschenleben. Beim Aufbau dieser Ethik halten wir uns der

engherzigen konfessionellen Ausschliesslichkeit fern ; den Dünkel,
den Stein der Weisen, das „alleinseligmachende Lebensrezept"
erfunden zu haben, überlassen wir andern. Wir suchen das
Gute überall und anerkennen es überall, wo wir es nur finden,
sei es alt oder neu, und unbeschadet, welcher religiösen oder
philosophischen Sittenlehre es entstamme. — Wir erachten
die Liebe a\s die stärkste sittliche Kraft, als die Quelle
alles Guten. Wir sind überzeugt, ¦ dass die Liebe, das ist das

vom Menschen zum Menschen gehende, den einen mit dem
andern verbindende Verstehen einmal, wenn diese Kraft erst
lebendig geworden ist, das Leben so umformen wird, wie wir
es heute erst wünschen, ahnen, träumen können, zu einem
Leben gegenseitigen Wohlluns und Helfens, zu einem Leben,
wo die Gerechtigkeit auf dem Richterstuhle sitzt und die
Wahrhaftigkeit in den menschlichen Beziehungen so selbstverständlich

ist wie heutzutage die Lüge, die Verstellung. Und das
Streben nach dieser Zukunft des sittlichen Adels, nach
einem Dasein in Liebe und Wahrheit ist das Wesen der
Diesseitskultur.

Die Diesseitskultur, die eine Kultur des Geistes und des
Gemütes ist, lehnt ab den Glauben an einen persönlichen Gott
und an ein jenseitiges Leben, lehnt diesen Glauben ab sowohl
aus wissenschaftlichen als auch aus ethischen Gründen. Uns
erscheint die Vorstellung von einem persönlichen Gotte, der
Milliarden Welten führt und gleichzeitig jede geringste Handlung

jedes geringsten Lebewesens auf einem der geringsten
jener Milliarden Welten überblickt, ja sie bestimmt, der den

geheimsten aufzuckenden Menschengedanken erfährt und
aufbewahrt bis zu dem grossen Gerichtstag am Ende alles Da¬

seins, der diesen Erdenmenschen eine geradezu lächerlich
kleinliche Aufmerksamkeit schenkt, indem er jede kleinste
Veränderung an ihm, wie das Abfallen eines Haares, durch einen
besondern göttlichen Willensakt selbst herbeiführt, — uns
erscheint diese Vorstellung als eine geistige Ungeheuerlichkeit,
und die Lehre vom ewigen Lohn und von ewigen Strafen für
irdisches Gut und Böse als eine ebenso masslose sittliche
Ungeheuerlichkeit. Nähmen die Menschen Himmel und Hölle

| wirklich ernst, wir würden samt und sonders im Wahnsinn
enden, denn so wenig braucht es, um der Höllenqual zu ver-
fallen, und alles Ringen nach dem Guten hilft uns nicht in

I den Himmel, wenn uns die göttliche Gnade nicht dazu aus-
| ersehen hat. Aber so ungeheuerlich sind diese Vorstellungen,

so durchaus in keinem Verhältnis stehen ewige Qual und ewige
i Seligkeit zu dem geringen irdischen Gut und Böse, dass diese

Vorstellungen als sittliche Kräfte völlig versagt haben. Wohl
aber dienten sie der Priesterkaste, um das Volk jahrtausendelang

in Furcht, blindem Glauben und Unwissenheit darniederzuhalten,

indes sie darüber hinaus der Kirche eine Weltmacht
baute, die Länder und Fürsten beherrscht.

Welches aber war die Frucht, die diese Kirche aus dem
Kern der christlichen Lehre, der die Liebe sein soll, zog? —
Diese Frucht weist das tägliche Leben, weist der eben wütende
Völkerkrieg, weist die Geschichte der christlichen Völker.
LIass heisst die Frucht, und wo sich diese öffnet, da fliesst
Blut. — Der Hass der Kirche gilt heute den freien Geistern,
den Denkern, den Forschern, weil diese vor den Augen des
Volkes die mystischen Nebel zerteilen, die alten Vorstellungen
von Himmel und Erde, von Leben und Tod aus der Kindheit
des menschlichen Geschlechtes ersetzen durch das Wissen um
die Entstehungsgeschichte der Erde und der Gestirne, die
Entwicklungsgeschichte von Pflanzen, Tieren und Menschen, —
weil sie die Wesenlosigkeit überirdischer Idole aufdecken und
dem Leben seinen Sinn und Wert geben, den Wert des

einzigen und einmaligen Daseins für jedes Lebewesen, für jeden
Menschen, des Daseins, worin, wie ich bei früherer Gelegenheit

sagte, „unser Schicksal anhebt und sich vollendet, unser
ganzes Wohl und Wehe, Glück und Leid eingeschlossen ist."

Die Folgerung aus dieser Lebensauffassung ist ganz natürlich

die, dass man darnach strebt, dieses Leben so vollkommen
als möglich zu gestalten, die mit den kindischen Vorstellungen
dahingesunkene himmlische Seligkeit durch irdische Glück-
Seligkeit zu ersetzen, welche letzten Endes in der
Übereinstimmung der sittlichen Tat mit der höchsten sittlichen Einr
sieht jedes Einzelnen und in diesem Sinne in der
Übereinstimmung des Glückes des Einzelnen mit der Wohlfahrt der
Gesellschaft und in der Harmonie aller Teile der Gesellschaft:
besteht.



16 DER SCHWEIZER FREIDENKER

Dieser höchste sittliche Zustand bedeutet die Vollendung
der Diesseitskultur.

Was hätte da eine Kirche mit himmlischen Lockungen
und höllischen Strafen noch zu tun!

Je 'mehr Einsicht in die Wirklichkeit des Lebens unier
das Volk kommt, desto mehr büsst die Kirche an Macht ein.
Darum hasst sie die, die der Volksbildung die Wege bahnen,
und dieser Hass ist heute wie je ein blutiger Hass; er trübt
heute wie je den Blick für das namenlose Elend, das ein
Krieg über Millionen unschuldiger Menschen bringt. So nur
kann man es verstehen, wenn einer schreibt:

„Aufatmend fühlen wir den blutigen Ernst dieser Tage als ein
reinigendes Bad und mit Freude hören wir es, dass dieser Kriegsgeist auch
die ganze Moderne hinwegfegen werde. Dieser Krieg ist eine chirurgische

Operation, die der grosse Arzt über den Sternen an dem kranken
Körper der Menschheit ausführt. Der Schnitt ist gemacht, das Blut fliesst
in Strömen und mit ihm soll der ganze Krankheitsstoff ausgestossen werden.

Der Körper kann nur gesunden, wenn er all den Schmutz von sich
wirft, der ihn so tief krank gemacht."

Oder, aus demselben Artikel „Der Krieg — ein Hochgericht

über die moderne Literatur" :

„Die Gottheit fegt die Tenne, Völker werden auf der Wage der
Gerechtigkeit gewogen, alles Morsche bricht zusammen, alles Gesunde und
Starke feiert Triumphe. Schwindel wird als Schwindel erkannt und ewige
Ideale finden wieder Anerkennung."

Der Schreiber dieser Dithyrambe ist ein Reichsdeutscher.
Wie nun, wenn Deutschland nicht siegte

Die Millionen Menschen, die die Gottheit mit blutigem
Besen wegfegt, diese Millionen Christen, diese Männer, die
auf dem Schlachtfelde „ihre Arme wieder nach der Religion
ausstreckten", die werden auf der Wage der Gerechtigkeit —
zu leicht befunden? Wer hätte das Herz, angesichts des
jammervollen Unrechts, das an allen denen geschieht, die da
draussen auf dem grausen Schlachtfeld bluten, mögen sie

geglaubt haben, was sie wollen, — wer hätte das Herz, da von
einem „grossen Reinemachen", von einer „Art Operation an
der erkrankten Menschheit" zu sprechen, als einer, dem der
Zweck die Mittel heiligt. Die Kirche fürchtete den Abfall des

Volkes und da ihr der Staat das Inquisitionsschwert aus der
Hand gedrückt hat, kam ihr der Krieg mit seinen Greueln
gerade recht, um das Volk, das zum Teil nicht mehr ganz
die willige Herde war wie einst, mürbe, innerlich recht mürbe
zu machen. Ganz richtig, was der Verfasser des genannten
Aufsatzes schreibt: „Nun, wohin gehen heute die Menschen

Ostern.
E. Br.

(Schluss.)

Den Mittelpunkt der altheidnischen Osterfeste bildeten die Oster-
feuer, die dem germanischen Gotte Thorr loderten und deren Brände
die Priesler in die Aecker steckten und deren Asche sie über die Felder
streuten, um die Fruchtbarkeit zu mehren und den Hagelschlag zu bannen.
Die Osterfeuer — in Süddeutschland die wesensgleichen Johannis- oder
Sonnwendfeuer — wurzelten so fest im germanischen Volke, dass die
christlichen Bekehrer dagegen machtlos waren. (Niedersachsen, West-
phalen und Niederhessen, Geldern, Holland, Friesland, Jütland, Seeland
kennt Osterfeuer; am Rhein, in Franken, Thüringen, Schwaben, Bayern,
Oesterreich, Schlesien gelten Johannisfeuer, doch mögen einige Gegenden
beiden huldigen. Grimm.) Jahrhunderte lang noch brannten die Oster- und
die Sonnwendfeuer und wurden die damit verbundenen Osterspiele, deren
Inhalt der Kampf des Sommers mit dem Winter blieb, die Tänze und
abergläubischen Handlungen ausgeführt, und heute noch, in einer Zeit, die für
derartige Volksfeste nicht mehr viel übrig hat, finden wir da und dort eine
unausrottbare Reminiszenz an die heidnischen Frühlingsfeuer und die
Osterspiele. Als solche haben wir das Verbrennen des „Winterböögg"
am Zürcher Sechseläuten aufzufassen; das Umreiten des Feuers erinnert
deutlich an die sehr stark verbreitete Sitte, über das verglimmende Feuer
zu springen oder am folgenden Morgen das Vieh über die Brandstätte zu
führen, im Glauben, es auf diese Weise gegen Zauberei und Seuchen zu
schützen.

Als dann die Heiden Christen geworden waren, wurde der rotbärtige
Donar mit Judas Ischariot identifiziert und dessen Bildnis unter nach den
Oertlichkeiten mannigfach verschiedenen Zeremonien dem Feuer überliefert.
Ueberau aber schimmert deutlich die heidnische Vorstellung des Sieges
über die finstern winterlichen Mächte hervor. In Bayern wurde der Judas
oder Ostermann verbrannt, in Steiermark der Tatermann ins Johannisfeuer

in der Kriegsnot? Zur Kunst? Ach nein — sie gehen in die
Kirche."

Darüber sind wir nicht erstaunt; das sahen wir voraus,
denn erstens sind wir nicht so einfältig, der Kunst die Funktion

der Religion zuzuweisen ;

zweitens ist es ja psychologisch selbstverständlich, dass
Menschen, die noch irgendwie mit der Kirche verbunden waren,
in den Tagen der ungeheueren seelischen Erschütterung ihren
Trost dort suchten. Denn dort fanden sie die grosse Masse
der Mitleidenden, dorthin waren sie seit früher Jugend bei
jedem ernsten Ereignis, bei Todesfällen, Taufen, Hochzeiten,
und jeden Sonntag geführt worden, bis sie schliesslich ge-
wohnheitsgemäss freiwillig hingingen. Dort hatte man ihrem
jugendlichen, für Wunderbares und Unbegreifliches empfänglichen

und noch keines Urteils fähigen Geist mit emsigem
Fleisse unter feierlichen Worten, unter Drohungen und
Versprechungen die dunkeln Glaubensformeln eingeprägt.

In der Kirche war ihr Leben gewissennassen feierlich
verankert, — man würde mit Fingern auf sie gezeigt haben,
wenn sie die Kette zersprengt hätten!

Und nun der Jubel in der Priesterkaste und derer, die von
Priesterart sind! „Die schrecklichste Niederlage des Krieges
ist der Kreditverlust des Unglaubens." „Der Monismus, der
Sozialismus sind zusammengebrochen, das internationale Band
ist mit einem Male in Stücke gerissen" (Referent in der
Ostschweiz). Es verlohnt sich nicht, solch leichtfertige Aeusse-
rungen ernst zu nehmen. Aber es verlohnt sich hier zweier-
erlei festzulegen. Das eine: der Sozialismus ist eine junge
Kraft; sie hat noch nicht vermocht, den Völkerkrieg
aufzuhalten; aber sie wird wachsen; aus dem Blut und dem Elend
dieses Krieges wird sie ungeheuer an Stärke gewinnen und
nicht 2000 Jahre wird sie brauchen, bis sie die Menschen
soweit gebildet hat, dass sie sich nicht mehr in blutigem Wahnsinn

zu Millionen anfallen und hinmetzeln. 2000 Jahre
beinahe war die christliche Kirche die europäische Kulturmacht
— und wo stehen wir heute In der tiefsten, verabscheuungs-
würdigsten blutrünstigsten Barbarei, wie unser Gewährsmann
selber zugibt: vDas Wehe dieses Krieges übertrifft alle
Schrecken der vergangenen Kriege and der Völkerwanderung

zusammengenommen " .'/
Und das andere: Mit den Auswüchsen des modernen

Kulturgeworfen; in österreichisch Schlesien wird am Rupertustag der Tod
begraben, d h. eine aus Lumpen gefertigte Figur wird angezündet, und die
Zuschauer reissen sich um die brennenden Fetzen, weil sie die Fruchtbarkeit

der Saatfelder mehren sollen, wie im Tirol Kohlen und Brände
des Feuers, in dem der Judas verbrannt wurde, als Mittel gegen Hagel
und Feuerwerk galten und nach Hause genommen wurden.

Drastisch wurde an vielen Orten der Kampf der Jahreszeiten
dargestellt, indem sich ein mit Efeu und Immergrün als Sommer und ein als
Winter mit Stroh und Moos umwundener Bursche balgten ; unterlag der
Winter, wurde ihm unter dem Jubel des Volkes die Hülle abgerissen. In
Thüringen, Meissen, im Vogtland, in Schlesien u. a. O. trugen Mädchen
von 17 bis 18 Jahren auf dem Arm einen kleinen offenen Sarg, aus dem
ein Leichentuch hing. Darunter verborgen trugen sie als Sinnbild des
Winters eine hölzerne oder stroherne Puppe, die sie ins Feuer oder ins
Wasser warfen. (Eine Strohpuppe habe ich auch an Eierleselen im Thurgau
bemerkt.) In welcher Form die Kirche das Feuer aus dem heidnischen
Kult übernahm, erzählt K. A. Oberle: „An der Ostervigil wurden sämtliche
Lichter in der Kirche, selbst das ewige Licht, ausgelöscht. Am andern
Morgen wird das „wilde Feuer" (das aus dem Stein geschlagene) vom
Küster mit dem Feuerstein entzündet und dann vom Priester geweiht. An
diesem Feuer werden dann Kohlen entzündet, an denen wiederum die
Lichter nacheinander entzündet werden .; an einigen Orten wird mittels
des so gewonnenen neuen Feuers vom Volke in der Nähe des Kirche ein
grösseres Feuer entfacht und alte Grabkreuze vom Friedhofe, sowie alles
noch übrige heilige Oel, überhaupt alles Brennbare aus dem sacrarium
hineingeworfen, zuweilen auch die Figur des Verräters Judas."

Wie lange sich die Frühlingsfeuer mit starker Anlehnung an ihre
heidnischen Vorbilder erhielten, beweist u. a. das am 20. Juni 1653 vom
Rat zu Nürnberg erlassene Mandat: „Demnach bishero die Erfahrung
bezeugt, dass alter, heidnischer böser Gewohnheit nach jährlichen an dem
Johannestag auf dem Land, sowohl in Städten als Dörfern, von jungen
Leuten Geld und Holz gesamlet und darauf das sogenant Sonnenwendt-


	Zeitfragen [Teil 2]

