
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 3

Artikel: Ostern [Teil 1]

Autor: E. Br.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 DER SCHWEIZER FREIDENKER

rufen, der gesamten Schul- und Volksbildung das wertvollste
Veranschaulichungsmittel zu werden. Was haben Geldgier
und Sensationsgier daraus gemacht! Schiller hat der Bühne
eine erhabene Aufgabe zugewiesen. Warum erfüllt sie sie

nicht Weil die Menge nicht das Ideal, sondern den niedern
Genuss will, und es gibt Possen- und Notenschreiber genug,
denen wie der Menge das Gemeine näher liegt als das Hohe,
und sie wissen, was einträglich ist. Welche Aussichten auf
Wohlstand eröffnete das Aufkommen zahlreichèr neuer
Berufsarten, als im Maschinenbau eine Erfindung der andern auf
den Fuss folgte! Was ist „dank" der rücksichtslosen Selbstsucht

der Besitzenden daraus geworden? Eine unübersehbare
Flut von Not, die wieder abzuleiten ein Jahrhundert
unablässigen Ringens kaum zustande bringen wird. Wie hoch
hinauf in ferne erhabene Zukunftswelten riss es den Menschengeist,

wenn das Auge dem kühnen Flieger folgte, der gleichsam

erhaben ob Raum und Zeit hoch über den Wolken dahin-
schwebte. Was ist das Flugzeug heute? Ein Mordwerkzeug.
Was ist die elektrische Kraft, mit deren Hilfe der Mensch alle

Entfernungen im Augenblick überwindet, mit der er die Städte

beleuchtet, die Häuser erwärmt, Krankheiten heilt, Riesen-Arbeiten

mühelos vollbringt? — ein Mordwerkzeug. In der Be-

kleiduogsart, im Tanz ist der Schritt vom Schönen und Frohen

zum Gemeinen und Hässlichen getan worden, die grössere
Freiheit in der Erziehung ist vielorts zum gedankenlosen,
bequemen Sich-gehen-lassen ausgeartet. Und alles aus demselben
Grunde. Nie noch hatte der Mensch so viel Gelegenheit, sich

an den Werken der Kultur emporzuarbeiten zu einer höheren
Sittlichkeit als heutzutage; jedes neue grosse Werk, das der

Menschengeist auf irgend einem Gebiete erschafft, ist eine

Stufe, ein Handgriff, ein Wink, ein Ruf: komm, steige, bilde
dich, veredle dich, sorge, dass „Mensch" ein Adelstitel werde!
Aber der Mensch, statt emporzusteigen und selber gross zu
werden, reisst die Werke zu seiner Niedrigkeit herab und setzt
ihnen den Fuss auf den Nacken mit der Forderung:
Gewinn Genuss

Es fehlt an Lebensernst. Und es ist noch eine andere
Ursache, die wir uns am besten klar machen, indem wir uns
den klaffenden Widerspruch vergegenwärtigen, der zwischen
dem Krieg und der allgemeinen Einsicht, dass Friede, Sicherheit,

ruhige Entwicklung das Vernünftige und Menschenwür-

Ostern.
E. Br.

Millionen von Menschen feiern heutzutage das Osterfest, ohne dabei
an legendäre Vorstellungen gebunden zu sein und ohne einen Widerspruch
zwischen ihrer nicht an Glaubenssätze gebundenen Weltanschauung und
ihrer Osterfreude zu empfinden.

Das Osterfest und auch das Weihnachtsfest sind nämlich älteren
Adels als das Glaubenssystem der christlichen Kirche, ihr Stammbaum
geht viel weiter zurück und führt sowohl zu den alten Kulturvölkern des

Orients, wie zu den tierfellumgürteten Bewohnern der abendländischen
wildforstigen Gaue. Naturfeste sind beide in ihrer tiefsten Bedeutung
und feiern, welche Formen und mystischen Zauber sie zu verschiedenen
Zeiten und bei verschiedenen Völkern angenommen haben mögen, die zwei
grössten Jahresereignisse in der Natur: den Sieg des Sommers über die
starre, unfruchtbare Herrschaft des Winters das eine, die Umkehr der
Sonne zu ihrem Gang nach Norden das andere.

Wohl hat das Christentum das Osterfest direkt von den Juden
übernommen, denen es als Andenken an das Vorübergehen des Würgengels
an ihren Häusern in Aegypten galt. Daher das Wort Passah. Und als
es dann als Gedächtnisfeier an die Auferstehung des Nazareners aus dem
Grabe in den christlichen Kult überging, behielt es den alten jüdischen
Namen Pas s ah bei, der mit Ausnahme der Deutschen, Russen und Polen,
von sämtlichen Völkern Europas germanischer und romanischer Zunge
adoptiert wurde. Ostern heisst in Italien: Pasqua, in Spanien: Pas-
cuas, in Frankreich: Pâques, in Portugal: Pasquo, in Dänemark:
Paaske, in Schweden: Pask, in Holland: Paaschen. Ganz weichen
die slavischen Sprachen ab. Polnisch : W i e 1 k a n o c (Grosse Nacht),
Russisch : SwetlojeWoskresenje (Der helle Sonntag). Dem deutschen
Ostern schliesst sich nur das englische Easter an.

Die Bezeichnung Ostern scheint auf eine altgermanische Frühlings-

dige ist, besteht. Es ist der gleiche Widerspruch, den wir
darin fanden, dass dieselben Menschen, die eine hohe Kultur
geistig beherrschen, deren sittliche Werte nicht zu heben
vermögen, sondern im Gegenteil, die Kultur ihren selbstischen
und erniedrigenden Wünschen dienstbar machen.

Es ist nicht anders zu erklü en. ah durch die
verschiedene Entwicklungsfähigkeit des Geistes iv> l der Seele
(Intellekt — Psyche).

Die moderne Kultur hat auf ihrem Siegeslauf den
Menschen überrascht; es stürzte zu viel Neues auf einmal auf ihn
ein. Wohl erfasste und beherrschte er es geistig bald. Denn
der Geist ist die treibende Kraft, die ewige Unruhe, der
Zweifler und Sucher im Menschen. Jede Erfahrung meisselt
er sich zur Stufe zurecht, um von ihr aus wieder weiter zu
sehen und abermals höher zu steigen. Er liebt die freien
Aussichten, die weiten Gesichtskreise; sein Wesen ist die

Bewegung, sein Element der Dinge FIuss.
Anders die Seele. Sie ist beharrlich, konservativ, neuen

Einflüssen nicht leicht zugänglich, und nur ganz langsam, widerwillig

verändert sich ihr Inhalt. (Siehe darüber auch die
Broschüre „Die Rolle der Heuchelei", S. 10 und 11, von Prof. Dr. A.
Forel). Darin finden wir wenigstens ein Stück Lösung des

Rätsels, wie es möglich war, dass auf einen Wink von oben
die Millionen in den Krieg zogen, trotzdem die allermeisten
unter ihnen längst den Frieden, die ruhige Entwicklung, den
freundschaftlichen Verkehr zwischen den Völkern als den

menschenwürdigen, lebenfördernden, erfreulichen Zustand, den

Krieg als lebensfeindlich, grausam, gebildete Völker entwürdigend,

als blutigen, grässlichen Wahnsinn erkannt hatten.
Sittliche Erkenntnisse aber müssen durch das Feuer der
Seele gegangen sein, müssen heilige Überzeugung geworden
sein, dann erst wirken sie als sittliche Kräfte.

Aus demselben Grunde ist der Mensch noch nicht dazu

gekommen, die sittlichen Werte der heutigen Kultur des Handels,

der millionenfachen Beziehungen, der Kultur der
angewandten Naturkräfte, der überwundenen Entfernungen, der
Kultur der internationalen Verständigungen, der sozialen,
humanen, erzieherischen Neuschöpfungen seelisch tief zu erfassen
und zu verarbeiten, obwohl er sie kennt. Rechnen wir zu der

geringen Aufnahmefähigkeit der Seele noch die vielfachen
Hemmungen der! sittlichen Veredlung physiologischer Natur,

göttin, O s t a r a zurückzuweisen. Zwar liegt für die Existenz einer solchen
einzig das Zeugnis des gelehrten angelsächsischen Mönches Beda Vene-
rabilis vor, der 672 bis 735 lebte, also in einer Zeit, die der Verchrist-
lichung der Angelsachsen (um 600) verhältnismässig nahe stand. K. A O b e r 1 e

bemerkt in „Ueberreste germanischen Heidentums im Christentum" dazu:
„Uebrigens ist unwahrscheinlich, dass die Germanen ohne eine bestimmte
Gottheit zu Ehren des Frühlings oder des mit der Sonne vön Osten
kommenden, neuerwachten Lebens der Natur ein Fest sollten gehalten haben;
ein Naturvolk begeht für abstrakte Naturerscheinungen kein religiöses
Fest." Bei Einhard, dem Zeitgenossen und Biographen Karls des Grossen,
heisst der April ôstarmanôth, und schon in den frühesten althochdeutschen
Sprachdenkmälern trägt das Passahfest den Namen ôstarâ. J.Grimm
schreibt in seinen „Deutschen Mythologien": „Dieses ostara muss gleich
dem angelsächsischen Eastre ein höheres Wesen des Heidentums bezeichnet
haben, dessen Dienst so feste Wurzeln geschlagen hatte, dass die Bekehrer
den Namen duldeten und auf eines der höchsten christlichen Jahresfeste
anwandten." Der Sieg der christlichen Vorstellungen über die heidnischen
war übrigens nicht schon anfänglich so entschieden, wie man auf Grund
mancher Lehrbücher annehmen könnte. Die Bekehrer sahen wohl ein,
dass sie mit Zwang und gewalttätigem Verdrängenwollen des tief im
Volksglauben wurzelnden Mythos weniger erreichten, als indem sie den christlichen

Kult den vorhandenen Formen anschmiegten, die heidnischen Namen
durch christliche ersetzten und durch Gewöhnung an mildere kultische
Formen den religiösen Vorstellungskreis allmählich, systematisch, im Sinne
der Verchristlichung umwandelten. So schrieb Papst Gregor der Grosse
(590—604) an den angelsächsischen Bischof Mellitus, gegen heidnische, mit
der Religion verwachsene Sitten und Gebräuche schonend zu verfahren,
beispielsweise die Sitte, bei den Götzenopfern viele Ochsen zu schlachten,
zu irgend einer christlichen Feierlichkeit umzuwandeln. Statt dem Teufel
(den heidnischen Göttern) Tiere zu opfern, soll sie das Volk zum Lobe
Gottes, zur Speise schlachten; so werde es, indem ihm einige äusserliche



Nr. 3, 1. April 1915 DER SCHWEIZER FREIDENKER 11

erbliche Belastung, schlechte Lebensverhältnisse, schlechte
Gesellschaft, Narkotien, gewissenlose Ausbeutung der menschlichen

Schwächen durch gewinnsüchtige Leute, so wird es
nicht schwer fallen, zu begreifen, warum die sittlichen Werte
der neuen Kultur noch so wenig wirkende Kräfte geworden sind.

Sind die sittlichen Forderungen der „Jenseitskultur"
erfüllt worden? jene grosse, ideale Forderung, die überhaupt
das ganze Sittengesetz in sich schliesst „Liebe deinen
Nächsten"? oder die andere „Du sollst nicht töten"? oder irgend
eine? Wenn nicht, warum nicht? Sind sie nicht abgeprallt
an den nämlichen menschlichen Schwächen? abgeprallt trotz
dem furchtbaren Zwangmittel der ewigen Vergeltung? — Warum

denn sich brüsten Gewiss hat die moderne Kultur nicht
lauter gute Früchte gezeitigt. Es ist noch viel Unsicherheit,
Fragwürdiges an ihr; sie strebt erst nach festen Formen, sie

ist dem Menschen etwas Neues, Ungewohntes, er hat sich
darin seelisch noch gar nicht zurecht gefunden, er ist noch
nicht klar darüber, was an ihr gut, heilsam, von dauerndem
Werte, was vergänglich, täuschend, unedel ist. Er hat sie

erst genossen, aber nocht nicht innerlich erlebt, denn er suchte
den Genuss und nicht das tiefe Erlebnis, und die Gewinnsucht

kam ihm auf mehr als halben Weg entgegen. Genuss
einerseits, Gewinn anderseits haben sich immer gut zusammen
verstanden, eine Hand wäscht die andere.

Und wir wiederholen: Die „Jenseitskultur" ist zweitausend
Jahre alt geworden und hat gegen diese menschlichen Schwächen

nichts vermocht. Und die „Jenseitskultur" soll die
„Diesseitskultur " verdammen, weil diese in einem Menschenalter
das noch nicht leistete, was sie, die Jenseitskultur, in viertausend
Menschenaltern nicht fertig brachte. Aber diese Jenseitskultur
hat sich nun einmal dazu verurteilt, gegen alles, was
vorwärts strebt und ringt und sucht und irrt, mit Verdammnis
und Gottesgerichten loszuziehen (und wäre es nur, um die

eigenen Schwächen und Blossen zu decken). Indessen wollen
wir, die wir uns nicht in einem starren Glaubenszwang
verfangen haben, die neue Kultur, die Diesseitskultur ehrlich
prüfen, das Schlechte bekämpfen, das Gute fördern und
versuchen den sittlichen Werten dieser Kultur sittliche Kraft zu

geben in uns und unsern Nächsten; eine Stufe zu bauen in
eine edlere Zukunft hinein, eine Stufe, die über uns hinausführt;

das sei unser Wollen und unseres Lebens Sinn und

„Seligkeit".

Freuden bleiben, um so geneigter zu den innerlichen Freuden (der
Bekehrung) werden. — Damit gingen aber nicht nur zahlreiche heidnische
Vorstellungen und Gebräuche in den neuen Glauben der Bekehrten und
ihrer Nachkommen über. Selbst der christliche Kult nahm eine Menge
heidnischer Elemente auf, und noch heute lassen zahllose Volkssitten,
Redensarten, Namen, abergläubische Anschauungen und Handlungen ihren
Ursprung aus der heidnischen Vorzeit erkennen.

Für die christliche Kirche war es gegeben, an die Stelle des
freudigsten heidnischen Festes, an dem mit lohenden Bränden, mit Jubel und
Tanz die Wiedergeburt der Natur, ihre Auferstehung aus der Winterstarre,
gefeiert wurde, das Fest der Auferstehung des Weltheilandes, die früheste
Feier ihres Kultes, zu setzen, obwohl gerade durch diese Verwandtschaft
der Motive die christliche Kirche den heidnischen Kultusformen und Volkssitten

die meisten Konzessionen zu machen genötigt war. Tatsächlich
wird denn auch heute noch das Osterfest mehr als ein Naturfest, eine
Frühlingsweihe empfunden; man freut sich, wie unsere heidnischen
Vorfahren, die der Göttin Ostara Maiblumen opferten, der wiedererwachten
Natur, der grünenden Wiesen, der knospenden Bäume, des neuen Lebens,
das durch die Tierwelt geht, und der sonnerfüllten, lauen Luft, die uns
umweht, während die legendäre Ostervorstellung, die das Neue Testament
vermittelt, auch in den gläubigen Gemütern vielleicht kaum die Zeit der
Gottesdienste überdauert. Unendliches Glückseligkeitsgefühl, Sehnsucht,
Hoffnungen strahlt uns die Ostersonne in die Brust, wir fühlen uns wie
neugeboren — wir erleben eine hinreissende Auferstehungswahrheit in
uns und rings um uns her.

Als ein Fest der AI 1 e r n e u e r u ng hat Ostern für unsere Sitten
tiefe Bedeutung gewonnen : An Ostern kleidet man sich neu, zum erstenmal

sommerlich, ein neues Schuljahr, Lehrjahr, Wanderjahr beginnt, mit
Vorliebe verlegen Liebende die Verlobung auf Ostern und zeigen sich zum
erstenmal als zukünftiges Ehepaar.

Die Diesseits Ethik.
Von Fr. Wyss.

Die moderne Weltanschauung ist eine einheitliche, eine
monistische.

Die Hauptlehren des Monismus sind folgende:
1. Der Monismus lehnt den Theismus, die Lehre vom

persönlichen jenseitigen Gott ab. 2. Er lehrt die Einheit von
Gott und Welt (Pantheismus), von Geist und Natur, von Kraft
und Stoff. Er bekennt sich zum Entwicklungsprinzip nach
Goethe, Darwin und Haeckel. 4. Den Glauben an die
persönliche Unsterblichkeit und an das Jenseits lehnt er ab. 5. Er
fordert eine von kirchlichen Dogmen unabhängige sittliche
Erziehung der Jugend. 6. Er betrachtet die Tugend als Bedingung
der Wohlfahrt des Einzelnen und des Volkes. — 7. Als die
wahren Motive zur Tugend betrachtet er: a) das Bewusstsein
der Einheit mit allem Leben; b) die Erkenntnis des
allgemeinen Leidens; c) das Mitleid; d) die Erkenntnis des Nutzens

aller Tugenden; e) die sozialen Interessen; /) die
persönlichen Interessen; ^ die Erkenntnis der Solidarität der
Gesellschaft; h) die Menschenliebe; i) die Selbstliebe; k) das
Gefühl der Ehrfurcht; /) die sittlichen Gefühle.

Alle diese Motive sind in der Natur des Menschen selber
begründet, sind bestätigt durch die Vernunft, sind also dem

Zweifel nicht ausgesetzt, wie die kirchlichen Dogmen.
Die ethischen Motive des Monismus und des freien Denkers

sind also eine festere Grundlage für die sittliche
Erziehung, als die unwahren Kirchendogmen aus dem finstern
Mittelalter, die durch Tradition festgehalten werden.

Die Jenseitslehre der Kirche steht im Gegensatz zur Lehre
Jesu (siehe die Seligpreisungen von Jesus) und hat zu nichts
gedient, als im Mittelalter eine furchtbare Priesterherrschaft
zu begründen, eine grosse Abirrung vom Urchristentum. —
Die Diesseits-Ethik wird die Völker zur Wahrheit, zur Freiheit
und Wohlfahrt führen. Darum soll die Schule nicht länger
im Bann der Kirche stehen ; sie soll also den Religionsunterricht

durch einen auf Vernunfterkenntnis gegründeten
Moralunterricht nach dem Vorbild von Frankreich ersetzen.

Die Verneinung des Jenseits wird zur Folge haben, dass
alle Fragen des Diesseits besser studiert werden, als bisher,
dass also Bildung, Freiheit und Wohlfahrt wachsen und der
Hader der Konfessionen beseitigt wird.

Der Moralunterricht der Schule geht darauf aus, an Vor-

Die Osterfreude galt je und je als die höchste irdische Freude;
in ahd. Schriften ist die Geliebte angeredet als „mynes Herzens Osterspiel"

oder „ostertac", oder der Geliebte lässt aus den Augen seiner
Erwählten den „österlichen tac mit lebender wunne spiln" ; in einem ahd.
Osterspiel sagt Maria von Jesus: „Der mein vrunt ist und mein wonne
und mein österlicher tag." Nach heidnischer Vorstellung, die sich tief in
die christliche Zeit hinein erhielt, machte selbst die Sonne am Ostermorgen
drei Freudensprünge.

Auch die Osterspiele der heidnischen Germanen, in denen der
Kampf zwischen Sommer und Winter dargestellt wurde, gingen
nicht nur als Volksgebräuche, die sich zum Teil bis in unsere Zeit
erhielten, in die christliche Aera, sondern selbst in die christliche Kirche
über. Dazu gehören sowohl die humoristischen Osterpredigten
(Ostermärlein), die die Priester an Ostern von der Kanzel herab zur
Erheiterung des Volkes hielten, als auch die dramatischen Vorstellungen

von Szenen aus dem Leben Jesu, die lange Zeit in der Nacht
vom Karsamstag auf den Ostersonntag in den Kirchen, später, als hier
der Raum für die Spielenden und für die in ungeheurer Anzahl
herbeiströmenden Zuschauer nicht mehr ausreichte, in Klosterhöfen, Rathaussälen,
Kirchhöfen, auf Strassen und öffentlichen Plätzen aufgeführt wurden.
Diese Ostermysterien waren z. T, dem geistigen und sittlichen Zustand
jener Zeit entsprechend, ausserordentlich roh, und das Zusammenströmen
grosser Volksmassen hatte ganz bedenkliche Schattenseiten.

Zu den Osterspielen sind aber auch die Spiele mit den Ostereiern
zu rechnen, deren Stammbaum ebenfalls ins Heidentum zurückreicht. Bei
verschiedenen Völkern waren Eier bei dem Frühlingsfeste im Gebrauch
als Sinnbilder der wieder zum Leben erwachenden Pflanzen- und Tierwelt;
bei den Indern war das Ei das Sinnbild des Weltganzen, indem beide
Hälften des Eies mit Erde und Himmel verglichen wurden. Es liegt nahe,
dass das Ei, das in seinem Innern neues Leben birgt und nur der er-


	Ostern [Teil 1]

