
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 3

Artikel: Zeitfragen : I.

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Titl. Schweiz. Landesbibliothek, Bern

I. Jahrgang Zürich, 1. April 1915 Nummer 3

Per Schweizer Freidenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit Freiheit a Friede

Preis der Inserate:
Die einspaltige Petitzeile kostet 10 Rp.

Erscheint halbmonatlich
Postcheckkonto VIII 2578

Abonnements-Preis: Für die Schweiz Jährlich Fr. 3.— ;

Halbjährlich Fr. 1.50. Für das Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Zeitfragen.
I.

Das Luzerner „Vaterland" bringt in seinen Nummern 58
und 59 einen den „Historisch-politischen Blättern" entnommenen

Aufsatz: „Der Krieg — ein Hochgericht über die
moderne Literatur", worin der Verfasser Stellung nimmt gegen
„eine Literatur der Hysterien und kranken Nerven, der Per-
versivitäten und Dekadenzen, der wild gewordenen Erotiken
und des snobistischen Obermenschentums, die sich mit ihren
Senilitäten und ihrem weibisch-verzärtelten Gefühls- und ihrem
zersplitterten Geistesleben noch brüstet", gegen „eine Kunst
des Scheines, eines überfeinerten Luxus, einer Verspötlerin der
Ideale". — Wir gehen mit ihm einig: ein Teil der
gegenwärtigen Literatur ist durch und durch krank, faul, vergiftet;
an demselben erotischen Übel krankt das Theater; in der
Kunst, im Gesellschaftsleben, in der Mode, überall lüsterne
Frechheit, freche Lüsternheit — sittlicher Zerfall. „Möge die
Zukunft dem deutschen Volke wieder eine Literatur bringen,
die seiner würdig ist." Auch wir wünschen das, wünschen
als gute Frucht des Krieges den tiefen Lebensernst, aus dem
sich grosse, reine Werke der Literatur und der bildenden
Künste, vor allem aber edle grosse Menschen, Menschen der
Wahrheit, der Treue, der Güte, der Gerechtigkeit, Menschen
mit geistigen und sittlichen Idealen erheben mögen! Wir
wünschen das, wir Freidenker. Aber sonderbar: der
Verfasser 'des genannten Artikels macht gerade unsere
Lebensanschauung, die den Glauben an ein Jenseits ausschliesst, aber
eben deshalb vom Menschen ein tieferes Erfassen der sittlichen
Forderungen verlangt, dafür verantwortlich, dass es eine
Schundliteratur, Schund im Theater, in der Kunst, im ganzen, dass

es Unsittlichkeit gibt auf der Welt.
Er muss nämlich — da alles von Golt kommt, also auch

der Krieg — dem Krieg einen Sinn geben, und er behilft sich
mit dem billigen Mittel, dessen sich gegenwärtig auch jeder
ungebildete Sektenprediger bedient: Der Krieg ist die Zuchtrute
Gottes für die Ungläubigen. „Das Gottesgericht des

Weltkrieges hat über jene Menschheit das Verdammungsurteil
gesprochen, die höhere Kultur ohne Gott begründen zu können
wähnte."

Ist es denn ein Krieg der Ungläubigen oder ein Krieg
zwischen Christenvölkern Zählen nicht die Gläubigen, die
durch den Krieg Unsägliches erdulden, nach Millionen, die

Ungläubigen nur nach Tausenden. Der Krieg als Strafe für
die Ungläubigen aufgefasst, wäre das bei diesem Zahlenverhältnis

Gerechtigkeit? Göttliche Gerechtigkeit? In Ägypten,
da ging der Würgengel an den Häusern der Gläubigen
vorüber. — Wir wollen nun aber in erster Linie uneingeschränkt
durch konfessionelle Engherzigkeit prüfen, warum mit dem

Ungeheuern Aufschwung der technischen Kultur eine sittliche
Verflachung, teilweise sogar Versumpfung Hand in Hand ging.
Wollen wir den Spiess wenden gegen die, die uns Ungläubige,
uns Verfechter des freien Denkens und Forschens, für den
sittlichen Zerfall verantwortlich machen? Wollen wir auf die
Beichtmoral hinweisen? oder darauf, dass die kirchlichsten
Zeitalter gleich auch die unsittlichsten waren? oder "wollen
wir die „Heiligkeit" gewisser Päpste ans Licht ziehen? Nein,
wir halten uns an die Tatsache, dass es zu jeder Zeit und in
jedem Volke und in jedem Stande und in jeder Bekennergruppe

grosse edle Menschen gegeben hat und andere, bei
denen weder der Glaube an Himmel und Hölle, noch Gesetze,
noch eine weltliche Ethik, noch Verluste an Gesundheit, Ehre,
innerem Glücke, etwas zur sittlichen Festigung vermochten.
Wir nehmen uns nicht aus. Manch einer hat geglaubt, frei
zu sein, indem er der Kirche den Rücken kehrte; er meinte,
damit auch ihm unbequemen sittlichen Forderungen entronnen
zu sein. Er wusste nicht, dass frei sein von der Kirche noch

gar nicht Freiheit bedeutet, nicht die Freiheit, die der ernste
Freidenker der tiefen Überzeugung für sich beansprucht: die
Freiheit nämlich, aus eigener sittlicher Kraft, aus eigener
Einsicht, aus eigener Sehnsucht nach höhern sittlichen Zielen,
nach Harmonie im Leben des Einzelnen und der Menschheit
das Leben -Fördernde zu tun, das Leben- Feindliche zu
bekämpfen, ohne Anspruch zu machen auf himmlischen Lohn
und ohne sich bestimmen zu lassen durch die Furcht vor den
Schrecknissen der Hölle.

„Frei nennst du dich? Deinen herrschenden Gedanken
will ich hören und nicht, dass du einem Joche entronnen bist.

Bist du ein Solcher, der einem Joche entrinnen durfte
Es gibt manchen, der seinen letzten Wert wegwarf, als er seine
Dienstbarkeit wegwarf.

Frei wovon? Was schert das Zarathustra! Hell aber soll
mir dein Auge künden: frei wozu? (Nietzsche.)

Der eine und andere mag sich stark genug für diese Freiheit
halten, ohne es zu sein. Der eine und andere nimmt es nicht
ernst, nimmt die sittliche Forderung, die das Diesseits stellt,
ebensowenig ernst, wie andere die kirchlichen Sittenforderungen,

obwohl ihnen die Kirche gewissermassen das Messer
an die Kehle setzt: Himmel oder Hölle!!

Damit haben wir die Frage nach der Ursache sittlicher
Übelstände teilweise schon beantwortet: Es fehlt an sittlichem

Ernst, an Lebensernst!
Und weil dieser fehlt, vermögen die Menschen nicht, aus

den Werken der gegenwärtigen Kultur — aus den sozialen,
pädagogischen, technischen Werken — die sittlichen Werte
zu heben, die in ihnen liegen. Beispiele: Der Lichtbilder-
Apparat ist eine der vortrefflichsten neuen Erfindungen, be-



10 DER SCHWEIZER FREIDENKER

rufen, der gesamten Schul- und Volksbildung das wertvollste
Veranschaulichungsmittel zu werden. Was haben Geldgier
und Sensationsgier daraus gemacht! Schiller hat der Bühne
eine erhabene Aufgabe zugewiesen. Warum erfüllt sie sie

nicht Weil die Menge nicht das Ideal, sondern den niedern
Genuss will, und es gibt Possen- und Notenschreiber genug,
denen wie der Menge das Gemeine näher liegt als das Hohe,
und sie wissen, was einträglich ist. Welche Aussichten auf
Wohlstand eröffnete das Aufkommen zahlreichèr neuer
Berufsarten, als im Maschinenbau eine Erfindung der andern auf
den Fuss folgte! Was ist „dank" der rücksichtslosen Selbstsucht

der Besitzenden daraus geworden? Eine unübersehbare
Flut von Not, die wieder abzuleiten ein Jahrhundert
unablässigen Ringens kaum zustande bringen wird. Wie hoch
hinauf in ferne erhabene Zukunftswelten riss es den Menschengeist,

wenn das Auge dem kühnen Flieger folgte, der gleichsam

erhaben ob Raum und Zeit hoch über den Wolken dahin-
schwebte. Was ist das Flugzeug heute? Ein Mordwerkzeug.
Was ist die elektrische Kraft, mit deren Hilfe der Mensch alle

Entfernungen im Augenblick überwindet, mit der er die Städte

beleuchtet, die Häuser erwärmt, Krankheiten heilt, Riesen-Arbeiten

mühelos vollbringt? — ein Mordwerkzeug. In der Be-

kleiduogsart, im Tanz ist der Schritt vom Schönen und Frohen

zum Gemeinen und Hässlichen getan worden, die grössere
Freiheit in der Erziehung ist vielorts zum gedankenlosen,
bequemen Sich-gehen-lassen ausgeartet. Und alles aus demselben
Grunde. Nie noch hatte der Mensch so viel Gelegenheit, sich

an den Werken der Kultur emporzuarbeiten zu einer höheren
Sittlichkeit als heutzutage; jedes neue grosse Werk, das der

Menschengeist auf irgend einem Gebiete erschafft, ist eine

Stufe, ein Handgriff, ein Wink, ein Ruf: komm, steige, bilde
dich, veredle dich, sorge, dass „Mensch" ein Adelstitel werde!
Aber der Mensch, statt emporzusteigen und selber gross zu
werden, reisst die Werke zu seiner Niedrigkeit herab und setzt
ihnen den Fuss auf den Nacken mit der Forderung:
Gewinn Genuss

Es fehlt an Lebensernst. Und es ist noch eine andere
Ursache, die wir uns am besten klar machen, indem wir uns
den klaffenden Widerspruch vergegenwärtigen, der zwischen
dem Krieg und der allgemeinen Einsicht, dass Friede, Sicherheit,

ruhige Entwicklung das Vernünftige und Menschenwür-

Ostern.
E. Br.

Millionen von Menschen feiern heutzutage das Osterfest, ohne dabei
an legendäre Vorstellungen gebunden zu sein und ohne einen Widerspruch
zwischen ihrer nicht an Glaubenssätze gebundenen Weltanschauung und
ihrer Osterfreude zu empfinden.

Das Osterfest und auch das Weihnachtsfest sind nämlich älteren
Adels als das Glaubenssystem der christlichen Kirche, ihr Stammbaum
geht viel weiter zurück und führt sowohl zu den alten Kulturvölkern des

Orients, wie zu den tierfellumgürteten Bewohnern der abendländischen
wildforstigen Gaue. Naturfeste sind beide in ihrer tiefsten Bedeutung
und feiern, welche Formen und mystischen Zauber sie zu verschiedenen
Zeiten und bei verschiedenen Völkern angenommen haben mögen, die zwei
grössten Jahresereignisse in der Natur: den Sieg des Sommers über die
starre, unfruchtbare Herrschaft des Winters das eine, die Umkehr der
Sonne zu ihrem Gang nach Norden das andere.

Wohl hat das Christentum das Osterfest direkt von den Juden
übernommen, denen es als Andenken an das Vorübergehen des Würgengels
an ihren Häusern in Aegypten galt. Daher das Wort Passah. Und als
es dann als Gedächtnisfeier an die Auferstehung des Nazareners aus dem
Grabe in den christlichen Kult überging, behielt es den alten jüdischen
Namen Pas s ah bei, der mit Ausnahme der Deutschen, Russen und Polen,
von sämtlichen Völkern Europas germanischer und romanischer Zunge
adoptiert wurde. Ostern heisst in Italien: Pasqua, in Spanien: Pas-
cuas, in Frankreich: Pâques, in Portugal: Pasquo, in Dänemark:
Paaske, in Schweden: Pask, in Holland: Paaschen. Ganz weichen
die slavischen Sprachen ab. Polnisch : W i e 1 k a n o c (Grosse Nacht),
Russisch : SwetlojeWoskresenje (Der helle Sonntag). Dem deutschen
Ostern schliesst sich nur das englische Easter an.

Die Bezeichnung Ostern scheint auf eine altgermanische Frühlings-

dige ist, besteht. Es ist der gleiche Widerspruch, den wir
darin fanden, dass dieselben Menschen, die eine hohe Kultur
geistig beherrschen, deren sittliche Werte nicht zu heben
vermögen, sondern im Gegenteil, die Kultur ihren selbstischen
und erniedrigenden Wünschen dienstbar machen.

Es ist nicht anders zu erklü en. ah durch die
verschiedene Entwicklungsfähigkeit des Geistes iv> l der Seele
(Intellekt — Psyche).

Die moderne Kultur hat auf ihrem Siegeslauf den
Menschen überrascht; es stürzte zu viel Neues auf einmal auf ihn
ein. Wohl erfasste und beherrschte er es geistig bald. Denn
der Geist ist die treibende Kraft, die ewige Unruhe, der
Zweifler und Sucher im Menschen. Jede Erfahrung meisselt
er sich zur Stufe zurecht, um von ihr aus wieder weiter zu
sehen und abermals höher zu steigen. Er liebt die freien
Aussichten, die weiten Gesichtskreise; sein Wesen ist die

Bewegung, sein Element der Dinge FIuss.
Anders die Seele. Sie ist beharrlich, konservativ, neuen

Einflüssen nicht leicht zugänglich, und nur ganz langsam, widerwillig

verändert sich ihr Inhalt. (Siehe darüber auch die
Broschüre „Die Rolle der Heuchelei", S. 10 und 11, von Prof. Dr. A.
Forel). Darin finden wir wenigstens ein Stück Lösung des

Rätsels, wie es möglich war, dass auf einen Wink von oben
die Millionen in den Krieg zogen, trotzdem die allermeisten
unter ihnen längst den Frieden, die ruhige Entwicklung, den
freundschaftlichen Verkehr zwischen den Völkern als den

menschenwürdigen, lebenfördernden, erfreulichen Zustand, den

Krieg als lebensfeindlich, grausam, gebildete Völker entwürdigend,

als blutigen, grässlichen Wahnsinn erkannt hatten.
Sittliche Erkenntnisse aber müssen durch das Feuer der
Seele gegangen sein, müssen heilige Überzeugung geworden
sein, dann erst wirken sie als sittliche Kräfte.

Aus demselben Grunde ist der Mensch noch nicht dazu

gekommen, die sittlichen Werte der heutigen Kultur des Handels,

der millionenfachen Beziehungen, der Kultur der
angewandten Naturkräfte, der überwundenen Entfernungen, der
Kultur der internationalen Verständigungen, der sozialen,
humanen, erzieherischen Neuschöpfungen seelisch tief zu erfassen
und zu verarbeiten, obwohl er sie kennt. Rechnen wir zu der

geringen Aufnahmefähigkeit der Seele noch die vielfachen
Hemmungen der! sittlichen Veredlung physiologischer Natur,

göttin, O s t a r a zurückzuweisen. Zwar liegt für die Existenz einer solchen
einzig das Zeugnis des gelehrten angelsächsischen Mönches Beda Vene-
rabilis vor, der 672 bis 735 lebte, also in einer Zeit, die der Verchrist-
lichung der Angelsachsen (um 600) verhältnismässig nahe stand. K. A O b e r 1 e

bemerkt in „Ueberreste germanischen Heidentums im Christentum" dazu:
„Uebrigens ist unwahrscheinlich, dass die Germanen ohne eine bestimmte
Gottheit zu Ehren des Frühlings oder des mit der Sonne vön Osten
kommenden, neuerwachten Lebens der Natur ein Fest sollten gehalten haben;
ein Naturvolk begeht für abstrakte Naturerscheinungen kein religiöses
Fest." Bei Einhard, dem Zeitgenossen und Biographen Karls des Grossen,
heisst der April ôstarmanôth, und schon in den frühesten althochdeutschen
Sprachdenkmälern trägt das Passahfest den Namen ôstarâ. J.Grimm
schreibt in seinen „Deutschen Mythologien": „Dieses ostara muss gleich
dem angelsächsischen Eastre ein höheres Wesen des Heidentums bezeichnet
haben, dessen Dienst so feste Wurzeln geschlagen hatte, dass die Bekehrer
den Namen duldeten und auf eines der höchsten christlichen Jahresfeste
anwandten." Der Sieg der christlichen Vorstellungen über die heidnischen
war übrigens nicht schon anfänglich so entschieden, wie man auf Grund
mancher Lehrbücher annehmen könnte. Die Bekehrer sahen wohl ein,
dass sie mit Zwang und gewalttätigem Verdrängenwollen des tief im
Volksglauben wurzelnden Mythos weniger erreichten, als indem sie den christlichen

Kult den vorhandenen Formen anschmiegten, die heidnischen Namen
durch christliche ersetzten und durch Gewöhnung an mildere kultische
Formen den religiösen Vorstellungskreis allmählich, systematisch, im Sinne
der Verchristlichung umwandelten. So schrieb Papst Gregor der Grosse
(590—604) an den angelsächsischen Bischof Mellitus, gegen heidnische, mit
der Religion verwachsene Sitten und Gebräuche schonend zu verfahren,
beispielsweise die Sitte, bei den Götzenopfern viele Ochsen zu schlachten,
zu irgend einer christlichen Feierlichkeit umzuwandeln. Statt dem Teufel
(den heidnischen Göttern) Tiere zu opfern, soll sie das Volk zum Lobe
Gottes, zur Speise schlachten; so werde es, indem ihm einige äusserliche


	Zeitfragen : I.

