
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 19

Artikel: Soll Glaube herrschen oder Vernunft?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER SCHWEIZER FREIDENKER 77

Der zweite Hauptunterrichtsgegenstand in allen Mittelschulen
der abendländischen Kulturvölker war die lateinische Sprache.
Darum nannte man diese Schulen Lateinschulen. Und warum
musste die Jugend aller Länder des Abendlandes in diesen
Schulen 7—9 Jahre lang Latein lernen?

Weil Latein die Sprache der Kirche war, weil Latein die
Sprache der Wissenschaft war, weil Latein die Sprache der
Politik war, weil Latein somit die Sprache der Herrscher war.

Darum musste die Jugend der herrschenden Stände
Latein lernen und darum durfte sie in den Schulen nicht einmal
ihre Muttersprache sprechen, und darum wurden Mathematik,
Naturwissenschaften, Qeogrophie und Geschichte entweder
schauderhaft vernachlässigt, oder gar nicht getrieben. Das
letztere war die Regel. So kam es, dass sogar noch einer
der vier berühmten protestantischen Schulrektoren und Gelehrten

des 16. Jahrhunderts, Michael Neander, in seinen
Büchern lehrte, bei einem Regen sei ein Kalb vom Himmel
gefallen, in Schottland wüchsen die Gänse auf den Bäumen
und im Eislebener Schiefer sei das Bild des Papstes in Amts-
tracht gefunden worden.

Und welche Lehrmethode herrschte in diesen mittelalterlichen

Kloster- und Kirchenschulen? Da gab es keinen
Unterricht durch die Anschauung und durch die Sachen,
sondern nur durch das Wort und durch die Schrift. Da gab es

keinen entwickelnden Unterricht, der denken und die Wahrheit

suchen und finden lehrte, sondern da gab es nur ein

Vorsagen und Nachsagen, ein Vorschreiben und Nachschreiben,

ein geisttötendes Aufnehmen und Auswendiglernen.
Woher diese dogmatische Methode? Wahrlich nicht von

den Griechen, denn diese hatten sie schon überwunden. Nein,
sie kommt von der herrschenden Kirche.

Die Lehrweise der Kirche war die dogmatische, und weil

die Kirche die Schule beherrschte, so trug sie auch ihre
Lehrmethode in die Schule hinein.

Die Wahrheit ist, nach der Kirche, bei Gott nur allein.

Der Mensch ist zu sündhaft und zu schwach, die Wahrheit

selbst zu finden; sie kann ihm nur durch göttliche Gnade

offenbart werden. Darum muss der Mensch glauben, was ihm

durch die Verkündiger der göttlichen Offenbarung, durch die

Priester, mitgeteilt wird ; darum darf er sich nicht vermessen,
die Wahrheit durch seine eigene Vernunft finden zu wollen.

Wie die Priester gegenüber den anderen Menschen allein
im Besitze der Wahrheit sind, so sind auch die Lehrer

gegenüber den Schülern allein im Besitze der Wahrheit. Das

versteht sich ganz von selbst, wenn der Lehrer ein Geistlicher

ist, und das versteht sich ganz von selbst, wenn es sich um
die Reljgion handelt. Wie die Kirche die. Wahrheiten nur
mitzuteilen, das Volk aber sie zu glauben und ohne Prüfung

an- und aufzunehmen hat, so braucht auch die Schule nur
ihren Wissensschatz mitzuteilen und die Schüler haben ihn
aufzunehmen; sie haben zu glauben, was der Lehrer sagt.
Eine Sache, eine Lehre ist wahr, nicht etwa, weil sie bewiesen
und begründet, eingesehen und begriffen worden ist. — Nein!
sondern, weil sie von einer Autorität; Gott, Orakel, Priester,
Lehrer verkündigt worden ist.

Das waren die Lehr- und Lerngrundsätze der Kirche und
das mussten deshalb auch die Lehr- und Lerngrundsätze der
Kirchenschule sein.

Die Kirche, als herrschende geistliche und geistige
Macht bestimmte die herrschende Philosophie, und sie
bestimmte die Unte/'richtsmethode.

Ziehen wir aus edlen diesen Tatsachen den Schluss,
so ergibt sich, dass die Ständegesellschaft des Mittelalters
der Wissenschaft und der Ersiehung ihren Stempel deutlich

aufgedrückt hat. Die Sprache der Wissenschaft, der
höheren Bildung und der Politik war eine tote Sprache,
die das Volk gar nicht verstand, und die das Volk von
Wissenschaft und Bildung aussehloss. Wissenschaft und
Ersiehung dienten nur sur Beherrschung des Volkes; alle
Ersiehung war nur Ständeersiehung ; die Wissenschaft
war nicht frei, sondern die Sklavin der Kirche.

Soll Glaube herrschen oder Vernunft?
Jeder vernünftige oder sogar nur halbwegs vernünftige

Mensch wird sagen, die Vernunft soll herrschen. Nun besteht
aber die Mehrzahl der Menschen aus Gläubigen, und diese

behaupten : Nein, unsere Vernunft ist zu schwach, zu
unvollkommen, der Glaube muss herrschen, der Glaube geht über
die Vernunft. Manche Leser lachen vielleicht, wenn sie dies
lesen, aber es ist Tatsache, der Glaube geht heutzutage über
die Vernunft. Zwei vernünftige Leute werden sich nicht streiten,

sondern sich zu verständigen suchen. Bringen sie dies
nicht fertig, rufen sie einen dritten als > Schiedsrichter an und
verpflichten sich, auf seinen Urteilsspruch einzugehen, wie er
auch fallen möge. Das ist Vernunft. Ganz anders geht es
bei Gläubigen zu. Der orthodoxe Katholik und der orthodoxe
Protestant verständigen sich selten, beide sind vom Glauben
beherrscht; der andere hat immer Unrecht. Der Glaube
bestärkt sie in ihren Meinungen, keiner gibt nach und der Streit
ist da. Sehen wir uns die heutigen kriegführenden Völker an.
Ihre Regierungen bestehen aus gläubigen Christen. Was ist
die Folge? Grausamer Streit und Mord. Ich stelle die
Behauptung anf: Wären die regierenden Häupter bei unserem

hängigkeit verzichten und sich einem Willen unterwerfen solle, der das

Zentrum und den Knotenpunkt des Gesamtwillens und der Gesamtkräfte

darstellt." (Enc. Art. Souverains.) Dieser Contract social (die Sache,

wenn nicht das Wort, findet sich also bei Diderot mehrere Jahre vor dem

Erscheinen der darauf bezüglichen Arbeit Rousseaus) ist der Ursprung der

elvitas, der cité, des Staates (Enc. Art. Cité und Société). Gegründet

um das Glück der Einzelnen sicherzustellen, hat er sich als eine Gesellschaft

zur gegenseitigen Verteidigung gegen Angriffe von aussen organisiert

(Enc. Art. Protection), und ausserdem durch den Schutz, den er
dem Besitz der Einzelnen angedeihen liess, das Privateigentum möglich

gemacht (Eue. Art. Propriété), das auf der „Besitzergreifung durch Arbeit"
beruht (Entretien d'un père avec ses enfants). — Die eheliche Treue

ersetzte dann auch die sexuelle Promiskuität der Urgesellschaft (Enc.
Art. Infidélité).

Diderot kennt auch einen zweiten Ursprung der Autorität: die
Gewalt; sie gilt ihm aber nur als Usurpation, entbehrt jeder moralischen
Grundlage, und ist nichts als die Organisation des Rechts der Stärkeren.
Manchesmal kann sie immerhin zu einer gerechten Institution werden,
nämlich wenn alle die ihr Unterworfenen sich mit ihr einverstanden
erklären, also einen Vertrag mit ihr eingehen (Enc. Art. Autorité).

Die legitime Autorität hat aber die Angriffe der Priester zu fürchten,
die durch die Ausübung von ihnen selbst stets komplizierter gemachter
ritueller Vorschriften, für immer notwendiger und unersetzlicher gehalten
werden, und dadurch oft dem Staat ihren Willen aufzuzwingen imstande
sind. (Enc. Art. Prêtres und Cérémonies.) — Was den Ursprung der
Religionen betrifft, leitet sie Diderot aus dem Kultus der Gestirne ab, und
bekämpft er entschieden den Evhemerismus (Enc. Art. Polythéisme).

Neben der Macht der Priester kann aber auch die der Krieger dem

Wohlergehen der Gesamtheit gefährlich werden, denn ihr Stand bringt
es mit sich, dass sie aus der Unordnung Vorteil ziehen (Enc. Art. Paix).
Andrerseits können auch gewisse Staatsformen den Frieden bedrohen,
z. B. Republiken; wenn diese auch den Frieden lieben, kann doch „die
Liebe zur Freiheit, eine abergläubische Furcht sie zu verlieren,
republikanische Staaten zum Krieg gegen monarchische Staaten veranlassen, um
diese zu erniedrigen oder deren Einrichtungen zu ändern" (Enc. Art.
Législateurs).

Gegen kriegerische Tendenzen kämpft aber der Handel an : seine
Interessen werden immer zahlreichere internationale Verständigung
zustande bringen (Fragments politiques), und die Menschen sich dadurch
immer mehr der Unterwerfung der Natur widmen können (ibid.). Dazu
aber müssen sie zahlreich und gesund sein, und wäre eine Auslese der
Tüchtigsten zum Zwecke der Fortpflanzung sehr wünschenswert (Supplément

au Voyage de Bougainville, III).
Man sieht aus diesen kurzen Angaben1) die von Diderot selbst öfters

erwähnte Abhängigkeit seiner Theorien von denen Montesquieus; immerhin
ist er in manchen Punkten ein Neuerer gewesen, und hat vor allem seine
Encyclopédie durch ihr Zusammentrageu des weit verstreuten Materials
der soziologischen Forschung bedeutende Anregungen geboten und die
Weiterarbeit erleichtert. Orro Karmin.

') Cf. nebst den Schriften Diderots, seine Biographien von Naigeon
(1821), von Karl Rosenkranz (1866), von John Morley (1886), sowie
Pascal Duprat, Les Encyclopédistes (1866), A. v. Overbeck, Das
Strafrecht dei französischen Encyclopädle (1902) und Henri See, Les
idées politiques de Diderot (in Revue historique, Bd. LXV, 1907).



78 DER SCHWEIZER FREIDENKER

ehrwürdigen Häckel in die Schule gegangen, würden sie den
Glauben verloren und Vernunft angenommen haben und dieser
scheussliche Krieg wäre vermieden worden.

Aber die Gläubigen sagen ganz harmlos: „Ja wissen Sie,
Kriege hat es immer gegeben, die lassen sich nicht vermeiden."
Darauf muss ich erwidern: „Ich pfeife auf Ihre ganze
Religion, wenn sie nicht einmal nach fast 2000 Jahren imstande
ist, solch einen Massenmord, solch ein Massenelend zu
verhindern. Nicht zu Tausenden, nein, zu Hunderttausenden gehen
Menschen heute aus Mangel an Nahrung und Obdach
zugrunde, von den Millionen, die da abgeschlachtet werden, gar
nicht zu reden. Und nun kommt ihr und predigt uns vor,
dies sei göttliche Weltordnung. Ein armer Gott, der solch
eine Ordnung hält!"

„Ja", sagen die ganz gescheiten Gläubigen, „Sie dummer
Mensch, Gottes Wege sind wunderbar, die verstehen wir nicht,
darin müssen wir uns fügen". „Wenn dem so ist", entgegne
ich, „warum jammert und heult ihr Christen denn, wenn es

euch schlecht geht? warum versichert ihr eure Häuser, euer
Vieh gegen Feuer. Das ist ja alles unnötig: verliert ihr euer
Hab und Gut, nun so tröstet euch doch damit, Gottes Wille
geschehe im Himmel wie auf Erden. Aber ihr Heuchler und
Pharisäer, sobald es euch an den Geldsack geht, da traut ihr
weder Gott noch eurem Glauben. Lächelnd schaut ihr zu, wie
in andern Ländern die Menschen zugrunde gehen und predigt:
„Liebet eure Feinde". Eure Religion besteht eben aus Glauben

und nicht aus Vernunft, sonst hätten wir andere Zustände,
andere Verhältnisse, und deshalb muss ich wiederholen: die

Vernunft geht über den Glauben, und ein jeder Freidenker sollte
dies mindestens seinen Kindern einprägen und es ihnen an

Beispielen klar machen, denn in ihre Köpfe wird heute noch

in den Schulen und durch Bücher Verwirrung genug gebracht.

Vom Tage.
Wie „Der Protestant" (Nr. 21) berichtet, hat sich ein „Weltbund für

Freundschaftsarbeit der Kirchen" mit Sitz in London gebildet. Auch in der
Schweiz bildete sich eine nationale Gruppe dieses Bundes, der sich die
mèisten reformierten Kirclfen anschlössen. Wir erwähnen diese neue
kirchliche Organisation einzig mit Rücksicht auf die letzte Bestimmung der
in fünf Punkte gegliederten Bestrebungen. Der Bund will, „dass das
Gefühl der Brüderlichkeit und der Wunsch nach Versöhnung die Haltung der

¦ Christen gegenüber den Feinden bestimme, sowohl in der Führung des

Krieges als beim Abschluss des Friedens."
Wie man mit dem „Gefühl der Brüderlichkeit" Krieg führen,

einander hinmetzeln kann — Menschen, die man als Brüder fühlt! —, ist
uns nämlich heute noch wie immer unverständlich ; es ist uns noch nicht
gelungen, uns zu diesem hohen Grad christlicher Spiegelfechterei in
sittlichen Forderungen emporzuarbeiten Br.

Nach einem Bericht des „Religiösen Volksblattes" (Nr. 44) tagte am
17. Oktober in Dussnang der thurgauische Verein für kirchlichen
Fortschritt. „Kern und Absicht" eines Vortrages von Prof. Schüli sei gewesen,
dass „die Frage: Warum glauben wir an einen persönlichen Gott?
eingehend behandelt und beantwortet werden sollte. Der Glaube an den

„persönlichen" Gott wurde gegenüber dem verschwommenen und den
sittlichen Gegensatz verwischenden Pantheismus moderner Freidenker
festgehalten."

Das Beste aber kommt noch, im Bericht. heisst es nämlich weiter:
„Der packende Schluss war: Bei den gewaltigen Hemmungen, welche

in der Welt liegen und den furchtbaren Leiden, welche sie in sich hegt,
ist der Gottesglaube die grösste Tat, deren wir fähig sind. Wagen wir
diesen Tel/ensprung, er wird uns nicht gereuen."

Man merke sich also, dass diesen Herren die Existenz eines
überirdischen göttlichen Wesens durchaus nicht eine feste Tatsache ist; sie
halten lediglich im Hinblick auf die „ furchtbaren Leiden, die die Welt in
sich hegt ", den Glauben an ein solches höheres, wenn auch gar nicht
bestehendes, Wesen für heilsam. Die Vorstellung, dass es bestehe, soll
die Menschen über die Leiden hinwegtäuschen. Dass diese Vorstellung
selbst eine Täuschung ist, beunruhigt weder den Verstand noch das
Gewissen dieser frommen Herren.

Nun aber erst die Vergleichung des Glaubens an Gott mit dem

Tellensprungü Was war der Teilensprung? Eine Verzweiflungstat.
Ziehen wir den Schluss: Der Glaube — eine Verzweiflungstat!

Das ist offen gesprochen von euch, fromme Herren, aber, ich
vermute, es war eine Offenheit wider Willen, ein entschlüpftes, verräterisches

Wörtchen F. Br.

An unsere Abonnenten!
Wie Sie aus Nr. 18 unseres Blattes ersehen konnten, hat die

Delegiertenversammlung des Schweizerischen Monistenbundes „den Schweizer
Freidenker" zum obligatorischen Organ ihres Bundes erklärt. Das Blatt
wird demnach künftig den Untertitel „Organ des Deutschschweizerischen
Freidenkerbundes und des Schweizerischen Monistenbundes" tragen. Bei
dieser Gelegenheit wurde auch die Frage aufgeworfen, ob es nicht
angezeigt wäre, auch den Haupttitel zu ändern. Als Ersatz für den jetzigen
wurde vorgeschlagen: „Das Schweizer Freie Wort" und diese Aenderung
damit begründet, dass unser Organ unter der neuen Bezeichnung auch
in Kreisen Eingang finden, könnte, die sich bis jetzt ablehnend verhielten.
Anderseits wurde dies in Abrede gestellt, eher eine Abnahme der
Abonnentenzahl befürchtet und betont, dass der bisherige Name „Schweizer
Freidenker" der zutreffendste, ehrlichste und deshalb auch der beste sei.
Schliesslich einigte man sich an der Delegiertenversammlung (an der auch
der Freidenkerbund vertreten war) dahin, dass man die Frage der
Titeländerung den Abonnenten zur Beantwortung übergeben wolle. Wir
wiederholen, dass der eine Vorschlag dahin geht, unser Blatt künftig

Das Schweizer Freie Wort
zu nennen, der andere, es beim jetzigen

Der Schweizer Freidenker
zu belassen.

Wir ersuchen Sie, uns Ihre Ansicht in einer kurzen Kartennotiz bis
spätestens Donnerstag, 9. Dezember, mitzuteilen. Die Zuschriften sind an
die Redaktion, Hegibachstrasse 42, Zürich 7, zu richten.

Mit freiem Gruss
Der Vorstand des Deutschschweiz. Freidenkerbundes.

Vorträge, Versammlungen.
Zürich. Nächste Versammlung des Freidenkervereins Dienstag den

7. Dezember, 8'/i Uhr im „Augustiner". Diskussionsabend.
Genf. Ortsgruppe Genf des Schweiz. Monistenbundes. Zusammenkunft

je am ersten Dienstag des Monats, abends '/2 9 Uhr, im Hôtel
Monopol, 11, rue Chantepoulet.

Pressefonds.
Bis zum 24. November sind weiter folgende Beiträge eingegangen, die

wir hiermit bestens verdanken:
von Frau Rüttimann, Zug Fr. 5. — von Hrn. Dr. H. Buss,
Basel Fr. 30 —, von Hrn. D. P. 0., Zürich Fr. 5.-, von
Hrn. Jäger, Teufen Fr. 1.50 Fr. 41.50

Bereits in Nr. 18 quittiert: „ 274.65
' Summa Fr. 316.15

Für gezeichnete Artikel sind die Verfasser verantwortlich.

Schriftleitung: Die Redaktionskommission des Deutsch-schweizerischen
Freidenkerbundes. Einsendungen für den Textteil an E. BRAUCHLIN,
Hegibachstrasse 42, ZÜRICH 7.

Administration: E. REDMANN, Rössligasse 5, ZÜRICH 1.

Lisez

JOURNAL-REVUE HEBDOMADAIRE.

Articles philosophiques, sociologiques, historiques.
Vulgarisation scientifique.

Polémiques. — Chronique suisse et étrangère. — etc.

ABONNEMENT PAR ANNÉE
Suisse et France : 5 frs. — Autres Pays : 7 frs. 25.

Numéros spécimens gratis.

REDACTION ET ADMINISTRATION :

Ernest Peytrequin, Louve 4, Lausanne.

Abonnieren Säe unsere
Halbmonatsschrift

er Schweizer
Freidenker

Abonnements-Preis: Für die Schweiz
Jährlich Fr. 3 — Halbjährlich Fr. 1.50.
Für das Ausland Jährlich Fr. 4.50.

Einzahlungen mache man auf unsern
Postcheckkonto VIII/ 2578.

Deutsch - Schweizer. Freidenkerbund

Verlag .Der Schweizer Freidenker",
Zürich 1, Rössligasse 5

Für Fr. 8. — Jahresbeitrag, liest man
regelmässig

5 Zeitschriften
welche einzeln abonniert über 70 Fr.
betragen.

Man verlange sofort Prospekt von
der Geschäftsstelle

Paul Kettiger
Theodorgraben 6, Basel.

Druck der Buchdruckerei W. STEFFEN, Zürich 1, Waldmannstrasse 4.


	Soll Glaube herrschen oder Vernunft?

