
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 19

Artikel: Diderot als Soziologe

Autor: Karmin, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


76 DER SCHWEIZER FREIDENKER

fünf Jahren einmal Anatomie. In Wien wurde 1490 die
Medizin noch nach denselben Handbüchern gelesen wie 1390.

Also völliger Stillstand der medizinischen Wissenschaften
während 100 Jahren!

Gleich nach der Theologie kam im Range die Philosophie,
die berühmte Scholastik. Sié wurde nur von Theologen
vorgetragen, denn sie war nur die „Magd der Theologie" und
hatte zu begründen und zu beweisen, dass alles, was in der
Bibel steht, und alles, was die Kirche lehrt, die reine, göttliche
Wahrheit ist und mit der menschlichen Vernunft völlig
übereinstimmt.

Diese mittelalterliche Kirchen-Philosophie hat sich in Tausend

und Abertausend gelehrten Disputationen an den hohen
Schulen allen Ernstes mit folgenden Fragen beschäftigt:

1. In welcher Sprache hat die Schlange im Paradiese zu
Eva geredet?

2. War der erste Mensch auch mit einem Nabel ausgestattet?
3. Was würde aus Christus geworden sein, wenn er als

Gurke erschienen wäre?
4. Kann neben dem Wasser auch mit Sand und Erde, mit

Bier und Fleischbrühe, mit Lauge und Rosenwasser
getauft werden?

5. Wenn ein Rind oder ein Schwein eine ganze Hostie ver¬

schlucken, ist damit auch der Leib des Herrn (Jesus) in
den Bauch der Tiere übergegangen?

6. Wie viele Engel haben auf einer Nadelspitze Platz?
7. Kann Gott etwas Geschehenes völlig ungeschehen, z. B.

aus einem Freudenmädchen eine reine Magd machen?
Diese grüblerischen Fragen sind vom Standpunkte des

Gläubigen aus gotteslästerlich. Wer aber auf solche Fragen
die feinsten Antworten mit begrifflichen Schlussfolgerungen
geben konnte, der galt als grosser Philosoph. Als ein
Magister der Universität Wien diese scholastischen Disputationen
für Phantastereien erklärte, wurde er von der Fakultät
ausgeschlossen und musste schliesslich demütig widerrufen.

Aber warum beschäftigte sich denn die- mittelalterliche
Philosophie mit solchen lächerlichen und grüblerischen Fragen
Weil sie keine freie Wissenschaft war, weil sie sich nur mit
kirchlichen und biblischen Fragen beschäftigen durfte, und
weil ihr nur erlaubt war, im Rahmen der Kirchenlehre und
im Dienste der Kirche zu philosophieren.

Das ist ein neuer Beweis dafür, wie die herrsehenden
gesellschaftlichen Mächte die Wissensehaften bestimmen,
und wie die Menschen unbewusst nach der Logik einer
gegebenen Gesellschaftsform denken.

Und wer nicht dachte, wie die Kirche lehrte, und wer eine
Wissenschaft trieb, die der Kirchenlehre widersprach, oder die
das Interesse der Kirche verletzte? Nun, für diese Ketzer hatte

Diderot als Soziologe.
Es ist nicht leicht Diderots1) Anschauungen kurz darzustellen, da er

sie im Laufe seines Lebens vielfach geändert hat, so z. B. vom Deismus
über den Sensualismus zum Atheismus gelangt ist. Auch muss man oft
zwischen den Zeilen seiner, der Zensur unterworfenen Schriften lesen, um
seine wahre Gesinnung kennen zu lernen. Auf dem Gebiete der Soziologie
wird ein Ueberblick noch besonders dadurch erschwert, dass in seinem
Ungeheuern Lebenswerk keine eigentlich darauf bezügliche Arbeit vorliegt,
und ein Bild seiner Ansichten daher nur aus weit verstreuten Fragmenten
zusammengesetzt werden kann.

Im Prospekt seiner Encyclopédie hat Diderot, auf Grund der
verschiedenen Geisteselemente, eine Einteilung der menschlichen „Kenntnisse"
gegeben: das Gedächtnis schafft die Geschichte; die Philosophie „oder
Wissenschaft" ist auf die Vernunft gegründet; die Kunst (von ihm Poesie
genannt) stammt aus der Einbildungskraft. — Die Philosophie zerfällt in
drei Teile: in die Wissenschaft von Gott, vom Menschen und von der
Natur. Die Wissenschaft vom Menschen beruht einerseits auf dem
Verstand, der mit Hilfe der Logik die Wahrheit, andrerseits auf dem Willen,
der mit Hilfe der Moral die Tugend anstrebt. — Die drei Hauptgebiete
der Moral sind die natürliche Rechtswissenschaft (jurisprudence naturelle),
die Oekonomik und die Politik. Hier müssen hauptsächlich Diderots
soziologische Anschauungen gesucht werden.

') Denis Diderot, französischer Polyhistor und Literat, geb. zu Langres
(Haute-Marne) 5. X. 1713, als Sohn eines Messerschmieds; gest. zu Paris,
30. VII. 1784. Verfasser von philosophischen, aesthetischen, naturwissenschaftlichen

und historischen Schriften ; Dramatiker u. Romanschriftsteller ;

Begründer, Herausgeber und tätigster Mitarbeiter der Encyclopédie :
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751 — 1773).

die Kirche den Bann, den Kerker und den Scheiterhaufen.
Hunderte von Gelehrten und Hunderttausende freidenkender
Menschen sind von der Kirche deswegen gemordet worden.
In Spanien allein wurden vom Jahre 1481 — 1521 von der
Inquisition verbrannt 16,376 Menschen, auf die Galeeren und
in die Kerker geschickt 178,382 Menschen.

Wir haben gesehen, wie die weltlichen Wissenschaften
an den Universitäten arg vernachlässigt und wie dagegen die
scholastischen Spitzfindigkeiten breit und lang behandelt wurden.
Einer noch breiteren, ja ausschweifenden Behandlung erfreute
sich die Theologie.

So behandelte der Kanzler der Tübinger Univereität,
Ulrich Penziger, den Daniel 4 Jahre lang in 312 Vorlesungen,

dann den Jesaias und und die Propheten 25 Jahre lang
in 1509 Vorlesungen, und hierauf die erste Hälfte des Jeremias

7 Jahre lang in 459 Vorlesungen. An der weiteren
Erklärung des Jeremias wurde er durch den Tod verhindert.

Noch gründlicher verfuhr der Wiener Theologe, Hasselbach,

denn er hielt 22 Jahre lang Vorlesungen über das 1.

Kapitel des Jesaias und starb, ehe er damit fertig war.
Die Kirche bestimmte aber nicht nur die Praxis und

Theorie der Universitäten, sondern sie bestimmte auch
Unterrichtsstoff und Lehrmethode der Lateinschulen oder Mittel-.
schulen, die eben Kirchen- und Klosterschulen waren.

Die Religion war der erste Hauptunterrichtsgegenstand
dieser Schulen. Aber was war das für ein Religionsunterricht?

Es war eine blosse Dressur des Volkes zum blinden
Kirchenglauben, zur unbedingten Knechtschaft und zum
Kadavergehorsam gegen Fürsten, Adel und Geistlichkeit.

Karl Schmidt, der gläubige Verehrer des Christentums,
bezeugt dies, indem er in seiner „ Geschichte der Pädagogik11
schreibt :

„Für die Adeligen und Prinzen bestand der Religionsunterricht

im Hersagen der vier Hauptstücke des Katechismus
— für das Volk in einigen Sätzen, die nicht auf die Wahrheit
der Religion, sondern auf das, was man der Kirche schuldig

war, Bezug hatten. Das Ziel seines religiösen Wissens
hatte der Laie (der Nichtgeistliche) erreicht, der das Vaterunser
und das Glaubensbekenntnis auswendig wusste. Ein solcher
Religionsunterricht konnte natürlich die Völker nicht aus ihrem
alten Aberglauben herausreissen, vorzüglich, da so viele mit
dieser Religion, in der sie unterrichtet wurden, ihre alte Freiheit

verloren hatten."
Also, nicht die Religion lehrte man das Volk, sondern

nur das, was das Volk der Kirche schuldig war. Hier ist
allerdings zu bemerken, dass das Volk eine religiöse Belehrung
in der Kirche erhielt und erhalten musste, denn das Volk
besuchte die Lateinschulen nicht.

Es gibt für Diderot eine soziale Gesetzmässigkeit, „la nature en
général est uniforme dans ses démarches" (Encyclopédie, Artikel
Polythéisme) ; auf religiösem (Enc. Art. Egyptiens), wie auf politischem
Gebiet (Enc. Art. Législateurs) üben gleiche klimatische, geographische,
wirtschaftliche Bedingungen gleiche Wirkungen aus. So sind z. B. die
locupletes des alten Rom kaum verschieden von den französischen
Grossbauern des 18. Jahrhunderts (Enc. Art. Agriculture). Ausserdem gibt es
eine, trotz aller ihrer Modalitäten, bei allen Menschen gleiche Vorstellung:
die Moral (Enc. Art. Irreligieux), welche der Ausdruck der „loi naturelle"
ist, der ewigen, unabänderlichen sittlichen Weltordnung (Enc. Art. Droit
naturel), die sich speziell im Mitleid allgemein äussert (Enc. Art. Hôpital).
— Das Individuum ist jedoch ausser Stande sie zu formulieren, nur die
Menschheit als ein ganzes kann ihren Wesenskern, das Naturrecht, zur
.Geltung bringen, „denn sie allein hat das allgemeine Wohlergehen zur
ausschliesslichen Leidenschaft" (Enc. Art. Droit naturel). „Die
Willensäusserungen der Einzelnen sind verdächtig. doch der allgemeine Wille
ist immer gut: nie hat er getäuscht, nie wird er täuschen." (ibid.) Und
dieser allgemeine Wille der Menschen ist der Schöpfer der bürgerlichen
Gesellschaft. „Im Naturzustand kennt der Mensch keine Autorität; jedes
Individuum ist jedem andern Individuum gleichberechtigt und vollkommen
unabhängig; einzig die Kinder sind ihren Eltern unterworfen. Die
natürlichen Bedürfnisse und besonders die Notwendigkeit ihrer Kräfte zu
vereinen, um die Angriffe ihrer Feinde abzuwehren, brachte mehrere Männer
oder mehrere Familien dazu, sich einander zu nähern, um nur mehr eine
einzige Familie zu bilden." Man merkte aber bald, dass wenn alle
Mitglieder dieser erweiterten Familie ihre volle Handlungsfreiheit bewahrten,
sie durch den Zusammenschluss mehr verloren als gewannen, und be-
schloss daher, „dass jedermann auf einen Teil seiner natürlichen Unab-



DER SCHWEIZER FREIDENKER 77

Der zweite Hauptunterrichtsgegenstand in allen Mittelschulen
der abendländischen Kulturvölker war die lateinische Sprache.
Darum nannte man diese Schulen Lateinschulen. Und warum
musste die Jugend aller Länder des Abendlandes in diesen
Schulen 7—9 Jahre lang Latein lernen?

Weil Latein die Sprache der Kirche war, weil Latein die
Sprache der Wissenschaft war, weil Latein die Sprache der
Politik war, weil Latein somit die Sprache der Herrscher war.

Darum musste die Jugend der herrschenden Stände
Latein lernen und darum durfte sie in den Schulen nicht einmal
ihre Muttersprache sprechen, und darum wurden Mathematik,
Naturwissenschaften, Qeogrophie und Geschichte entweder
schauderhaft vernachlässigt, oder gar nicht getrieben. Das
letztere war die Regel. So kam es, dass sogar noch einer
der vier berühmten protestantischen Schulrektoren und Gelehrten

des 16. Jahrhunderts, Michael Neander, in seinen
Büchern lehrte, bei einem Regen sei ein Kalb vom Himmel
gefallen, in Schottland wüchsen die Gänse auf den Bäumen
und im Eislebener Schiefer sei das Bild des Papstes in Amts-
tracht gefunden worden.

Und welche Lehrmethode herrschte in diesen mittelalterlichen

Kloster- und Kirchenschulen? Da gab es keinen
Unterricht durch die Anschauung und durch die Sachen,
sondern nur durch das Wort und durch die Schrift. Da gab es

keinen entwickelnden Unterricht, der denken und die Wahrheit

suchen und finden lehrte, sondern da gab es nur ein

Vorsagen und Nachsagen, ein Vorschreiben und Nachschreiben,

ein geisttötendes Aufnehmen und Auswendiglernen.
Woher diese dogmatische Methode? Wahrlich nicht von

den Griechen, denn diese hatten sie schon überwunden. Nein,
sie kommt von der herrschenden Kirche.

Die Lehrweise der Kirche war die dogmatische, und weil

die Kirche die Schule beherrschte, so trug sie auch ihre
Lehrmethode in die Schule hinein.

Die Wahrheit ist, nach der Kirche, bei Gott nur allein.

Der Mensch ist zu sündhaft und zu schwach, die Wahrheit

selbst zu finden; sie kann ihm nur durch göttliche Gnade

offenbart werden. Darum muss der Mensch glauben, was ihm

durch die Verkündiger der göttlichen Offenbarung, durch die

Priester, mitgeteilt wird ; darum darf er sich nicht vermessen,
die Wahrheit durch seine eigene Vernunft finden zu wollen.

Wie die Priester gegenüber den anderen Menschen allein
im Besitze der Wahrheit sind, so sind auch die Lehrer

gegenüber den Schülern allein im Besitze der Wahrheit. Das

versteht sich ganz von selbst, wenn der Lehrer ein Geistlicher

ist, und das versteht sich ganz von selbst, wenn es sich um
die Reljgion handelt. Wie die Kirche die. Wahrheiten nur
mitzuteilen, das Volk aber sie zu glauben und ohne Prüfung

an- und aufzunehmen hat, so braucht auch die Schule nur
ihren Wissensschatz mitzuteilen und die Schüler haben ihn
aufzunehmen; sie haben zu glauben, was der Lehrer sagt.
Eine Sache, eine Lehre ist wahr, nicht etwa, weil sie bewiesen
und begründet, eingesehen und begriffen worden ist. — Nein!
sondern, weil sie von einer Autorität; Gott, Orakel, Priester,
Lehrer verkündigt worden ist.

Das waren die Lehr- und Lerngrundsätze der Kirche und
das mussten deshalb auch die Lehr- und Lerngrundsätze der
Kirchenschule sein.

Die Kirche, als herrschende geistliche und geistige
Macht bestimmte die herrschende Philosophie, und sie
bestimmte die Unte/'richtsmethode.

Ziehen wir aus edlen diesen Tatsachen den Schluss,
so ergibt sich, dass die Ständegesellschaft des Mittelalters
der Wissenschaft und der Ersiehung ihren Stempel deutlich

aufgedrückt hat. Die Sprache der Wissenschaft, der
höheren Bildung und der Politik war eine tote Sprache,
die das Volk gar nicht verstand, und die das Volk von
Wissenschaft und Bildung aussehloss. Wissenschaft und
Ersiehung dienten nur sur Beherrschung des Volkes; alle
Ersiehung war nur Ständeersiehung ; die Wissenschaft
war nicht frei, sondern die Sklavin der Kirche.

Soll Glaube herrschen oder Vernunft?
Jeder vernünftige oder sogar nur halbwegs vernünftige

Mensch wird sagen, die Vernunft soll herrschen. Nun besteht
aber die Mehrzahl der Menschen aus Gläubigen, und diese

behaupten : Nein, unsere Vernunft ist zu schwach, zu
unvollkommen, der Glaube muss herrschen, der Glaube geht über
die Vernunft. Manche Leser lachen vielleicht, wenn sie dies
lesen, aber es ist Tatsache, der Glaube geht heutzutage über
die Vernunft. Zwei vernünftige Leute werden sich nicht streiten,

sondern sich zu verständigen suchen. Bringen sie dies
nicht fertig, rufen sie einen dritten als > Schiedsrichter an und
verpflichten sich, auf seinen Urteilsspruch einzugehen, wie er
auch fallen möge. Das ist Vernunft. Ganz anders geht es
bei Gläubigen zu. Der orthodoxe Katholik und der orthodoxe
Protestant verständigen sich selten, beide sind vom Glauben
beherrscht; der andere hat immer Unrecht. Der Glaube
bestärkt sie in ihren Meinungen, keiner gibt nach und der Streit
ist da. Sehen wir uns die heutigen kriegführenden Völker an.
Ihre Regierungen bestehen aus gläubigen Christen. Was ist
die Folge? Grausamer Streit und Mord. Ich stelle die
Behauptung anf: Wären die regierenden Häupter bei unserem

hängigkeit verzichten und sich einem Willen unterwerfen solle, der das

Zentrum und den Knotenpunkt des Gesamtwillens und der Gesamtkräfte

darstellt." (Enc. Art. Souverains.) Dieser Contract social (die Sache,

wenn nicht das Wort, findet sich also bei Diderot mehrere Jahre vor dem

Erscheinen der darauf bezüglichen Arbeit Rousseaus) ist der Ursprung der

elvitas, der cité, des Staates (Enc. Art. Cité und Société). Gegründet

um das Glück der Einzelnen sicherzustellen, hat er sich als eine Gesellschaft

zur gegenseitigen Verteidigung gegen Angriffe von aussen organisiert

(Enc. Art. Protection), und ausserdem durch den Schutz, den er
dem Besitz der Einzelnen angedeihen liess, das Privateigentum möglich

gemacht (Eue. Art. Propriété), das auf der „Besitzergreifung durch Arbeit"
beruht (Entretien d'un père avec ses enfants). — Die eheliche Treue

ersetzte dann auch die sexuelle Promiskuität der Urgesellschaft (Enc.
Art. Infidélité).

Diderot kennt auch einen zweiten Ursprung der Autorität: die
Gewalt; sie gilt ihm aber nur als Usurpation, entbehrt jeder moralischen
Grundlage, und ist nichts als die Organisation des Rechts der Stärkeren.
Manchesmal kann sie immerhin zu einer gerechten Institution werden,
nämlich wenn alle die ihr Unterworfenen sich mit ihr einverstanden
erklären, also einen Vertrag mit ihr eingehen (Enc. Art. Autorité).

Die legitime Autorität hat aber die Angriffe der Priester zu fürchten,
die durch die Ausübung von ihnen selbst stets komplizierter gemachter
ritueller Vorschriften, für immer notwendiger und unersetzlicher gehalten
werden, und dadurch oft dem Staat ihren Willen aufzuzwingen imstande
sind. (Enc. Art. Prêtres und Cérémonies.) — Was den Ursprung der
Religionen betrifft, leitet sie Diderot aus dem Kultus der Gestirne ab, und
bekämpft er entschieden den Evhemerismus (Enc. Art. Polythéisme).

Neben der Macht der Priester kann aber auch die der Krieger dem

Wohlergehen der Gesamtheit gefährlich werden, denn ihr Stand bringt
es mit sich, dass sie aus der Unordnung Vorteil ziehen (Enc. Art. Paix).
Andrerseits können auch gewisse Staatsformen den Frieden bedrohen,
z. B. Republiken; wenn diese auch den Frieden lieben, kann doch „die
Liebe zur Freiheit, eine abergläubische Furcht sie zu verlieren,
republikanische Staaten zum Krieg gegen monarchische Staaten veranlassen, um
diese zu erniedrigen oder deren Einrichtungen zu ändern" (Enc. Art.
Législateurs).

Gegen kriegerische Tendenzen kämpft aber der Handel an : seine
Interessen werden immer zahlreichere internationale Verständigung
zustande bringen (Fragments politiques), und die Menschen sich dadurch
immer mehr der Unterwerfung der Natur widmen können (ibid.). Dazu
aber müssen sie zahlreich und gesund sein, und wäre eine Auslese der
Tüchtigsten zum Zwecke der Fortpflanzung sehr wünschenswert (Supplément

au Voyage de Bougainville, III).
Man sieht aus diesen kurzen Angaben1) die von Diderot selbst öfters

erwähnte Abhängigkeit seiner Theorien von denen Montesquieus; immerhin
ist er in manchen Punkten ein Neuerer gewesen, und hat vor allem seine
Encyclopédie durch ihr Zusammentrageu des weit verstreuten Materials
der soziologischen Forschung bedeutende Anregungen geboten und die
Weiterarbeit erleichtert. Orro Karmin.

') Cf. nebst den Schriften Diderots, seine Biographien von Naigeon
(1821), von Karl Rosenkranz (1866), von John Morley (1886), sowie
Pascal Duprat, Les Encyclopédistes (1866), A. v. Overbeck, Das
Strafrecht dei französischen Encyclopädle (1902) und Henri See, Les
idées politiques de Diderot (in Revue historique, Bd. LXV, 1907).


	Diderot als Soziologe

