Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 19

Artikel: Diderot als Soziologe

Autor: Karmin, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

76

DER SCHWEIZER FREIDENKER

Sfinf Jahren einmal Anatomie. In Wien wurde 1490 die
Medizin noch nach denselben Handbiichern gelesen wie 1390.

Also volliger Stillstand der medizinischen Wissenschaften
wahrend 100 Jahren! ]

Gleich nach der Theologie kam im Range die Philosophie,
die berithmte Scholastik. Sie wurde nur von Theologen vor-
getragen, denn sie war nur die ,Magd der Theologie“ und
hatte zu begriinden und zu beweisen, dass alles, was in der
Bibel steht, und alles, was die Kirche lehrt, die reine, géttliche
Wahrheit ist und mit der menschlichen Vernunit vollig tiber-
einstimmt.

Diese mittelalterliche Kirchen-Philosophie hat sich in Tau-
send und Abertausend gelehrten Disputationen an den hohen
Schulen allen Ernstes mit folgenden Fragen beschaitigt:

1. In welcher Sprache hat die Schlange im Paradiese zu
Eva geredet?

2. War der erste Mensch auch mit einem Nabel ausgestattet?

3. Was wiirde aus Christus geworden sein, wenn er als
Gurke erschienen wére?

4. Kann neben dem Wasser auch mit Sand und Erde, mit
Bier und Fleischbrithe, mit Lauge und Rosenwasser ge-
tauft werden ?

5. Wenn ein Rind oder ein Schwein eine ganze Hostie ver-
schlucken, ist damit auch der Leib des Herrn (Jesus) in
den Bauch der Tiere iibergegangen?

6. Wie viele Engel haben auf einer Nadelspitze Platz?

7. Kann Gott etwas Geschehenes vollig ungeschehen, z. B.
aus einem Freudenmidchen eine reine Magd machen?
Diese griiblerischen Fragen .sind vom Standpunkte des

Gldubigen aus gotteslasterlich. Wer aber auf solche Fragen
die feinsten Antworten mit begrifflichen Schlussfolgerungen
geben konnte, der galt als grosser Philosoph. Als ein Ma-
gister der Universitit 177ien diese scholastischen Disputationen
fiir Phantastereien erklarte, wurde er von der Fakultit ausge-
schlossen und musste schliesslich demiitig widerrufen.

Aber warum beschiftigte sich denn die-mittelalterliche
Philosophie mit solchen lacherlichen und griiblerischen Fragen ?
Weil sie keine freie Wissenschaft war, weil sie sich nur mit
kirchlichen und biblischen Fragen beschaftigen durfte, und
weil ihr nur erlaubt war, im Rahmen der Kirchenlehre und
im Dienste der Kirche zu philosophieren.

Das ist ein neuer Beweis dafiir, wie die herrschenden
gesellschafilichen Moichte die Wissenschaften bestimmen,
und wie die Menschen unbewusst nach der Logik einer
gegebenen Gesellschaftsform denken. _

Und wer nicht dachte, wie die Kirche lehrte, und wer eine
Wissenschaft trieb, die der Kirchenlehre widersprach, oder die
das Interesse der Kirche verletzte? Nun, fiir diese Ketzer hatte

rere——T—

die Kirche den Bann, den Kerker und den Scheiterhaufen.
Hunderte von Gelehrten und Hunderttausende freidenkender
Menschen sind von der Kirche deswegen gemordet worden.
In Spanien allein wurden vom Jahre 1481—1521 von der
Inquisition verbrannt 16,376 Menschen, auf die Galeeren und
in die Kerker geschickt 178,382 Menschen.

Wir haben gesehen, wie die weltlichen Wissenschaften
an den Universitdten arg vernachlissigt und wie dagegen die
scholastischen Spitzfindigkeiten breit und lang behandelt wurden.
Einer noch breiteren, ja ausschweifenden Behandlung erfreute
sich_die Theologie.

So behandelte der Kanzler der Tiibinger Univereitit,
Ulrich Penziger, den Daniel 4 Jahre lang in 312 Vorlesun-
gen, dann den Jesaias und und die Propheten 25 Jahre lang
in 1509 Vorlesungen, und hierauf die erste Halfte des Jere-
mias 7 Jahre lang in 459 Vorlesungen. An der weiteren
Erklarung des Jeremias wurde er durch den Tod verhindert.

Noch griindlicher verfuhr der Wiener Theologe, Hassel-
bach, denn er hielt 22 Jahre lang Vorlesungen iiber das 1.
Kapitel des Jesaias und starb, ehe er damit fertig war.

Die Kirche bestimmte aber nicht nur die Praxis und
Theorie der Universititen, sondern sie bestimmte auch Un-
terrichtsstoff und Lehrmethode der Lateinschulen oder Mittel-.
schulen, die eben Kirchen- und Klosterschulen waren.

Die Religion war der erste Hauptunterrichtsgegenstand
dieser Schulen. Aber was war das fiir ein Religionsunter-
richt? Es war eine blosse Dressur des Volkes zum blinden
Kirchenglauben, zur unbedingten Knechtschaft und zum Ka-
davergehorsam gegen Fiirsten, Adel und Geistlichkeit.

Karl Sehmidt, der gliubige Verehrer des Christentums,
bezeugt dies, indem er in seiner ,, Geschichte der Pddagogik*
schreibt :

»Flir die Adeligen und Prinzen bestand der Religions-
unterricht im Hersagen der vier Hauptstiicke des Katechismus
— fiir das Volk in einigen Sitzen, die nicht auf die Wahrheit
der Religion, sondern auf das, was man der Kirche schul-
dig war, Bezug hatten. Das Ziel seines religiosen Wissens
hatte der Laie (der Nichtgeistliche) erreicht, der das Vaterunser
und das Glaubensbekenntnis auswendig wusste. Ein solcher
Religionsunterricht konnte natiirlich die Volker nicht aus ihrem
alten Aberglauben herausreissen, vorziiglich, da so viele mit
dieser Religion, in der sie unterrichtet wurden, ihre alte Frei-
heit verloren hatten.“

Also, nicht die Religion lehrte man das Volk, sondern
nur das, was das Volk der Kirche schuldig war. Hier ist
allerdings zu bemerken, dass das Volk eine religiose Belehrung
in der Kirche erhielt und erhalten musste, denn das Volk be-
suchte die Lateinschulen nicht.

Diderot als Soziologe.

Es ist nicht leicht Diderots!) Anschauungen kurz darzustellen, da er
sie im Laufe seines Lebens vielfach gedndert hat, so z. B. vom Deismus
iiber den Sensualismus zum Atheismus gelangt ist. Auch muss man oft
zwischen den Zeilen seiner, der Zensur unterworfenen Schriften lesen, um
seine wahre Gesinnung kennen zu lernen. Auf dem Gebiete der Soziologie
wird ein Ueberblick noch besonders dadurch erschwert, dass in seinem
ungeheuern Lebenswerk keine eigentlich darauf beziigliche Arbeit vorliegt,
und ein Bild seiner Ansichten daher nur aus weit verstreuten Fragmenten
zusammengesetzt werden kann.

Im Prospekt seiner Encyclopédie hat Diderot, auf Grund der ver-
schiedenen Geisteselemente, eine Einteilung der menschlichen ,Kenntnisse*
gegeben: das Gedichtnis schafft die Geschichte; die Philosophie ,oder
Wissenschaft* ist auf die Vernunft gegriindet; die Kunst (von ihm Poesie
genannt) stammt aus der Einbildangskraft. — Die Philosophie zerféllt in
drei Teile: in die Wissenschaft von Gott, vom Menschen und von der
Natur. Die Wissenschaft vom Menschen beruht einerseits auf dem Ver-
stand, der mit Hilfe der Logik die Wahrheit, andrerseits auf dem Willen,
der mit Hilfe der Moral die Tugend anstrebt. — Die drei Hauptgebiete
der Moral sind die natiirliche Rechtswissenschaft (jurisprudence naturelle),
die Oekonemik und die Politik. Hier miissen hauptsédchlich Diderots
soziologische Anschauungen gesucht werden,

1) Denis Diderot, franzésischer Polyhistor und Literat, geb. zu Langres
(Haute-Marne) 5. X. 1713, als Sohn eines Messerschmieds; gest. zu Paris,
30. VII. 1784. Verfasser von philosophischen, aesthetischen, naturwissen-
schaftlichen und historischen Schriften; Dramatiker u. Romanschriftsteller;
Begriinder, Herausgeber und titigster Mitarbeiter der Encyclopédie: dic-
tionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751—1773).

Es gibt fiir Diderot eine soziale Gesetzmissigkeit, ,la nature en
général est uniforme dans ses démarches“ (Encyclopédie, Artikel
Polythéisme); auf religiosem (Enc. Art. Egyptiens), wie auf politischem
Gebiet (Enc. Art. Législateurs) iiben gleiche klimatische, geographische,
wirtschaftliche Bedingungen gleiche Wirkungen aus. So sind z. B. die
locupletes des alten Rom kaum verschieden von den franzosischen Gross-
bauern des 18. Jahrhunderts (Ene. Art. Agriculture). Ausserdem gibt es
eine, trotz aller ihrer Modalititen, bei allen Menschen gleiche Vorstellung:
die Moral (Enc. Art. Irreligieux), welche der Ausdruck der ,loi naturelle*
ist, der ewigen, unabinderlichen sittlichen Weltordnung (Emne. Art. Droit
naturel), die sich speziell im Mitleid allgemein dussert (Enc. Art. Hopital).
— Das Individuum ist jedoch ausser Stande sie zu formulieren, nur die
Menschheit als ein ganzes kann ihren Wesenskern, das Naturrecht, zur

Geltung bringen, ,denn sie allein hat das allgemeine Wohlergehen zur

ausschliesslichen Leidenschaft* (Emnec. Art. Droit naturel). ,Die Willens-
dusserungen der Einzelnen sind verdichtig. ... doch der allgemeine Wille
ist immer gut: nie hat er getduscht, nie wird er tduschen.“ (ibid.) Und
dieser allgemeine Wille der Menschen ist' der Schopfer der biirgerlichen
Gesellschaft. ,Im Naturzustand kennt der Mensch keine Autoritit; jedes
Individuum ist jedem andern Individuum gleichberechtigt und vellkommen
unabhingig; einzig die Kinder sind ihren Eltern unterworfen. Die natiir-
lichen Bediirfnisse und besonders die Notwendigkeit ihrer Krifte zu ver-
einen, um die Angriffe ihrer Feinde abzuwehren, brachte mehrere Médnner
oder mehrere Familien dazu, sich einander zu nihern, um nur mehr eine
einzige Familie zu bilden.* Man merkte aber bald, dass wenn alle Mit-
glieder dieser erweiterten Familie ihre volle Handlungsfreiheit bewahrten,
sie durch den Zusammenschluss mehr verloren als gewannen, und be-
schloss daher, ,dass jedermann auf einen Teil seiner natiirlichen Unab-



DER SCHWEIZER FREIDENKER

p 71

Der zweite Hauptunterrichtsgegenstand in allen Mittelschulen
der abendldndischen Kulturvolker war die lateinische Sprache.
Darum nannte man diese Schulen Lateinschulen. Und warum
musste die Jugend aller Liander des Abendlandes in diesen
Schulen 7—9 Jahre lang Latein lernen?

Weil Latein die Sprache der Kirche war, weil Latein die
Sprache der Wissenschaft war, weil Latein die Sprache der
Politik war, weil Latein somit dic Sprache der Herrscher war.

Darum musste die Jugend der herrschenden Stinde La-
tein lernen und darum durfte sie in den Schulen nicht einmal
ihre Muttersprache sprechen, und darum wurden Mathematik,
Naturwissenschaften, Geogrophie und Geschichte entweder
schauderhaft vernachldssigt, oder gar nicht getriecben. Das
letztere war die Regel. So kam es, dass sogar noch einer
der vier berithmten protestantischen Schulrektoren und Gelehr-
ten des 16. Jahrhunderts, Michael Neander, in seinen Bii-
chern lehrte, bei einem Regen sei ein Kalb vom Himmel ge-
fallen, in Schottland wiichsen die Génse auf den Biumen
und im Eislebener Schiefer sei das Bild des Papstes in Amts-
tracht gefunden worden.

Und welche Lehrmethode herrschte in diesen mittelalter-
lichen Kloster- und Kirchenschulen? Da gab es keinen
Unterricht durch die Anschauung und durch die Sachen, son-
dern nur durch das Wort und durch die Schrift. Da gab es
keinen entwickelnden Unterricht, der denken und die Wahr-
heit suchen und finden lehrte, sondern da gab es nur ein
Vorsagen und Nachsagen, ein Vorschreiben und Nachschreiben,
ein geisttétendes Aufnehmen und Auswendiglernen.

Woher diese dogmatische Methode? Wahrlich nicht von
den Griechen, denn diese hatten sie schon iiberwunden. Nein,
sie kommt von der herrschenden Kirche.

Die Lehrweise der Kirche war die dogmatische, und weil
die Kirche die Schule beherrschte, so trug sie auch ihre Lehr-
methode in die Schule hinein. .

Die Wahrheit ist, nach der Kirche, bei Gott nur allein.

Der Mensch ist zu siindhaft und zu schwach, die Wahr-
heit selbst zu finden; sie kann ihm nur durch gottliche Gnade
offenbart werden. Darum muss der Mensch glauben, was ihm
durch die Verkiindiger der gottlichen Offenbarung, durch die
Priester, mitgeteilt wird; darum datf er sich nicht vermessen,
die Wahrheit durch seine eigene Vernunit finden zu wollen.

Wie die Priester gegeniiber den anderen Menschen allein
im Besitze der Wahrheit sind, so sind auch die Lehrer ge-
geniiber den Schiilern allein im Besitze der Wahrheit. Das
versteht sich ganz von selbst, wenn der Lehrer ein Geistlicher
ist, und das versteht sich ganz von selbst, wenn es sich um
die Reljgion handelt. Wie die Kirche die. Wahrheiten nur mit-
zuteilen, das Volk aber sie zu glauben und ohne Priffung

hingigkeit verzichten und sich einem Willen unterwerfen solle, der das
Zentrum und den Knotenpunkt des Gesamtwillens und der Gesamtkrifte
darstellt.x (Emnc. Art. Souverains.) Dieser Contract social (die Sache,
wenn nicht das Wort, findet sich also bei Diderot mehrere Jahre vor dem
Erscheinen der darauf beziiglichen Arbeit Rousseaus) ist der Ursprung der
civitas, der cité, des Staates (Ene. Art. Cité und Société). Gegriindet
um das Gliick der Einzelnen sicherzustellen, hat er sich als eine Gesell-
schaft zur gegenseitigen Verteidigung gegen Angriffe von aussen organi-
siert (Enc. Art. Protection), und ausserdem durch den Schutz, den er
dem Besitz der Einzelnen angedeihen liess, das Privateigentum moglich
gemacht (Enc. Art. Propriété), das auf der »Besitzergreifung du}'ch Arbeit*
beruht (Entretien d’un pere avec ses enfants). — Die eheliche Treue
ersetzte dann auch die sexuelle Promiskuitdt der Urgesellschaft (Enc.
Art. Infidélité). ,

Diderot kennt auch einen zweiten Ursprung der Autoritit: die Ge-

walt; sie gilt ihm aber nur als Usurpation, entbehrt jeder moralischen

Grundlage, und ist nichts als die Organisation des Rechts der Stirkeren.
Manchesmal kann sie immerhin zu einer gerechten Institution werden,
ndmlich wenn alle die ihr Unterworfenen sich mit ihr einverstanden er-
kliren, also einen Vertrag mit ihr eingehen (Emnec. Art. Autorité).

Die legitime Autoritit hat aber die Angriffe der Priester zu fiirchten,
die durch die Ausiibung von ihnen selbst stets komplizierter gemachter
ritueller Vorschriften, fiir immer notwendiger und unersetzlicher gehalten
werden, und dadurch oft dem Staat ihren Willen aufzuzwingen imstande
sind. (Emnc. Art. Prétres und Cérémonies.) — Was den Ursprung der
Religionen betrifit, leitet sie Diderot aus dem Kultus der Gestirne ab, und
bekampft er entschieden den Evhemerismus (Enc. Art. Polythéisme).

Neben der Macht der Priester kann aber auch die der Krieger dem

an- und aufzunehmen hat, so braucht auch die Schule nur
ihren Wissensschatz mitzuteilen und die Schiiler haben ihn
aufzunehmen; sie haben zu glauben, was der Lehrer sagt.
Eine Sache, eine Lehre ist wahr, nicht etwa, weil sie bewiesen
und begriindet, eingesehen und begriffen worden ist. — Nein!
sondern, weil sie von einer Autoritat; Gott, Orakel, Priester,
Lehrer verkiindigt worden ist. '

Das waren die Lehr- und Lerngrundsitze der Kirche und
das mussten deshalb auch die Lehr- und Lerngrundsitze der
Kirchenschule sein.

Die Kirche, als herrschende geistliche und geistige
Macht bestimmte die herrschende Philosophie, und sie be-
stimmte die Unterrichtsmethode.

Ziehen wir aus allen diesen Tatsachen den Schluss,
so ergibt sich, dass die Stindegesellschaft des Mittelalters
der Wissenschaft und der Ersichung ihren Stempel deut-
lich aufgedrickt hat. Die Sprache der Wissenschaft, der
hoheren Bildung und der Politik war eine tote Sprache,
die das Volk gar nicht verstand, und die das Volk von
Wissenschaft und Bildung ausschloss. Wissenschaft und
Erziehung dienten nur zur Beherrschung des Volkes; alle
Erziehung war nur Stdndeersiehung; die Wissenschaft
war nicht frei, sondern die Skiavin der Kirche.

Soll Glaube herrschen oder Vernunit?

Jeder verniinitige oder sogar nur halbwegs verniinitige
Mensch wird sagen, die Vernunft soll herrschen. Nun besteht
aber die Mehrzahl der Menschen aus (Gliaubigen, und diese
behaupten: Nein, unsere Vernunft ist zu schwach, zu unvoll-
kommen, der Glaube muss herrschen, der Glaube geht iiber
die Vernunft. Manche Leser lachen vielleicht, wenn sie dies
lesen, aber es ist Tatsache, der Glaube geht heutzutage iiber
die Vernunft. Zwei verniinitige Leute werden sich nicht strei-
ten, sondern sich zu verstindigen suchen. Bringen sie dies
nicht fertig, rufen sie einen dritten als: Schiedsrichter an und
verpflichten sich, auf seinen Urteilsspruch einzugehen, wie er
auch fallen moge. Das ist Vernunft. Ganz anders geht es
bei Glaubigen zu. Der orthodoxe Katholik und der orthodoxe
Protestant verstindigen sich selten, beide sind vom Glauben
beherrscht; der andere hat immer Unrecht. Der Glaube be-
stdrkt sie in ihren Meinungen, keiner gibt nach und der Streit
ist da. Sehen wir uns die heutigen kriegfithrenden Vélker an.
Ihre Regierungen bestehen aus gldubigen Christen. Was ist
die Folge? Grausamer Streit und Mord. Ich stelle die Be-
hauptung anf: Waéren die regierenden Haupter bei unserem

Wohlergehen der Gesamtheit gefdhrlich werden, denn ihr Stand bringt
es mit sich, dass sie aus der Unordnung Vorteil ziehen (Ene. Art. Paix).
Andrerseits konnen auch gewisse Staatsformen den Frieden bedrohen,
z. B. Republiken; wenn diese auch den Frieden lieben, kann doch ,die
Liebe zur Freiheit, eine abergldubische Furcht sie zu verlieren, republi-
kanische Staaten zum Krieg gegen monarchische Staaten veranlassen, um
diese zu erniedrigen oder deren Einrichtungen zu &4ndern” (Enec. Art.
Législateurs). :

Gegen kriegerische Tendenzen kdmpft aber der Handel an: seine
Interessen werden immer zahlreichere intcrnationale Verstindigung zu-
stande bringen (Fragments politiques), und die Menschen sich dadurch
immer mehr der Unterwerfung der Natur widmen konnen (ibid.). Dazu
aber miissen sie zahlreich und gesund sein, und wére eine Auslese der
Tiichtigsten zum Zwecke der Fortpflanzung sehr wiinschenswert (Supplé-
ment au Voyage de Bougainville, ilI).

Man sieht aus diesen kurzen Angaben') die von Diderot selbst &fters
erwihnte Abhéngigkeit seiner Theorien von denen Montesquieus; immerhin
ist er in manchen Punkten ein Neuerer gewesen, und hat vor allem seine
Encyclopédie durch ihr Zusammentrageu des weit verstreuten Materials
der soziologischen Forschung bedeutende Anregungen geboten und die

Weiterarbeit erleichtert. Otto Karmin.

1) Cf. nebst den Schriften Diderots, seine Biographien von Naigeon
(1821), von Karl Rosenkranz (1866), von John Morley (1886), sowie
Pascal Duprat, Les Encyclopédistes (1866), A. v. Overbeck, Das
Strafrecht der franzosischen Encyclopiddie (1902) und Henri Sée, Les
idées politiques de Diderot (in Revue historique, Bd. LXV, 1907).



	Diderot als Soziologe

