Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker
Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 19

Artikel: * Die Gesellschaft mit Standen. [2.Teil]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-406638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-406638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Jahrgang Ziirich, 1. Dezember 1915 Nummer 19

Der Schweizer Freidenker

Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit © Freiheit @ Friede

Preis der Inserate: | Erscheint halbmonatlich Abonnements-Preis: Fiir die Schweiz Jahrlich Fr. 3.—

Die einspaltige Petitzeile kostet 10 Rp. Postcheckkonto VIII 2578 Halbjdhrlich Fr. 1.50. Fiir das Ausland: Jéihrlich Fr. 4.50
* Die Gesellschaft mit Stinden. 10. Jahrhundert pflegte das Kloster St. Gallen die Wissen-
(Schluss.) . schaften, aber 1297 konnte weder der Abt von St. Gallen noch

Die Gesellschait bestimmt durch die Logik ihres Wesens | €in Ménch aus dem ganzen Kapitel schreiben, und im 16.
aber nicht nur das Erziehungsziel, sondern sie bestimmt auch | Jahrhundert fanden italienische Gelehrte die herrlichen Biblio-
‘die Erziehungsmethode. Die Ritter iibten die weltliche Herr- | thekschitze in einem dunkeln Gewdlbe vermodernd ({iberein-
schaft aus und deshalb wurden sie an den Herrschersitzen, { ander geworfen. Auch im berithmten Kloster Monte Casino
ndmlich an den Fiirstenhofen und auf den Burgen durch Ge- | fand Boceaceio im 14. Jahrhundert die einst so herrliche
sellschaft und Beispiel, durch Leben und Praxis fiir die Welt Bibliothek in traurigem Zustande, die Biicher dicht voll Staub,
erzogen. Die Geistlichen iibten die geistliche Herrschaft aus  von den Monchen zum Teil als Makulatur verkauft, das
und deshalb wurden sie an den Sitzen der geistlichen Herr- | Zimmer ohne Tiire und Schloss, in den Fenstern war Gras
schaft, an den bischoflichen Domschulen, auf den Kirchen- und ! gewachsen. In der Reformationsliteratur ist der unwissende
Klosterschulen, abgeschlossen von der Welt, fiir das Kloster, | Monch die Zielscheibe des Spottes und der Verachtung.
fiir die Kirche und fiir den Himmel gebildet. Der weltentsagende, Und warum war die Geistlichkeit so unwissend? Weil

- weltfliichtige Biisser, der Siulenheilige war das Ideal der geist- | alle Wissenschaften ausser der Theologie als weltlich siind-
lichen Bildung, und das Ideal der ritterlichen Bildung war der | haft und gottlos galten. Das Lateranische Konzil von 1139
seinem Herrn bis in den Tod getreue Vasall und der Be- | verbot den Monchen die Ausiibung der Medizin, und der
freier des Heiligen Grabes aus der Gewalt der Ungldubigen. | Papst Honorius 1. verbot im 13. Jahrhundert allen Geist-

Hat der Birgerstand im Mittelalter auch ein eigenes Bil- | lichen sowohl das Studium der Medizin als auch das des
dungsziel aufgestellt? Nein! Warum nicht? Weil seine so- | rédmischen Rechtes. Das Studium naturwissenschaftlicher Schrif-
ziale und politische Macht zu gering waren. Der Biirgerstand | ten wurde verboten 1163 vom Konszil i Tours, 1209 vom
entnahm der ritterlichen und geistlichen Bildung, was er fir | Konsil su Paris und 1231 vom Papst Gregor IX.
seine Bediirfnisse brauchte und figte hinzu, was ihm fir das Bei unserer Universitétsfeier (in Ziirich. D.Red.) haben wir
Handwerk und den Handel nétig war. Das Biirgertum des | die Vertreter der auslindischen Universitaten in einer geistlichen
spiteren Mittelalters schuf sich die Schreibschulen, die Rechen- | Amtstracht gesehen. Woher kommt diese geisﬂiche Tracht?
schulen und die deutschen Schulen, d.h. die Anfinge der | Sie kommt aus dem Mittelalter. Damals waren alle Profes-
Volksschule mit der Volkssprache. Sein unausgesprochenes | soren der Mittelschulen Geistliche und die meisten Professoren
Bildungsziel war der tiichtige Staatsbiirger in der Zunft, im | der Hochschulen waren auch Geistliche: damals erschienen alle
Rate und im Kriege. Die gewerbliche und staatsbirgerliche | Professoren in geistlicher Tracht, alle mussten das Glaubens-
Erziehung jedoch besorgten im Mittelalter - die Ziinfte in vor- geliibde leisten und in Ehelosigkeit leben. Erst im Jahre 1398
ziiglicher Weise. Die Zunit, die demokratische Berufsgenossen- | wurde in Heidelberg der erste verheiratete - Licentiat, Julius
schaft, war die Grundlage der Stiadterepubliken und Stidte- Wollendlorp, zum Doktorexamen zugelassen.

demokratien. Die hohen Schulen wurden vollig von der Kirche be-
Welche Stellung nahm” die Kirche zur Wissenschait und | herrscht; die Wissenschait war unfrei, sie lag im Banne der -
zur Volksbildung ein? , Rfrche und diente ihr als Magd.
Die Kirche war im Mittelalter die Inhaberin und Beherr- Die Theologie war die Wissenschaft aller Wissenschaften

scherin der Wissenschaft und des ganzen Unterrichtswesens. | und herrschte iiber alle. Die theologische Fakultit, als Ver-
Sie war Feindin der weltlichen Wissenschalt iiberhaupt, und | treterin der Kirche, hatte das Aufsichtsrecht iiber die medizi-
Feindin der Denk- und Lehrireiheit im besonderen. nische, juristische und philosophische Fakultit. 1421 beaui-
Der Bischot Zheophil liess 381 den Serapistempel und | tragte der Papst die theologische Fakultdt von Wien mit der
die kostbare Bibliothek in _Ad/ecandrien verbrennen. Auf | Uberwachung der Ketzer und erteilte ihnen sogar das Recht,
dem berithmten Claleedonischen Konsil des Jahres 451 | gegen verstockte Ketzer Kirchenstrafen zu verhidngen.
sassen 40 Bischdfe, die nicht lesen und schreiben konnten. Weil die Theologie den herrschenden Rang einnahm, so
Papst GGreqor der (irosse (590—604) erliess den Befehl ,die | hatte sie auch die meisten Professoren und ausserdem waren
Werke des ('icero, des Livius und Treitus allerorten zu ver- | die juristischen Lehrstithle auch zum Teil mit Geistlichen be-
brennen“. Im 8. und Y. Jahrhundert klagen Kaiser Narl der | setzt. In Ziibingen waren drei Professoren der juristischen
Girosse und Wonig Alfred der Grosse tiber die Unwissenheit | Fakultit Theologen, in 'Wien wurde bis 1494 iiberhaupt nur

der Monche. Kirchenrecht von Geistlichen vorgetragen. und kein weltliches
Man rahmt die Pflege der Wissenschaften durch die | Recht behandelt. ’
Kloster und hebt besonders das Kloster St. Gallen als ein Infolge dieser Vorherrschaft der Theologie wurden Medi-

Asyl der Kiinste und Wissenschaiten hervor. Ja, im 9. und | zin und Naturwissenschaiten fiirchterlich vernachlissigt. In
* Aus , Demokratie, Wissenschaft und Volksbildung  von Nat. - Rat W/lmmbe”g h?‘tte’ lr?O.S die medizinische Fakultat nur. gme_:n
Robert Seidel. Professor und in 77ibingen las der Professor der Medizin in




76

DER SCHWEIZER FREIDENKER

Sfinf Jahren einmal Anatomie. In Wien wurde 1490 die
Medizin noch nach denselben Handbiichern gelesen wie 1390.

Also volliger Stillstand der medizinischen Wissenschaften
wahrend 100 Jahren! ]

Gleich nach der Theologie kam im Range die Philosophie,
die berithmte Scholastik. Sie wurde nur von Theologen vor-
getragen, denn sie war nur die ,Magd der Theologie“ und
hatte zu begriinden und zu beweisen, dass alles, was in der
Bibel steht, und alles, was die Kirche lehrt, die reine, géttliche
Wahrheit ist und mit der menschlichen Vernunit vollig tiber-
einstimmt.

Diese mittelalterliche Kirchen-Philosophie hat sich in Tau-
send und Abertausend gelehrten Disputationen an den hohen
Schulen allen Ernstes mit folgenden Fragen beschaitigt:

1. In welcher Sprache hat die Schlange im Paradiese zu
Eva geredet?

2. War der erste Mensch auch mit einem Nabel ausgestattet?

3. Was wiirde aus Christus geworden sein, wenn er als
Gurke erschienen wére?

4. Kann neben dem Wasser auch mit Sand und Erde, mit
Bier und Fleischbrithe, mit Lauge und Rosenwasser ge-
tauft werden ?

5. Wenn ein Rind oder ein Schwein eine ganze Hostie ver-
schlucken, ist damit auch der Leib des Herrn (Jesus) in
den Bauch der Tiere iibergegangen?

6. Wie viele Engel haben auf einer Nadelspitze Platz?

7. Kann Gott etwas Geschehenes vollig ungeschehen, z. B.
aus einem Freudenmidchen eine reine Magd machen?
Diese griiblerischen Fragen .sind vom Standpunkte des

Gldubigen aus gotteslasterlich. Wer aber auf solche Fragen
die feinsten Antworten mit begrifflichen Schlussfolgerungen
geben konnte, der galt als grosser Philosoph. Als ein Ma-
gister der Universitit 177ien diese scholastischen Disputationen
fiir Phantastereien erklarte, wurde er von der Fakultit ausge-
schlossen und musste schliesslich demiitig widerrufen.

Aber warum beschiftigte sich denn die-mittelalterliche
Philosophie mit solchen lacherlichen und griiblerischen Fragen ?
Weil sie keine freie Wissenschaft war, weil sie sich nur mit
kirchlichen und biblischen Fragen beschaftigen durfte, und
weil ihr nur erlaubt war, im Rahmen der Kirchenlehre und
im Dienste der Kirche zu philosophieren.

Das ist ein neuer Beweis dafiir, wie die herrschenden
gesellschafilichen Moichte die Wissenschaften bestimmen,
und wie die Menschen unbewusst nach der Logik einer
gegebenen Gesellschaftsform denken. _

Und wer nicht dachte, wie die Kirche lehrte, und wer eine
Wissenschaft trieb, die der Kirchenlehre widersprach, oder die
das Interesse der Kirche verletzte? Nun, fiir diese Ketzer hatte

rere——T—

die Kirche den Bann, den Kerker und den Scheiterhaufen.
Hunderte von Gelehrten und Hunderttausende freidenkender
Menschen sind von der Kirche deswegen gemordet worden.
In Spanien allein wurden vom Jahre 1481—1521 von der
Inquisition verbrannt 16,376 Menschen, auf die Galeeren und
in die Kerker geschickt 178,382 Menschen.

Wir haben gesehen, wie die weltlichen Wissenschaften
an den Universitdten arg vernachlissigt und wie dagegen die
scholastischen Spitzfindigkeiten breit und lang behandelt wurden.
Einer noch breiteren, ja ausschweifenden Behandlung erfreute
sich_die Theologie.

So behandelte der Kanzler der Tiibinger Univereitit,
Ulrich Penziger, den Daniel 4 Jahre lang in 312 Vorlesun-
gen, dann den Jesaias und und die Propheten 25 Jahre lang
in 1509 Vorlesungen, und hierauf die erste Halfte des Jere-
mias 7 Jahre lang in 459 Vorlesungen. An der weiteren
Erklarung des Jeremias wurde er durch den Tod verhindert.

Noch griindlicher verfuhr der Wiener Theologe, Hassel-
bach, denn er hielt 22 Jahre lang Vorlesungen iiber das 1.
Kapitel des Jesaias und starb, ehe er damit fertig war.

Die Kirche bestimmte aber nicht nur die Praxis und
Theorie der Universititen, sondern sie bestimmte auch Un-
terrichtsstoff und Lehrmethode der Lateinschulen oder Mittel-.
schulen, die eben Kirchen- und Klosterschulen waren.

Die Religion war der erste Hauptunterrichtsgegenstand
dieser Schulen. Aber was war das fiir ein Religionsunter-
richt? Es war eine blosse Dressur des Volkes zum blinden
Kirchenglauben, zur unbedingten Knechtschaft und zum Ka-
davergehorsam gegen Fiirsten, Adel und Geistlichkeit.

Karl Sehmidt, der gliubige Verehrer des Christentums,
bezeugt dies, indem er in seiner ,, Geschichte der Pddagogik*
schreibt :

»Flir die Adeligen und Prinzen bestand der Religions-
unterricht im Hersagen der vier Hauptstiicke des Katechismus
— fiir das Volk in einigen Sitzen, die nicht auf die Wahrheit
der Religion, sondern auf das, was man der Kirche schul-
dig war, Bezug hatten. Das Ziel seines religiosen Wissens
hatte der Laie (der Nichtgeistliche) erreicht, der das Vaterunser
und das Glaubensbekenntnis auswendig wusste. Ein solcher
Religionsunterricht konnte natiirlich die Volker nicht aus ihrem
alten Aberglauben herausreissen, vorziiglich, da so viele mit
dieser Religion, in der sie unterrichtet wurden, ihre alte Frei-
heit verloren hatten.“

Also, nicht die Religion lehrte man das Volk, sondern
nur das, was das Volk der Kirche schuldig war. Hier ist
allerdings zu bemerken, dass das Volk eine religiose Belehrung
in der Kirche erhielt und erhalten musste, denn das Volk be-
suchte die Lateinschulen nicht.

Diderot als Soziologe.

Es ist nicht leicht Diderots!) Anschauungen kurz darzustellen, da er
sie im Laufe seines Lebens vielfach gedndert hat, so z. B. vom Deismus
iiber den Sensualismus zum Atheismus gelangt ist. Auch muss man oft
zwischen den Zeilen seiner, der Zensur unterworfenen Schriften lesen, um
seine wahre Gesinnung kennen zu lernen. Auf dem Gebiete der Soziologie
wird ein Ueberblick noch besonders dadurch erschwert, dass in seinem
ungeheuern Lebenswerk keine eigentlich darauf beziigliche Arbeit vorliegt,
und ein Bild seiner Ansichten daher nur aus weit verstreuten Fragmenten
zusammengesetzt werden kann.

Im Prospekt seiner Encyclopédie hat Diderot, auf Grund der ver-
schiedenen Geisteselemente, eine Einteilung der menschlichen ,Kenntnisse*
gegeben: das Gedichtnis schafft die Geschichte; die Philosophie ,oder
Wissenschaft* ist auf die Vernunft gegriindet; die Kunst (von ihm Poesie
genannt) stammt aus der Einbildangskraft. — Die Philosophie zerféllt in
drei Teile: in die Wissenschaft von Gott, vom Menschen und von der
Natur. Die Wissenschaft vom Menschen beruht einerseits auf dem Ver-
stand, der mit Hilfe der Logik die Wahrheit, andrerseits auf dem Willen,
der mit Hilfe der Moral die Tugend anstrebt. — Die drei Hauptgebiete
der Moral sind die natiirliche Rechtswissenschaft (jurisprudence naturelle),
die Oekonemik und die Politik. Hier miissen hauptsédchlich Diderots
soziologische Anschauungen gesucht werden,

1) Denis Diderot, franzésischer Polyhistor und Literat, geb. zu Langres
(Haute-Marne) 5. X. 1713, als Sohn eines Messerschmieds; gest. zu Paris,
30. VII. 1784. Verfasser von philosophischen, aesthetischen, naturwissen-
schaftlichen und historischen Schriften; Dramatiker u. Romanschriftsteller;
Begriinder, Herausgeber und titigster Mitarbeiter der Encyclopédie: dic-
tionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751—1773).

Es gibt fiir Diderot eine soziale Gesetzmissigkeit, ,la nature en
général est uniforme dans ses démarches“ (Encyclopédie, Artikel
Polythéisme); auf religiosem (Enc. Art. Egyptiens), wie auf politischem
Gebiet (Enc. Art. Législateurs) iiben gleiche klimatische, geographische,
wirtschaftliche Bedingungen gleiche Wirkungen aus. So sind z. B. die
locupletes des alten Rom kaum verschieden von den franzosischen Gross-
bauern des 18. Jahrhunderts (Ene. Art. Agriculture). Ausserdem gibt es
eine, trotz aller ihrer Modalititen, bei allen Menschen gleiche Vorstellung:
die Moral (Enc. Art. Irreligieux), welche der Ausdruck der ,loi naturelle*
ist, der ewigen, unabinderlichen sittlichen Weltordnung (Emne. Art. Droit
naturel), die sich speziell im Mitleid allgemein dussert (Enc. Art. Hopital).
— Das Individuum ist jedoch ausser Stande sie zu formulieren, nur die
Menschheit als ein ganzes kann ihren Wesenskern, das Naturrecht, zur

Geltung bringen, ,denn sie allein hat das allgemeine Wohlergehen zur

ausschliesslichen Leidenschaft* (Emnec. Art. Droit naturel). ,Die Willens-
dusserungen der Einzelnen sind verdichtig. ... doch der allgemeine Wille
ist immer gut: nie hat er getduscht, nie wird er tduschen.“ (ibid.) Und
dieser allgemeine Wille der Menschen ist' der Schopfer der biirgerlichen
Gesellschaft. ,Im Naturzustand kennt der Mensch keine Autoritit; jedes
Individuum ist jedem andern Individuum gleichberechtigt und vellkommen
unabhingig; einzig die Kinder sind ihren Eltern unterworfen. Die natiir-
lichen Bediirfnisse und besonders die Notwendigkeit ihrer Krifte zu ver-
einen, um die Angriffe ihrer Feinde abzuwehren, brachte mehrere Médnner
oder mehrere Familien dazu, sich einander zu nihern, um nur mehr eine
einzige Familie zu bilden.* Man merkte aber bald, dass wenn alle Mit-
glieder dieser erweiterten Familie ihre volle Handlungsfreiheit bewahrten,
sie durch den Zusammenschluss mehr verloren als gewannen, und be-
schloss daher, ,dass jedermann auf einen Teil seiner natiirlichen Unab-



	* Die Gesellschaft mit Ständen. [2.Teil]

