
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 19

Artikel: * Die Gesellschaft mit Ständen. [2.Teil]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zürich, 1. Dezember 1915 Nummer 19

Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit h Freiheit a Friede

Preis der Inserate:
Die einspaltige Petitzeile kostet 10 Rp.

Erscheint halbmonatlich
Postcheckkonto VIII 2578

Abonnements-Preis: Für die Schweiz Jährlich Fr. 3.—
Halbjährlich Fr. 1.50. Für das Ausland: Jährlich Fr. 4.50

* Die Gesellschaft mit Ständen.
(Schluss.)

Die Gesellschaft bestimmt durch die Logik ihres Wesens
aber nicht nur das Erziehungsziel, sondern sie bestimmt auch
die Erziehungsmethode. Die Ritter übten die wellliche
Herrschaft aus und deshalb wurden sie an den Herrschersitzen,
nämlich an den Fürstenhöfen und auf den Burgen durch
Gesellschaft und Beispiel, durch Leben und Praxis für die Welt
erzogen. Die Geistlichen übten die geistliche Herrschaft aus
und deshalb wurden sie an den Sitzen der geistlichen
Herrschaft, an den bischöflichen Domschulen, auf den Kirchen- und
Klosterschulen, abgeschlossen von der Welt, für das Kloster,
für die Kirche und für den Himmel gebildet. Der weltentsagende,
weltflüchtige Büsser, der Säulenheilige war das Ideal der
geistlichen Bildung, und das Ideal der ritterlichen Bildung war der
seinem Herrn bis in den Tod getreue Vasall und der
Befreier des Heiligen Grabes aus der Gewalt der Ungläubigen.

Hat der Bürgerstand im Mittelalter auch ein eigenes
Bildungsziel aufgestellt? Nein! Warum nicht? Weil seine
soziale und politische Macht zu gering waren. Der Bürgerstand
entnahm der ritterlichen und geistlichen Bildung, was er für
seine Bedürfnisse brauchte und fügte hinzu, was ihm für das
Handwerk und den Handel nötig war. Das Bürgertum des
späteren Mittelalters schuf sich die Schreibschulen, die Rechenschulen

und die deutschen Schulen, d. h. die Anfänge der
Volksschule mit der Volkssprache. Sein unausgesprochenes
Bildungsziel war der tüchtige Staatsbürger in der Zunft, im
Rate und im Kriege. Die gewerbliche und staatsbürgerliche
Erziehung jedoch besorgten im Mittelalter • die Zünfte in
vorzüglicher Weise. Die Zunft, die demokratische Berufsgenossenschaft,

war die Grundlage der Städterepubliken und
Städtedemokratien.

Welche Stellung nahm ' die Kirche zur Wissenschaft und
zur Volksbildung ein?

Die Kirche war im Mittelalter die Inhaberin und Beherrscherin

der Wissenschaft und des ganzen Unterrichtswesens.
Sie war Feindin der weltlichen Wissenschaft überhaupt, und
Feindin der Denk- und Lehrfreiheit im besonderen.

Der Bischof Theophil liess 381 den Serapistempel und
die kostbare Bibliothek in Alexandrien verbrennen. Auf
dem berühmten Chalccdonischen Konzil des Jahres 451
sassen 40 Bischöfe, die nicht lesen und schreiben konnten.
Papst Gregor der Grosse (590—604) erliess den Befehl „die
Werke des Cicero, des Lioius und Tacitas allerorten zu
verbrennen". Im 8. und 9. Jahrhundert klagen Kaiser Karl der
Crosse und König Alfred der Grosse über die Unwissenheit
der Mönche.

Man rühmt die Pflege der Wissenschaften durch die
Klöster und hebt besonders das Kloster St. Gallen als ein
Asyl der Künste und Wissenschaften hervor. Ja, im 9. und

* Aus „Demokratie, Wissenschaft und Volksbildung" von Nat.-Rat
Robert Seidel.

10. Jahrhundert pflegte das Kloster St. Gallen die
Wissenschaften, aber 1297 konnte weder der Abt von St. Gallen noch
ein Mönch aus dem ganzen Kapitel schreiben, und im 16.

Jahrhundert fanden italienische Gelehrte die herrlichen
Bibliothekschätze in einem dunkeln Gewölbe vermodernd übereinander

geworfen. Auch im berühmten Kloster Monte Casino
fand Boccaccio im 14. Jahrhundert die einst so herrliche
Bibliothek in traurigem Zustande, die Bücher dicht voll Staub,
von den Mönchen zum Teil als Makulatur verkauft, das
Zimmer ohne Türe und Schloss, in den Fenstern war Gras
gewachsen. In der Refonnationsliteratur ist der unwissende
Mönch die Zielscheibe des Spottes und der Verachtung.

Und warum war die Geistlichkeit so unwissend? Weil
alle Wissenschaften ausser der Theologie als weltlich sündhaft

und gottlos galten. Das Lateranische Konzil von 1139
verbot den Mönchen die Ausübung der Medizin, und der
Papst Honorius III. verbot im 13. Jahrhundert allen Geistlichen

sowohl das Studium der Medizin als auch das des
römischen Rechtes. Das Studium naturwissenschaftlicher Schriften

wurde verboten 1163 vom Konzil zu Tours, 1209 vom
Konzil zu Paris und 1231 vom Papst Gregor IX.

Bei unserer Universitätsfeier (in Zürich. D. Red.) haben wir
die Vertreter der ausländischen Universitäten in einer geistlichen
Amtstracht gesehen. Woher kommt diese geistliche Tracht?
Sie kommt aus dem Mittelalter. Damals waren alle Professoren

der Mittelschulen Geistliche und die meisten Professoren
der Hochschulen waren auch Geistliche; damals erschienen alle
Professoren in geistlicher Tracht, alle mussten das Glaubensgelübde

leisten und in Ehelosigkeit leben. Erst im Jahre 1398
wurde in Heidelberg der erste verheiratete Licentiat, Julius
Wollendorp, zum Doktorexamen zugelassen.

Die hohen Schulen wurden völlig von der Kirche
beherrscht; die Wissenschaft war unfrei, sie lag im Banne der
Rfrche und diente ihr als Magd.

Die Theologie war die Wissenschaft aller Wissenschaften
und herrschte über alle. Die theologische Fakultät, als
Vertreterin der Kirche, hatte das Aufsichtsrecht über die medizinische,

juristische und philosophische Fakultät. 1421 beauftragte

der Papst die theologische Fakultät von Wien mit der
Überwachung der Ketzer und erteilte ihnen sogar das Recht,

gegen verstockte Ketzer Kirchenstrafen zu verhängen.
Weil die Theologie den herrschenden Rang einnahm, so

hatte sie auch die meisten Professoren und ausserdem waren
die juristischen Lehrstühle auch zum Teil mit Geistlichen
besetzt. In Tübingen waren drei Professoren der juristischen
Fakultät Theologen, in Wien wurde bis 1494 überhaupt nur
Kirchenrecht von Geistlichen vorgetragen, und kein weltliches
Recht behandelt.

Infolge dieser Vorherrschaft der Theologie wurden Medizin

und Naturwissenschaften fürchterlich vernachlässigt. In
Wittenberg hatte 1508 die medizinische Fakultät nur einen
Professor und in Tübingen las der Professor der Medizin in



76 DER SCHWEIZER FREIDENKER

fünf Jahren einmal Anatomie. In Wien wurde 1490 die
Medizin noch nach denselben Handbüchern gelesen wie 1390.

Also völliger Stillstand der medizinischen Wissenschaften
während 100 Jahren!

Gleich nach der Theologie kam im Range die Philosophie,
die berühmte Scholastik. Sié wurde nur von Theologen
vorgetragen, denn sie war nur die „Magd der Theologie" und
hatte zu begründen und zu beweisen, dass alles, was in der
Bibel steht, und alles, was die Kirche lehrt, die reine, göttliche
Wahrheit ist und mit der menschlichen Vernunft völlig
übereinstimmt.

Diese mittelalterliche Kirchen-Philosophie hat sich in Tausend

und Abertausend gelehrten Disputationen an den hohen
Schulen allen Ernstes mit folgenden Fragen beschäftigt:

1. In welcher Sprache hat die Schlange im Paradiese zu
Eva geredet?

2. War der erste Mensch auch mit einem Nabel ausgestattet?
3. Was würde aus Christus geworden sein, wenn er als

Gurke erschienen wäre?
4. Kann neben dem Wasser auch mit Sand und Erde, mit

Bier und Fleischbrühe, mit Lauge und Rosenwasser
getauft werden?

5. Wenn ein Rind oder ein Schwein eine ganze Hostie ver¬

schlucken, ist damit auch der Leib des Herrn (Jesus) in
den Bauch der Tiere übergegangen?

6. Wie viele Engel haben auf einer Nadelspitze Platz?
7. Kann Gott etwas Geschehenes völlig ungeschehen, z. B.

aus einem Freudenmädchen eine reine Magd machen?
Diese grüblerischen Fragen sind vom Standpunkte des

Gläubigen aus gotteslästerlich. Wer aber auf solche Fragen
die feinsten Antworten mit begrifflichen Schlussfolgerungen
geben konnte, der galt als grosser Philosoph. Als ein
Magister der Universität Wien diese scholastischen Disputationen
für Phantastereien erklärte, wurde er von der Fakultät
ausgeschlossen und musste schliesslich demütig widerrufen.

Aber warum beschäftigte sich denn die- mittelalterliche
Philosophie mit solchen lächerlichen und grüblerischen Fragen
Weil sie keine freie Wissenschaft war, weil sie sich nur mit
kirchlichen und biblischen Fragen beschäftigen durfte, und
weil ihr nur erlaubt war, im Rahmen der Kirchenlehre und
im Dienste der Kirche zu philosophieren.

Das ist ein neuer Beweis dafür, wie die herrsehenden
gesellschaftlichen Mächte die Wissensehaften bestimmen,
und wie die Menschen unbewusst nach der Logik einer
gegebenen Gesellschaftsform denken.

Und wer nicht dachte, wie die Kirche lehrte, und wer eine
Wissenschaft trieb, die der Kirchenlehre widersprach, oder die
das Interesse der Kirche verletzte? Nun, für diese Ketzer hatte

Diderot als Soziologe.
Es ist nicht leicht Diderots1) Anschauungen kurz darzustellen, da er

sie im Laufe seines Lebens vielfach geändert hat, so z. B. vom Deismus
über den Sensualismus zum Atheismus gelangt ist. Auch muss man oft
zwischen den Zeilen seiner, der Zensur unterworfenen Schriften lesen, um
seine wahre Gesinnung kennen zu lernen. Auf dem Gebiete der Soziologie
wird ein Ueberblick noch besonders dadurch erschwert, dass in seinem
Ungeheuern Lebenswerk keine eigentlich darauf bezügliche Arbeit vorliegt,
und ein Bild seiner Ansichten daher nur aus weit verstreuten Fragmenten
zusammengesetzt werden kann.

Im Prospekt seiner Encyclopédie hat Diderot, auf Grund der
verschiedenen Geisteselemente, eine Einteilung der menschlichen „Kenntnisse"
gegeben: das Gedächtnis schafft die Geschichte; die Philosophie „oder
Wissenschaft" ist auf die Vernunft gegründet; die Kunst (von ihm Poesie
genannt) stammt aus der Einbildungskraft. — Die Philosophie zerfällt in
drei Teile: in die Wissenschaft von Gott, vom Menschen und von der
Natur. Die Wissenschaft vom Menschen beruht einerseits auf dem
Verstand, der mit Hilfe der Logik die Wahrheit, andrerseits auf dem Willen,
der mit Hilfe der Moral die Tugend anstrebt. — Die drei Hauptgebiete
der Moral sind die natürliche Rechtswissenschaft (jurisprudence naturelle),
die Oekonomik und die Politik. Hier müssen hauptsächlich Diderots
soziologische Anschauungen gesucht werden.

') Denis Diderot, französischer Polyhistor und Literat, geb. zu Langres
(Haute-Marne) 5. X. 1713, als Sohn eines Messerschmieds; gest. zu Paris,
30. VII. 1784. Verfasser von philosophischen, aesthetischen, naturwissenschaftlichen

und historischen Schriften ; Dramatiker u. Romanschriftsteller ;

Begründer, Herausgeber und tätigster Mitarbeiter der Encyclopédie :
dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1751 — 1773).

die Kirche den Bann, den Kerker und den Scheiterhaufen.
Hunderte von Gelehrten und Hunderttausende freidenkender
Menschen sind von der Kirche deswegen gemordet worden.
In Spanien allein wurden vom Jahre 1481 — 1521 von der
Inquisition verbrannt 16,376 Menschen, auf die Galeeren und
in die Kerker geschickt 178,382 Menschen.

Wir haben gesehen, wie die weltlichen Wissenschaften
an den Universitäten arg vernachlässigt und wie dagegen die
scholastischen Spitzfindigkeiten breit und lang behandelt wurden.
Einer noch breiteren, ja ausschweifenden Behandlung erfreute
sich die Theologie.

So behandelte der Kanzler der Tübinger Univereität,
Ulrich Penziger, den Daniel 4 Jahre lang in 312 Vorlesungen,

dann den Jesaias und und die Propheten 25 Jahre lang
in 1509 Vorlesungen, und hierauf die erste Hälfte des Jeremias

7 Jahre lang in 459 Vorlesungen. An der weiteren
Erklärung des Jeremias wurde er durch den Tod verhindert.

Noch gründlicher verfuhr der Wiener Theologe, Hasselbach,

denn er hielt 22 Jahre lang Vorlesungen über das 1.

Kapitel des Jesaias und starb, ehe er damit fertig war.
Die Kirche bestimmte aber nicht nur die Praxis und

Theorie der Universitäten, sondern sie bestimmte auch
Unterrichtsstoff und Lehrmethode der Lateinschulen oder Mittel-.
schulen, die eben Kirchen- und Klosterschulen waren.

Die Religion war der erste Hauptunterrichtsgegenstand
dieser Schulen. Aber was war das für ein Religionsunterricht?

Es war eine blosse Dressur des Volkes zum blinden
Kirchenglauben, zur unbedingten Knechtschaft und zum
Kadavergehorsam gegen Fürsten, Adel und Geistlichkeit.

Karl Schmidt, der gläubige Verehrer des Christentums,
bezeugt dies, indem er in seiner „ Geschichte der Pädagogik11
schreibt :

„Für die Adeligen und Prinzen bestand der Religionsunterricht

im Hersagen der vier Hauptstücke des Katechismus
— für das Volk in einigen Sätzen, die nicht auf die Wahrheit
der Religion, sondern auf das, was man der Kirche schuldig

war, Bezug hatten. Das Ziel seines religiösen Wissens
hatte der Laie (der Nichtgeistliche) erreicht, der das Vaterunser
und das Glaubensbekenntnis auswendig wusste. Ein solcher
Religionsunterricht konnte natürlich die Völker nicht aus ihrem
alten Aberglauben herausreissen, vorzüglich, da so viele mit
dieser Religion, in der sie unterrichtet wurden, ihre alte Freiheit

verloren hatten."
Also, nicht die Religion lehrte man das Volk, sondern

nur das, was das Volk der Kirche schuldig war. Hier ist
allerdings zu bemerken, dass das Volk eine religiöse Belehrung
in der Kirche erhielt und erhalten musste, denn das Volk
besuchte die Lateinschulen nicht.

Es gibt für Diderot eine soziale Gesetzmässigkeit, „la nature en
général est uniforme dans ses démarches" (Encyclopédie, Artikel
Polythéisme) ; auf religiösem (Enc. Art. Egyptiens), wie auf politischem
Gebiet (Enc. Art. Législateurs) üben gleiche klimatische, geographische,
wirtschaftliche Bedingungen gleiche Wirkungen aus. So sind z. B. die
locupletes des alten Rom kaum verschieden von den französischen
Grossbauern des 18. Jahrhunderts (Enc. Art. Agriculture). Ausserdem gibt es
eine, trotz aller ihrer Modalitäten, bei allen Menschen gleiche Vorstellung:
die Moral (Enc. Art. Irreligieux), welche der Ausdruck der „loi naturelle"
ist, der ewigen, unabänderlichen sittlichen Weltordnung (Enc. Art. Droit
naturel), die sich speziell im Mitleid allgemein äussert (Enc. Art. Hôpital).
— Das Individuum ist jedoch ausser Stande sie zu formulieren, nur die
Menschheit als ein ganzes kann ihren Wesenskern, das Naturrecht, zur
.Geltung bringen, „denn sie allein hat das allgemeine Wohlergehen zur
ausschliesslichen Leidenschaft" (Enc. Art. Droit naturel). „Die
Willensäusserungen der Einzelnen sind verdächtig. doch der allgemeine Wille
ist immer gut: nie hat er getäuscht, nie wird er täuschen." (ibid.) Und
dieser allgemeine Wille der Menschen ist der Schöpfer der bürgerlichen
Gesellschaft. „Im Naturzustand kennt der Mensch keine Autorität; jedes
Individuum ist jedem andern Individuum gleichberechtigt und vollkommen
unabhängig; einzig die Kinder sind ihren Eltern unterworfen. Die
natürlichen Bedürfnisse und besonders die Notwendigkeit ihrer Kräfte zu
vereinen, um die Angriffe ihrer Feinde abzuwehren, brachte mehrere Männer
oder mehrere Familien dazu, sich einander zu nähern, um nur mehr eine
einzige Familie zu bilden." Man merkte aber bald, dass wenn alle
Mitglieder dieser erweiterten Familie ihre volle Handlungsfreiheit bewahrten,
sie durch den Zusammenschluss mehr verloren als gewannen, und be-
schloss daher, „dass jedermann auf einen Teil seiner natürlichen Unab-


	* Die Gesellschaft mit Ständen. [2.Teil]

