
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 14

Artikel: Der Weltfriede und der bewaffnete Friede.

Autor: Kasal, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


56 DER SCHWEIZER FREIDENKER*

losigkeit und Sensationslust der Menge. Will der „Schweizer
Freidenker" auch diese Hemmnisse des freien Denkens
bekämpfen helfen, so stelle ich mich ihm gerne, unter anderm
zur Besprechung von Fragen der Bodenreform, zur Verfügung.

Ein Nachwort der Schriftleitung:
zum vorstehenden Artikel

„Wer hindert freies Denken?"
Die Ansicht, die Kirche sei es, die in erster Linie das

freie Denken und das Äussern freier Gedanken hindere, ist
kein Aberglaube. Ich zitiere unten einen Artikel aus dem
„Obwaldner Volksfreund", der zwar nur dartut, wie die Kirche
in politischen Fragen durchaus Meister und Führerin ihrer
Leute sein will. Dasselbe Verhältnis besteht aber auch in
bezug auf die wissenschaftlichen Fragen, besteht in bezug auf
das Menschenleben überhaupt, das die Kirche sich unterjocht
hat. Der Artikel lautet:

„Religion und Politik. Wer unter Vorgeben höherer Einsicht und
höherer Liebe zur Kirche erklärt, das kirchliche Lehramt habe den Katholiken

in politischen Fragen nichts zu sagen, hat den Boden der katholischen

Wahrheit verlassen. Denn einerseits kann es nicht Sache einzelner

Katholiken sein, dem kirchlichen Lehramte seine Grenzen anzuweisen.
Das kann im Christentum nur Sache der Kirche selbst sein, welcher
Christus das unfehlbare Lehramt übertragen hat. Und anderseits müsste
ja die Politik, d. h. die Lenkung des Staates, sich ausserhalb der
sittlichen Weltordnung bewegen, wenn die Wächterin dieser sittlichen
Weltordnung, die Kirche, nichts dazu zu sagen hätte. Eine solche Behauptung

kann nur von einer Seite herrühren, die Christus nicht mehr als den
Grundeckstein der menschlichen Gesellsctiaft anerkennt, die bewusst oder
unbewusst mit den Grundsätzen des Christentums gebrochen hat. (Aus
einer Festpredigt von Bischof Dr. Schmid von Grüneck in Chur.) "

Wenn wir die Kirche also durchaus nicht davon lossprechen

können, dass sie in erster Linie das Denken und Handeln

des Menschen in ihrem Sinne und zu ihrem (der Kirche)
Vorteil zu beeinflussen und zu leiten trachtet und zwar in
einer Art, die mit Freiheit nichts zu tun hat, haben wir
damit nicht ein Urteil über die Geistlichen in ihrer Gesamtheit
gefällt. Wir wissen sehr wohl, dass es unter den Geistlichen
hervorragende Männer gibt, sei es, dass sie sich wissenschaftlich

oder auf sozialem Gebiete oder als edeldenkende Menschen
im engeren Kreise auszeichnen, Ebensowenig gehen wir an
der Tatsache vorüber, dass in der Wissenschaft häufig genug
die wissenschaftliche Orthodoxie sich dem Fortschritt hemmend
in den Weg wirft; auch darin müssen wir — leider — dem
Verfasser Recht geben, dass der juristische wie der ärztliche
Beruf von seinen Inhabern nicht immer, ja sogar verhältnismässig

selten, von seiner idealen Seite aufgefasst wird. Allzu-

Der Weltfriede und der bewaffnete Friede.
Nichts eignet sich besser zur Besprechung der gegenwärtigen

Weltunruhe, als die milde Form der Friedensprache, die doch früher oder
später dazu berufen sein wird, das Böse durch das Gute zu ersetzen.
Wir wollen also die Gesamtheit der modernen Umwälzungen, die
zahllosen sozialen Forderungen und Fragen, sowie die fortwährenden blutigen
und unblutigen Kämpfe in allen Ländern von dem Standpunkte des
Weltfriedens aus behandeln, hängt doch das Wohl der Menschheit einzig und
allein von dem Frieden ab! Sprechen wir zuerst kurz über die Bedeutung

des Wortes „Weltfrieden".
Weltfrieden — Ein tiefes, beklemmendes Gefühl — halb Zagen, halb

Hoffnung — ergreift mächtig jeden Menschenfreund bei der blossen
Nennung dieses grossen Problems, von dessen Lösung viele Millionen
Menschenschicksale abhängen — Denn noch lastet der Krieg schwer auf
allen europäischen Nationen und erhält die Gemüter in fiebernder
Aufregung. Aber so viel darüber schon geschrieben wurde, noch niemand
hat den Ausweg aus diesem Labyrinth menschlicher Unvernunft gefunden,
trotz der Friedensbewegung und ihren Vereinen, trotz der Frauenliga für
allgemeine Abrüstung, trotz allen Postulaten der Philanthropen, trotz allen
Protestversammlungen und Unterschriften gegen die Kriegsgreuel und trotz
der internationalen Friedensliga und den internationalen Konferenzen und
Weltfriedenskongressen, die zu diesem Zwecke schon abgehalten wurden

Das moderne Kriegsübel ist unter dem Wahlspruch „Willst du Frieden,
so bereite den Krieg!" entstanden. Wieso verfing dieser trügerische
Wahlspruch bei den modernen Kulturvölkern? Wieso wurde der
Weltfriede neuerdings zu einem scheinbar nie zu lösenden Problem Weil die

oft hat es den Anschein, als ob es Kranke geben müsse,
damit die Ärzte ihr reichliches Auskommen haben; und dass,
wenn Zweie sich streiten, der Dritte, nämlich der Advokat,
sich freut und dafür sorgt, dass nicht sobald eine Einigkeit
erzielt wird, gehört zu den offenen Geheimnissen. Dieser
Vorwurf soll nicht alle treffen; der Verfasser sagt in seinem
Artikel „und wer kennte nicht den noch heute jeder freiem
Regung feindlichen Kastengeist der meisten Juristen und
Mediziner!" Der meisten. Er lässt Ausnahmen gelten. Und
gewiss .gibt es Ausnahmen, überall, in jedem Stand, jedem
Lager, unter Advokaten, Ärzten und auch unter den Geistlichen,

Ausnahmen, die ihren Beruf von einem höheren Gesichtspunkt

aus auffassen und darnach handeln. Aber wie den
Verfasser diese rühmlichen Ausnahmen nicht hindern, die

Rückständigkeit und Selbstsucht in den betreffenden
Berufsklassen blosszulegen und zu bekämpfen, finden wir keinen
hinreichenden Grund, ein kirchlich-religiöses System, das nach

unserer Überzeugung die geistige und moralische Entwicklung
der Menschen seit vielen Jahrhunderten hemmend beeinflusst
hat, und die Vertreter dieses Systems, nicht blosszustellen und
bekämpfen zu dürfen einzig deshalb, weil es unter ihnen auch
Leute gibt, „die einem weitern Blick und mehr Duldsamkeit"
als viele andere, die nicht Geistliche sind, besitzen. Und zwar
liegt es in der Natur der Sache, dass wir in erster Linie gegen
die Kirche und ihre systemstreuen Diener Stellung nehmen,
weil das, was wir zu den höchsten Gütern und Rechten des

Menschen zählen, das Streben nach Erkenntnis, nach Wahrheit,
von ihrer Seite als Ketzerei gebrandmarkt wird und, als sie
noch die Machtmittel dazu besassen, mit unerhörtem Fanatismus

verfolgt wurde.
Wir geben gerne zu, dass es hinsichtlich mit der

protestantischen (reformierten) Kirche nicht so schlimm bestellt
ist wie mit der katholischen; wir anerkennen, dass viele
protestantische Geistliche in ihren Predigten nicht mehr bloss
Bibelwörter ausquetschen, sondern das Leben zum Gegenstand
ihrer Ansprachen an die Gemeinde machen. Aber gerade
unter denen, die frei predigen, sind viele, die ihre neuen
Begriffe in die alten Worte kleiden, so dass der im alten
mystischen Glaubenssystem befangene Zuhörer wähnt, den frömmsten,

gläubigsten Pfarrer zu hören, spricht er doch von Gott,
Himmel, Hölle, von Auferstehung, Seligkeit, vom Sohne Gottes
und vom heiligen Geist. Die Gebete spricht er, weil er muss,
trägt die Kirchenuniform, weil er muss, reicht das Abendmahl
und vollführt die übrigen Zeremonien, weil er muss; innerlich

Völker über den dunkeln Punkt unserer modernen Kultur nicht nur noch
nicht einig geworden sind, sondern weil es noch keiner, sowohl von den
im Vordergrund stehenden Friedensfreunden als auch von den Politikern,
Rechtsgelehrten, Nationalökonomen und den verschiedenen Weisheitslehrern

gewagt hat, die volle Wahrheit unbeschönigt auszusprechen:
1. Wie das moderne Kriegsübel entstanden ist, 2. was alles zum
Weltfrieden mitgerechnet werden muss, und 3. auf welche Art und Weise
ohne Blutvergiessen dem blutigen Kämpfen abgeholfen werden sollte. —
(Doch, doch, solcher „Wagnisse " gibt es eine ganze Menge D. Red.)

Mit dem modernen Kriegsübel verhält es sich eben so wie mit allen
andern politischen Fragen : je unnatürlicher, unklarer und künstlicher sie
geschildert und aufgebauscht werden, desto unverständlicher, unvernünftiger

und unentwirrbarer sind sie.
Oder kann es vernünftig und gerecht genannt werden, wenn ein liberal

und christlich sein wollendes Staatsoberhaupt der Welt mit beständigen

Schön- und Grosstuereien die Augen verblendet, dass er einer der
mächtigsten Repräsentanten und Beschützer des Weltfriedens sei, weil er
die grössten Kriegsarsenale, das mächtigste und geschulteste Heer und
die neuesten, grössten und besten Kanonen besitze

Nicht nach ihren schönen Worten und glänzenden Manieren sollte
man sowohl die Staatslenker als auch die Nationen beurteilen, sondern
nach ihren Taten; d.h. vielmehr nach ihren Waffenfabriken, in welchen
dem holden Friedensengel die Flügel fortwährend gestutzt werden

Der bewaffnete Weltfriede muss als einer der grössten Schandflecke

der modernen Kultur bezeichnet werden. Fast alle neuen
technischen Schöpfungen werden zum grössten Nachteil des ganzen menschlichen

Verkehrs verwertet und wurden so zum Hohn und Spott der wahren



DER SCHWEIZER FREIDENKER 57

ist er darüber hinausgewachsen. Von diesem Geisteswachstum
weiss das Volk aber nichts, in der alten Form wähnt es den

alten Inhalt zu bekommen, und so stehen wir denn vor der

Tatsache, dass wissenschaftlich gebildete, von jedem mystischen
Glauben freie Pfarrer nicht das mindeste tun, um auch das

Volk auf eine höhere Stufe des geistigen Lebens zu bringen.
Vielleicht — ich nehme das zu ihren Gunsten an — meinen
manche von ihnen, von einer grossen Zahl ihrer Zuhörer
verstanden zu werden, und weil sie glauben, dies erreicht zu

haben, ohne die im Buchstabenglauben befangenen zu verletzen,
fühlen sie nicht nur keinen Widerspruch zwischen ihrem
Denken und ihrer Predigt, sondern sie tun sich dazu auf ihr
fortschrittiiches, freigeistiges Wirken etwas zugute.

Es geht aber nicht, neue Gedanken in alte Worte zu kleiden,
die mit Jahrtausende alten Vorstellungen untrennbar verknüpft
sind und Jahrtausende lang nur in dem

_

einen Sinne gelehrt
und aufgefasst wurden, ohne dass jene alten Vorstellungen
mit hinein in die neue „Gedankenwelt" geschleppt werden,
•die, weil die alten Vorstellungen auch da wieder vorherrschen,
nicht eine neue Gedankenwelt, sondern bloss eine neue

trügerische Wortwelt ist.
Ich kenne mich in den Fakultäten zu wenig aus, um

beurteilen zu können, wie es sich da und dort mit dem „Ansporn
zur Bekämpfung des Buchstaben- und Autoritätsglaubens"
verhält. Eine träge, selbstgefällige Orthodoxie, die das Neue,

Bessere verketzert, gibt es überall. Ob am wenigsten in der

Theologie, wie der Verfasser meint, ist mir nicht bewiesen.

"Wohl gehen einzelne Theologen mit religiösen Begriffen
ausserordentlich frei um, man könnte es beinahe Leichtfertigkeit
nennen! ich erinnere einzig an Pfarrer Bolligers kriegerischen
Jesus am Maschinengewehr; einen Fortschritt im religiösen
Sinne vermag ich darin nicht zu erkennen, wohl aber einen

jener missglückten Versuche, den krassen Widerspruch zwischen

Krieg einerseits, Religion der Liebe anderseits aufzuheben, d. h.

den Krieg religiös zu erklären; — eine fatale Notwendigkeit,
sofern man nicht vorzieht, den Glaubensartikel, dass der „liebe"
Gott die Menschenschicksale führe, fallen zu lassen.

Wollen wir nun aber wirklich mit den Besten rechnen,
mit den Ausnahmen, die nicht im System ihrer Wissenschaft
verknöcherten, sondern weiter suchen und streben, von einer
mutmasslichen „Wahrheit" zu einer neuen, besser begründeten,
edleren, zu neuen Erkenntnisen, neuen Problemen, dürfte es

wohl mindestens ein wenig zu sehr zugunsten der theologi-

Zivilisation, ein Übelstand, den das 19. Jahrhundert nicht einmal zu
beseitigen versuchte. Diese Aufgabe fällt erst den folgenden Jahrhunderten
zu, welche sie auch erfüllen werden, weil es die Naturnotwendigkeit
erfordert.

Es wäre wohl sehr leicht, die Verständigung der Völker auf
friedlichem Wege zu erzielen; wenn nur der gute Wille dazu bei der Mehrzahl

der Menschen vorhanden wäre. — Aber — sowohl die persönlichen,
als auch die politischen Arglisten und Kniffe spielen in der Welt bei den
Staatsoberhäupten wie bei manchen Parteien und Nationen eine grosse
Rolle. — Kein einziger von den Diplomaten war vor dem Krieg geneigt,
den gordischen Knoten genannt „ bewaffneter^ Friede * zu lockern. Und
nun will aber auch keiner von den Herrschern als der Friedensstörer
gelten, der es wagte, die Kriegsfackel entzündet, das erste Loosungswort
zu der grossen europäischen Metzelei ausgerufen zu haben. „Dank dem
modernen Fortschritt sind die Mordinstrumente auf das Feinste
ausgearbeitet und jeden Augenblick bereit, die furchtbarsten Wirkungen
hervorzurufen. Ein Druck des Machthabers auf den goldenen Knopf seines
Arbeitstisches und binnen zweimal 24 Stunden steht „dank dem modernen
Verkehrswesen" sein ganzes best ausgerüstetes Heer in grösster Ordnung
und Begeisterung nach dem neuesten Schlachtplan im offenen Felde
konzentriert und schussbereit ; und „dank" der modernen Humanität ist in
einem Zeiträume von etlichen Stunden das grosse Schlachtfeld mit vielen
tausend grässlich verstümmelten Menschen und Tierleichen und um Hülfe
rufenden Krüppeln besät, und zahllose Familien sind ihrer Lieblinge, ihrer
Söhne, Brüder und Stützen beraubt.

Dies Alles sind die verherenden Folgen des „bewaffneten Friedens"
vor welchem der gute „Volksgenius aus Schmerz sein Antlitz verhüllt." —

Joseph f(asai.

sehen Fakultät gesprochen sein, wenn man sie hierin höher
setzte als die übrigen, wobei ich vor allem an die Naturwissenschaft

denke, mir allerdings nicht verhehlend, dass es gerade
auf diesem Gebiete „Götter" gibt, auf die manche für alle
Ewigkeit schwören zu müssen glauben. Denn manche — auch
Freidenker — gefallen sich in dem Gedanken, dass die
wissenschaftliche Wahrheit restlos gefunden, das Weltbild fix
und fertig sei; das ist es aber nicht; es gibt noch zahllose
Rätsel zu lösen und man darf wohl sagen, dass, wenn das
Leben auf Erden Millionen von Jahren dauern wird, der Mensch
noch immer Neues zu erforschen und zu entdecken haben
wird. Verehrung denen, die uns neue Geheimnisse des Lebens
aufschlössen, uns auf eine höhere Stufe der Erkenntnis führten.
Aber diese Verehrung darf uns nicht hindern, von den neuen
Standpunkten aus, die sie uns schufen, eine höhere Stufe zu
erklimmen und nach ferneren Horizonten zu blicken. Sie soll
uns nicht hindern, zu verneinen, was wir einmal bejahten,
sofern neue Tatsachen neue Aufschlüsse geben, die die ältern
Annahmen widerlegen. Das soll das Merkmal des freien
Denkers sein, dass er sich nicht in einem System fangen
lässt, dass er Kopf und Herz offen und frei hält für das

Bessere, das dem Guten auf dem Fusse fplgt. Es verträgt
sich nicht mit den Forderungen, die man an einen Freidenke r
stellen muss, dass er ein „ aner" oder ein „ ist" sei,
das heisst, dass er sich einer Autortät, welche es auch sei —
verschreibe; überwinden soll er können, sobald es eine ge-
reiftere Einsicht erfordert; „überwinden" heisst nicht „verleugnen"
— „ein Werdender wird immer dankbar sein."

Was der Verfasser des besprochenen Artikels über die
Presse schreibt, hat, man muss auch hier sagen leider, nur
allzusehr Berechtigung; wir haben im „Schweizer Freidenker"
diesen Punkt schon bei verschiedenen Gelegenheiten gestreift.

Endlich gestatte ich mir, auf einen Einwand zu sprechen
zu kommen, den Dr. Lauterburg gegen gewisse Stellen des

Artikels »Freiheit" in Nr. 13 dieses Blattes in einem Brief an
die Schriftleitung erhebt. Er greift den Satz heraus „ Der
Glaube an einen unsichtbaren Gott tötet die reine,
hilfbereite Nächstenliebe " und sagt, das sei eine Behauptung,
auf die man das Sprichwort anwenden dürfte „Qui trop dit,
ne dit rien." Ich möchte nicht behaupten, der angeführte Satz
sei besonders glücklich gefasst, da sich leicht nachweisen lässt,
dass Gottesglaube die Nächstenliebe durchaus nicht ausschliesst.
Aber einen wahren Kern enthält der Satz trotzdem. Der
Artikel wurde, wie leicht ersichtlich ist, unter dem Eindruck des

Krieges geschrieben. Wäre „ Nächstenliebe " nicht nur ein
hohler Schall, dachte sich offenbar der Verfasser, so wäre
dieser Krieg und -wären viele andere Kriege unmöglich
gewesen. Die Religion der Liebe hat versagt, darüber lässt sich

eigentlich gar nicht streiten, denn „Krieg" und „Liebe" sind
unvereinbar. Ich höre einen Einwand Gut denn, nicht die

Religion hat versagt, sondern die Mensehen; immerhin die
Menschen, die sich zu dieser Religion bekennen. Nächste

Frage: Warum haben diese Menschen versagt? Antwort:
Weil sie nicht zur Nächstenliebe erzogen worden sind.
Die Kirche hat seit alters her ihr Hauptgewicht darauf gelegt,
dass die Menschen lernen, an Gott zu glauben, dass sie die

religiösen Äusserlichkeiten strenge beachten, dass sie nicht zu
zweifeln wagen an dem, was ihnen von Gott und Himmel und
Hölle gesagt wurde. Die Erziehung aber wurde von der
Kirche gänzlich vernachlässigt. Wer freieren Ansichten
huldigte oder auch nur im Verdachte stand, von dem, was
die Kirche zu glauben befahl, etwas abzuweichen, wurde mit
unerhörter Strenge und Grausamkeit verfolgt und bestraft,
während die Kirche im eigenen Lager, unter ihren eingesegneten

Dienern, vom niedrigsten bis zum höchsten, einen Sitten-



58 DER SCHWEIZER FREIDENKER

zerfall erlebte, der jeder Beschreibung spottet. Doch das wollte
ich nur streifen, nur anführen als ein krasses Beispiel, dass
der Schein der Gläubigkeit viel höher gewertet wurde als ein
ordentlicher Lebenswandel. Das Volk aber, dem von Jugend
auf der Unglaube und der Zweifel als die schwersten Sünden,
denen als Strafe die jede menschliche Fassungskraft
übersteigenden körperlichen Marter folgen werden, dargestellt wurden

(und noch werden während man ihm Mittel bot, sich

von diesen ewigen Strafen loszukaufen, (um den billigen Preis
der Scheinreue, des Scheinglaubens!), wenn es sich „nur" um
Vergehen und Verbrechen an den Mitmenschen handelte, das

so unterrichtete Volk, sage ich, musste auf diese Weise dazu

gelangen, diese selbstsüchtigen „Pflichten gegen Gott" höher
einzuschätzen als die Pflichten gegen die Menschen.

Die Kirche erzog zum Gehorsam gegen sie, zur Systemstreue,

zur Selbstsucht höheren Stils, zu deren Befriedigung
jener Gehorsam das Mittel war. Aber sie vernachlässigte das,
was dem Menschen auf Erden not tat, die Erziehung zum
Leben. Das rächte sich umso bitterer, je vielfältiger und
verwickelter die Beziehungen zwischen den Menschen wurden
und je mehr das Leben des Einzelnen den Charakter des

Kampfes ums Dasein erhielt. Man darf wohl sagen: hätte die

Kirche im Sinn und Geist ihres Meisters so viel Eifer und
Sorgfalt für die Erziehung der Menschen zum Leben, zum
Mitgefühl, zur Nächstenliebe aufgewendet wie für die Erziehung
zum blinden, urteilslosen Glauben, hätten sich die Erzieher
in Kirche und Elternhaus mit demselben Nachdruck der

Bildung des Geistes und des Gemütes ihrer Kinder angenommen,

wie sie auf Einpaukung der religiösen Formeln und
Beachtung der religiösen Formen drangen, es stände heutzutage

mit der Menschheit sittlich besser, sie wäre vielleicht in
den vielhundert Jahren dazu gekommen, ihre Angelegenheiten
ohne mörderische Kriege zu schlichten. So verstanden wurde
der Gottesglaube der Menschenliebe wirklich zum Verhängnis;
unter der Erziehung zum Gottesglauben verkümmerte die
die Erziehung zur Nächstenliebe, und, wenn wir auf diesen

Krieg blicken und auch hinein in unsere Gesellschaftsordnung,

die von bittern Ungerechtigkeiten strotzt, ist man
wirklich versucht zu sagen: tötete die Nächstenliebe.

Ich habe den Artikel „Wer hindert freies Denken " gerne
benützt, ihm anschliessend einige Punkte zu erörtern, die
früher oder später im „Schweizer Freidenker" doch hätten zur
Sprache kommen müssen. Es kann unserer Sache nur dienen,
wenn wir uns offen aussprechen, abweichende Meinungen
vortragen, kurz, wenn wir auf Klarheit und strengen
kritischen Geist in unsern eigenen Anschauungen dringen. Hr.
Dr. Lauterburg wird, hoffe ich, meine Ausführungen in diesem
Sinne auffassen. Ernst Brauchlin.

Vom Tage.
„Der Monistenbund in Österreich" entwickelte (laut „Neue

Freie Presse " vom 25. VIII. 15) im verflossenen Jahr eine rege Tätigkeit
durch Abhaltung von öffentlichen Vorträgen und zahlreichen
Mitgliederversammlungen, in denen über aktuelle Themen verhandelt wurde. Zur
Linderung der Kriegsnot hat er durch Monatsbeiträge seiner Mitglieder
allein vom September bis zum Jahresende 1914 — 2430 Kr. beigesteuert.
So bewährt sich und wächst unsere Bewegung in allen Ländern trotz
Krieg und Reaktion. v. S.

Die Konfession im Weltkrieg. In der „Evang. Luth. Kirchenzeitung

" setzte einer auseinander, dass das Zahlenverhältnis zwischen
Protestanten und Katholiken in beiden kriegführenden Lagern ungefähr
dasselbe sei, womit er beweisen will, dass der gegenwärtige Krieg „ nicht
von den Protestanten gegen den Katholizismus ins Werk gesetzt worden
sei. — Also noch eine „Macht", die nicht schuld sein will. Es ist mir
unbekannt, von wem die Behauptung, dieser Krieg sei ein konfessioneller
Krieg, stammt. Bemerkenswert an der Mitteilung der Evang. Luth.
Kirchenzeitung ist mir die Selbstverständlichkeit, mit der man den grauen¬

haften Mord zwischen den Anhängern eines und desselben religiösen
Bekenntnisses behandelt.' Ein Beleg mehr dafür, dass »Glaube" und
sittliches Empfinden nichts miteinander zu tun haben, ein Beleg mehr
dafür, dass die christliche Liebes- und Friedensbotschaft den Christen
nichts ist als eine sentimentale Phrase, dass sie nicht zu einer seelischen
Kraft, nicht zu einem sittlichen Gut geworden ist.

Derselbe Gewährsmann der Evang. Luth. Kirchenztg. schreibt ferner :

„Es steht fest, dass die Italiener nicht in ihrer Eigenschaft als Katholiken

an Österreich den Krieg erklärt haben, und dass Österreich nicht
mit der Absicht, das Papsttum zu zerstören, sich müht, in Italien
einzudringen." In Österreich-Ungarn gibt es 39.305,470 Katholiken (4,556,500
Protestanten), in Italien 35,000,000 Katholiken. Lässt nicht gerade obige
Verneinung den Schluss zu, ja, drängt sie nicht in gerader Linie zu dem
Schlüsse, dass im katholischen Haushalt etwas nicht klappt, dass ein
Krieg von Katholiken als solchen gegen Katholiken als Papstgegnern nicht
in das Reich der totalen Unmöglichkeiten gehöre!! Was für einen Sinn
hätte es denn, zu beteuern, dass dieser Krieg nicht der katholische Hauskrieg

sei — nicht schon der katholische Hauskrieg sei, ist man versucht
zu sagen. E. Br.

Vorträge, Versammlungen.
Zürich. Dienstag, 7. September, sprach im hiesigen Freidenkerverein

Hr. Reddemann über „ Die Notwendigkeit des Kirchenaustrittes ".
An den Vortrag schloss sich eine sehr rege Diskussion an. Der Vortrag
wird im „Schweizer Freidenker" erscheinen.

Genf. Ortsgruppe Genf des Schweiz. Monistenbundes. Jeden
Donnerstag Abend von 9 Uhr ab im Hôtel Monopol, 11, rue Chantepoulet.

Wer dem „ Ausschuss für Finanzierung und
Propaganda des Schweizer Freidenkers" mit der Verpflichtung,

auf ein halbes Jahr hin monatlich einen bestimmten
Betrag zu stiften, beitritt, ermöglicht uns, unser Blatt durch
die Presse in weiten preisen bekannt zu machen, womit
die Zahl der Abonnenten wächst und unsere Lebensanschauung

an Boden gewinnt!
Zuschriften in dieser Sache sind an die Administration

dieses Blattes zu richten.

Formulare für Kirchenaustritts - Erklärungen können von
der Administration bezogen werden.

Mitteilung der Redaktion. Zwei für diese Nummer bestimmte
Artikel „Die Stellung des Freidenkers zur Alkoholfrage" und „Die Erneuerung

des menschlichen Körpers" mussten wegen Raummangel zurückgelegt

werden.

Pressefonds.
Bis zum 9. September sind weiter folgende Beiträge eingegangen, die

wir hiermit bestens verdanken :

Von Herren W. K., G. G. u. F. St., Cham je Fr. 5.—, von
Hrn. J. Bruderer, Zürich, Fr. 2.— Fr. 17.—

Bereits in Nr. 13 quittiert: „ 177.65

Summa Fr. 194.65

Für gezeichnete Artikel sind die Verfasser verantwortlich:

Schriftleitung: Die Redaktionskommission des Deutsch-schweizerischen
Freidenkerbundes. Einsendungen für den Textteil an E. BRAUCHLIN,
Freiestrasse 94, ZÜRICH 7.

Administration: E. REDMANN, Rössligasse 5, ZÜRICH 1.

Abonnieren Sie unsere
Halbmonatsschrift

Der Schweizer
Freidenker

Abonnements-Preis: Für die Schweiz
Jährlich Fr. 3.—, Halbjährlich Fr. 1.50.
Für das Ausland Jährlich Fr. 4.50.

Einzahlungen mache man auf unsern
Postcheckkonto VIII / 2578.

Deutsch - Schweizer. Freidenkerbund

Verlag „Der Schweizer Freidenker",
Zürich 1, Rössligasse 5

Bertha von Suttner:
Gesammelte Schriften.

Gesamtausgabe in 12 Bänden in
Leinwand Fr. 48.—

Auch in monatlichen Raten von
Fr. 4.— zahlbar. — Mitglieder
der „Lesemappe" (Siehe Inserat
in vorheriger Nummer) erhalten

grosse Ermässigung.

Paul Kettiger
Theodorgraben 6, Basel.

Druck der Buchdruckerei W. STEFFEN, Zürich 1, Waldmannstrasse 4.


	Der Weltfriede und der bewaffnete Friede.

