
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 10

Artikel: Lehren der Weisheit. : eine Erbauungsstunde für freie Denker nach der
einheitlichen Weltanschauung. [1. Teil]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 DER SCHWEIZER FREIDENKER

geübt hätte, wie denn erwiesenermassen jeder ehrlich errungene
Erfolg, jede wohlvollbrachte Arbeit, jeder Sieg des Fleißes,
der Ausdauer, des zähen Willens über scheinbar unüberwindliche

Hindernisse befriedigt, beglückt und im Menschen feinere,
edlere Empfindungen weckt. Man kann entgegnen : Wenn
der oben beschriebene Entwicklungsgang der natürliche
gewesen wäre, so würde ihn die Natur eingeschlagen haben.
Darauf lässt sich erwidern: Die Natur hat ihn eingeschlagen;
solche tätige, strebende, sich erlösende Menschen gab es in
jedem Zeitalter und ihnen haben wir die geistige Kultur von
heute zu verdanken. Allein die grosse Masse ist nicht
mitgekommen Wohl lebt auch sie heute nicht mehr gar so tief
in Unwissenheit und Wahn, allein eine Befreiung hat sie nicht
verspürt; denn sie selbst hat nichts dazu beigetragen und
darum ist das bißchen Wissen, das auch in die breiten Schichten

des Volkes gedrungen ist, ohne sittliche Kraft geblieben.
Dass es so kommen würde, dazu lag die Gefahr von Anfang
an nahe; sie bestand in dem (vorn erwähnten) Anlehnungsbedürfnis,

in dein wohligen Behagen des Geführtseins und
Nicht-irren könnens, in der Ruhe des Vertrauens auf eine
höhere Macht, der man sich blind ergeben durfte.

Das Aufkommen des Priestertums war für die Masse
zunächst eine Erlösung, indem diese „Wissenden" vorgaben, den

Willen der höhern Mächte zu kennen und der einzelne Mensch
über die Fragen des Seins nun nicht mehr nachzudenken
brauchte. Anderseits lernte das Volk durch seine Priester
diesen höhern Willen als so unberechenbar, bald in grosser
Güte, bald in grimmigem Zorne sich entladend, kennen, dass

es wie auf feurigen Kohlen sich befand und glücklich war,
wenn ihm die Priester einige Anhaltspunkte darüber gaben,
warum Gott zürne und mit welchen Mitteln seine Stimmung
gemildert werden könnte. Von Gott durfte es sich „kein Bildnis

noch irgend ein Gleichnis" machen; aber in demselben

Atemzuge sagten die Priester „Gott schuf den Menschen
ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn". Wenn darin
nicht ein Widerspruch sein soll, muss man die zweite Stelle
in geistigem Sinne auffassen; „zum Bilde Gottes" Gott
wesensähnlich. Gott als Schöpfer und die Welt als sein Werk
angenommen, muss man als höchste göttliche Eigenschaft die
Vernunft, die Denk- und Gestaltungskraft ansehen. Folgerichtig

müsste das geistige Ebenbild Gottes ein vernünftiges
Wesen sein und seine Wesensverwandtschaft mit Gott darin
bekunden, dass es diese göttlichste Eigenschaft in sich
auszugestalten trachtet ; dazu gehört natürlicherweise das Nachdenken

über das Dasein, dessen Wert und Zweck, über das Woher
und Wohin und nicht zuletzt das Nachdenken über den, der
alles geschaffen haben und dessen Abbild man sein soll. Nun
haben aber die Priester gerade dieses Nachdenken mit dem
Fluche der Sünde belegt. Nicht denken soll der Mensch,
sondern glauben

Ohne Widerspruch soll er tun, was ihm durch Priestermund

als göttlicher Wille offenbart wird. Dann winkt ihm
das ewige Leben in höchstem Glück und Glänze, andernfalls
verfällt er einer Ewigkeit wahnsinnig qualvoller körperlicher
Misshandlungen. Was ist der Feuertod auf dem Scheiterhaufen

gegen ein ewiges Lebenmüssen unter denselben und
noch unsäglich schmerzhafteren Qualen! Wofür zu erdulden?
Weil einem Gott die Gnade versagte, glauben zu können oder
Gutes tun zu können, denn weder das eine noch das andere
liegt in unserer eigenen Kraft, sondern allein bei der Gnade
Gottes. Kann man etwas tun, um mit einiger Sicherheit dieser
Gnade teilhaftig zu werden? Ja, man kann wenigstens
darum betteln, inständig und ohne Unterlass, Tag für Tag, und
man kann sich dem göttlichen Willen unterwerfen.

Wer kennt denn diesen
Die Priester.
Ist es denn so ganz sicher, dass sie sich nicht irren?
Ja, denn der oberste unter ihnen, der Papst, ist unfehlbar. —
So glitt die Masse der Menschen aus der Macht der Götter,

die Leben und Tod schufen, den Hagel schickten und die
Sonne und im Rauschen der Wälder zu den Menschen
sprachen, in die Macht der Priester hinüber. Zur ursprünglichen
Furcht vor dem Unbekannten gesellte sich die schlimmere
vor der göttlichen Ungnade.

Man tat alles, um dieser zu entgehen und dieses „Alles"
bestand in der völligen und ganz bedingungslosen Unterwerfung

unter den Willen der Priester. Mit der geistlichen Macht

ging die weltliche Hand in Hand, denn auch sie hatte ihr
Interesse daran, dass dem Volke das selbständige Danken als
Sünde geschildert wurde. Die Kirche unterstützte den Thron
mit ihren geistlichen Mitteln, der Thron hinwieder lieh der
Kirche die gepanzerte Faust. Und das Volk fühlte „dank"
seinem Anlehnungsbedürfnis, seinem Hang zur Mystifikation
unverstandener Begebenheiten, seinem Sichgefallen in Vorstellungen,

die seinen Wünschen und dem Selbsterhaltungstrieb
schmeichelten (wie die Vorstellung von einem ewigen persönlichen

Leben in Herrlichkeit), nicht, wie es durch Jahrhunderte
— zwischen Schrecken und Hoffnung, zwischen Himmel und

Lehren der Weisheit.
(Eine Erbauungsstunde für freie Denker.)

Nach der einheitlichen Weltanschauung.

Bilde das Bewusstsein der Einheit mit dem Unendlichen ' In allem
Lebenden wirken kosmische Kräfte, Kräfte des Lichtes, der Wärme, der
Elektrizität und des Magnetismus. Erkenne in Andern dein eigenes Selbst

Bilde das Bewusstsein des „göttlichen" Wesens in Uns. Das göttliche

Wesen in Uns ist der Wille zur Weisheit und Tugend.
Bilde den Willen zur Vollkommenheit, die des Menschen höchste

Bestimmung ist. Dieser Wille betätigt sich im Streben nach Selbstveredlung.
Suche deine Unsterblichkeit in der Menschheit durch die Arbeit für

die Menschheit I Drum diene dem Wahren und Guten!
Bewahre dir die innere Freiheit durch Erfüllung des Sittengesetzes \

Die Tugend ist ihr eigner Lohn und Laster seine eigne Strafe; dies ist
die sittliche Weltordnung.

Der Wille zur Weisheit und zur Tugend weiht unser Leben.
Erkenntnis des Wahren und Tun des Guten, das ist unsere Erlösung.
Jeder muss sich selbst erlösen von Schuld und Fehlern und allem Bösen.
Die Tugend ist die Lebenskunst.
Der Wille zum Leben gebietet uns, alle Tugenden zu befolgen, und

der Wille wird geleitet durch Vernunft und Gefühl.
Das Bewusstsein unserer Pflichten stärken wir durch Selbstprüfung.
Pflichterfüllung bringt uns Freude.

Die Erkenntnis vom Nutzen aller Tugenden führt uns zur Tugend.
Denke richtig, so handelst du richtig I (Dr. Dubois.)

Eine vernünftige Ethik erhält die Seele gesund.
Die Selbsterkenntnis ist der Anfang der Weisheit.
Die Zurückführung der Ethik auf Gott bringt Neigung zu Intoleranz.
Die Herrschaft einer Priesterkaste ist kulturwidrig. (Dr. Glaser.)
Die öffentliche Schule darf keinen Religionsunterricht erteilen.

(Dr. Glaser in „Zeitfragen".)
Der Vernunftsglaube lehrt Menschheitsdienst statt Gottesdienst.
Weisheit, Tugend und Vollkommenheit sind das Lebensideal.
Der ideal gesinnte Mensch wandelt in Geradheit, Güte, Treue, Sanftmut,

Festigkeit.
Die Weisheit besteht in: Reinheit, Friedsamkeit, Nachgiebigkeit, Sanftmut,

Mitgefühl, Hilfsbereitschaft, Unparteilichkeit, Aufrichtigkeit.
Tugendhaft sein heisst weise sein.
Weisheit, Tugend und Güte, die sind die wahre Dreieinigkeit.
Der Wille zum Guten ist unser Erlöser.
Das. Heil der Menschen hängt ab von der Erziehung des Willens.
Die Allmacht der Naturordnung straft die Sünden der Menschen.
Die besten Ärzte in der Welt sind : Diät und Wasser, Luft und Licht

und die strenge Tugendübung.
Die höchste Erkenntnis ist die Erkenntnis des Sittengesetzes, der

Folgen des Guten und Bösen und die Erkenntnis der sittlichen Motive.
(Schluss folgt.)



DER SCHWEIZER FREIDENKER 41

Hölle gehalten — zum blinden Gehorsam, zur Trägheit im

Denken, ja zum Nichtdenken und zur Verspottung des Denkens,

zur Feindseligkeit gegen das Denken erzogen wurde! Wie es

einst hilflos zu den Göttern der Natur aufgeblickt, und, um
ihre Gunst zu erschmeicheln, vor blutigen Menschenopfern
nicht zurückgeschreckt war, so warf es sich später vor Thron
und Altar auf die Knie, glücklich, mit blutigen Schreckenstaten
sich die Gnade des Throns, den Segen des Altars erringen zu
können. So vollständig war der Sieg dieses Einschüchterungsund

Verdummungssystems, mit dem die geistlichen und
weltlichen Machthaber das Volk unter dem Daumen hielten, dass

dieses es schliesslich ganz in der Ordnung fand, rechtlos zu

sein, dass es sein soziales Elend eben so ergeben trug wie
sein geistiges und dass es im blinden Glauben, es müsse so

sein, das Wahnsinnigste und Schrecklichste tat und noch tut
und mit sich tun lässt, wenn es nur von oben kommt. Es

bewundert die grosse Gebärde, es wirft sich in den Staub vor
dem Possenspiel der Würde, es ist gleich begeistert, Opfertier
und Opferschlächter zu sein, wenn ihm ein huldvolles, gar
ein rühmendes Wort sein Elend oder seine Henkertat versüsst.

„Für Gott und Vaterland!" — Volk, leise dir ins Ohr
gesagt: Das heisst „Für Thron und Altar".

Wie verabscheut wird dieser Krieg Und man kämpft ihn
weiter, unter grausamen Opfern, durch ein ganzes Jahr hin,
und ein zweites kann folgen!! Wie gründlich Sklave ist
der Mensch geworden in den Jahrhunderten, in denen er
dazu erzogen wurde, nicht zu denken und keinen eigenen
Willen zu haben, wie sehr Sklave f

Darf man noch hoffen Wenn es jetzt Zeit wäre zu hoffen
Wenn nicht die Zeichen trügen, scheinen doch Spuren

vorhanden zu sein, dass im Volke da und dort das Bewusstsein

für diesen unwürdigen Zustand aufdämmert, dass es sein
Sklaventum erkennt, und • wäre damit nicht auch der
erste Schritt getan zur Abwerfung des schmächlichen Joches?

Wir müssen umlernen, sagt man allgemein.
Ja, wir müssen erkennen lernen, dass wir alle noch Sklaven

sind: die, die sich zur Schlachtbank führen lassen, ihr
besseres Selbst verleugnend, das Ungeheuerste vollbringen,
und die, die dem Furchtbaren zusehen, tatlos, ins „Unvermeidliche"

sich fügend, wie man vor einem Hagelwetter, das aus
den Wolken niederbricht, halb vor Schreck betäubt, halb
bewundernd steht.

Und zweitens müssen wir die Unwürdigkeit dieses
Sklaventums einsehen lernen und müssen rufen und werben zum
grossen Aufstand für die Befreiung des „Sklavengeschlechtes
Mensch" aus den Fesseln der Geistesunfreiheit, der blindgläubigen

Grossen-Verehrung, dem bleiernen Sichhinschleppen in
alten muffigen Gewohnheiten. Wir müssen erkennen lernen,
was unser Verhängnis war und uns davon befreien, du, mein
Freund und ich, wir alle, wir müssen uns befreien

Hochverrat!*
Wochen-, monatelang liegen sie sich in den Schützengräben

gegenüber, Feind dem Feinde; hie Deutschland, hie
Frankreich und England In wildem Ansturm sind sie
hergekommen, von hüben und drüben, in der Begeisterung für das
Vaterland, das sie gerufen hatte, im aufflammenden Zorne
über die Feinde, die es bedrohten. Wie sie diese Feinde hass-
ten! wie sie nach Rahe dürsteten!

Dann prallte der Ansturm ab an der vernichtenden Wucht
der Gegenwehr —
und man vergrub sich in der Erde, hüben und drüben, und
lauerte, dem Feinde, auf hundert, auf sechzig, auf vierzig Meter
nahe, und lauerte auf ihn.

* Wegen Raummangel seit langem zurückgelegt.

Tage und Wochen vergingen — es blieb ruhig, hüben
und drüben ; in den Gräben richtete man sich, so gut es ging,
wohnlich ein. Die drüben taten es auch.

Tage lang, Wochen lang lag man untätig. Kaum ein
Schuss. Man fing an, seine Lage zu überdenken. Ja, man
fing zu denken an: Wozu sind wir hier? Was tun wir hier?
Worauf warten wir?

Man denkt an zu Hause.
Sonderbar — dort ist man ein- und ausgegangen, hat

abends geruht nach strenger Arbeit, man hat sich geweidet
am Anblick friedlich schlafender Kinder, man hat gestrebt,
geplant, sich umgetan, man ist auf der Strassenbahn gefahren,
man hat Bücher gelesen, ist ins Theater gegangen
sonderbar — wie ein Traum liegt dies Leben zurück, wie eine
bunte Unwirklichkeit.

Beschmutzt, untätig liegen wir hier in der Erde.
Ja warum denn — Der Feind drüben. -
Dort, wo es aus der Erde singt?, wo das alte gute Lied,

das ich selbst unzähligemal gesungen; aus der Erde steigt,
der Feind? — „ J'avais un camarade "

Was sind die drüben, auf die ich in blinder Wut stürmte?
Sind es nicht Menschen wie wir? Haben sie nicht dieselben
Gefühle wie wir?

Liegen sie nicht, ihrem Leben entfremdet, zwecklos im
Moraste wie wir? Und denken an ihre Lieben und an das
Glück der Heimat?

Lasst seh'n! — Singen auch wir!
„Ich hart' einen Kameraden "

Bravo schallt es von drüben. Und Ruf und Gegenruf.
Schliesslich einigte man sich, in der Mitte zwischen den

Gräben zusammenzukommen. Auf Ehre kein Schuss
Und man bringt dies und das mit, was die andern erfreut.
Prächtige Menschen sind unter diesen „andern". Die sollten

meine Freunde sein, wenn sie nicht meine — Feinde wären! —
Dann nahte das Jahresende mit seinen festlichen Tagen.

Ob Weihnaeht oder Sonnenwende, — man feierte sie gerne;
es ist eine liebe Gewohnheit, das Freudespenden und
Freudegeniessen zu dieser Zeit.

Nun erst wurde denen im Feldgraben weh ums Herz. —
Es war so schön gewesen — die strahlenden Kinderaugen,
das Aufleuchten der Freude auch in der Hütte der Armen.

O, Elend des Kriegs! Nun liegen die Väter zu Tausenden

erschlagen irgendwo in fremder Erde, zahllose Heimstätten

in Schutt und Asche, brennende, versiegte Augen starren
hilflos, entsetzt in die Leere des Todes. —

Betrügen wir uns nicht, wir demselben Schicksal verfallene,

betrügen wir uns nicht um ein paar Augenblicke stillen
Glücks, stiller Erinnerung, stiller, heimlicher Zähren!

Und sie kamen überein, die Waffen ruhen zu lassen,
hüben und drüben. — Und sie feierten. —

Nicht lange darauf, was geschah?
Von hoher Stelle aus wurden diese Annäherungen

verboten, hüben und drüben. Sie würden künftig als Hochverrat
betrachtet und demgemäss geahndet werden.

Hochverrat
Wenn sich der Mensch aus dem blutigen Wahnsinn der

Rachgier, aus dem grässlichen Vernichtungstaumel, in die er
durch den Lärm brüllender Geschütze, stampfender Heere,
wirbelnder Trommeln und durch unausgesetztes Beeinflusst-
werden durch Wort und Schrift geriet, erwacht,

wenn er sich auf sich besinnt, auf das Leben, wie es sonst war,
wenn er die Vernunft sprechen lässt und kraft ihrer

einsieht, dass jenseits der Grenze auch Menschen wohnen,
dass es Väter, Brüder, Söhne sind, die in ihrem Berufe treu
und fleissig ihre Pflicht erfüllten, das Gute wollten, nach


	Lehren der Weisheit. : eine Erbauungsstunde für freie Denker nach der einheitlichen Weltanschauung. [1. Teil]

