
Zeitschrift: Der Schweizer Freidenker

Herausgeber: Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 1 (1915)

Heft: 10

Artikel: Sklaventum

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweiz. Lanctesbibliöthek, Bern

I. Jahrgang Zürich, 15. Juli 1915 Nummer 10

Per Schweizer Freidenker
Organ der Freidenker der deutschen Schweiz

Wahrheit Freiheit a Friede

Preis der Inserate:
Die einspaltige Petifzeile kostet 10 Rp.

Erscheint halbmonatlich
Postcheckkonto VIII 2578

Abonnements-Preis : Für die Schweiz Jährlich Fr. 3.— ;

Halbjährlich Fr. 1.50. Für das Ausland: Jährlich Fr. 4.50

Gesinnungsfreunde
Wir ersuchen Sie dringend, diesen unsern Aufruf zu

beachten. Wenn der „Schweizer Freidenker" eine Zukunft
haben soll, muss die Abonnentenzahl eine beteudende Steigerung

erfahren. Dieses Ziel wird am besten durch persönliches
Werben im Kreise freigesinnter Freunde und Bekannten erreicht.
Wir bitten sie daher, hierin das Ihnen Mögliche zu tun. Sie

dienen damit den Idealen unserer Lebensanschauung, die ja
auch die Ihrigen sind. Wir müssen gehört werden, wir dürfen

nicht schweigen, am allerwenigsten jetzt, wo die Kirchen
aller konfessionellen Färbungen nichts unversucht lassen, um
eine dauernde geistige Reaktion herbeizuführen. Wenn uns
jeder der jetzigen Abonnenten auch nur einen oder mehrere

neue Freunde zuführt, so ist schon viel getan. Das Blatt
wirbt sich selbst auch Freunde, die Zahl der Abonnenten
wächst, aber zu langsam, als es sich mit den uns zur Verfügung

stehenden Mitteln verträgt. Wir müssen auf Ihre
Mitwirkung bauen können, und wir hoffen auch zuversichtlich,
dass Sie im Interesse unserer Ideale Ihr Möglichstes tun werden,

um unserm Organ über den schweren Anfang hinaus
zu helfen. Selbstverständlich haben nur Adressen von Personen

für uns Wert, von denen mit einiger Bestimmtheit
angenommen werden kann, dass sie unser Blatt abonnieren.

Bezügliche Zuschriften sind an die Administration des

„Schweizer Freidenker" zu richten, wo auch Propagandanummern

kostenfrei zu beziehen sind.
Gleichzeitig machen wir Sie darauf aufmerksam, dass

wir einen
Pressefonds

gegründet haben, dessen Zweck die Unterstützung unseres
Organs ist. Wie auf der 4. Seite dieser Nummer ersichtlich
ist, sind schon einige Einzahlungen gemacht worden. Weitere
freiwillige Beiträge nimmt die Administration mit Dank
entgegen, Indem Sie die freidenkerische Presse unterstützen,
helfen Sie mit an der Verbreitung unserer Lebensanschauung!

Mit freiem Gruss! Der Zentralvorstand.

Sklaventum.
Der Mensch ist das Opfer seines starken Anlehnungsbedürfnisses

geworden. Nach dem, was die Andern, die Vielen
tun, richtet er sich ein und handelt er, oft gegen seine bessere
Einsicht. In Not und Gefahr ist es ihm ein Trost, andere in
gleicher Not und Gefahr zu wissen, selbst seinen Untergang
erträgt er leichter, wenn andere auf gleiche Art untergehen
wie er; je mehr der Leidensgenossen sind, umso besser. Auch
das Gewissen lässt sich leicht überreden durch das Beispiel
der Masse ; Kinder entschuldigen sich, dass „es" andere auch

getan haben, um sich selbst zu entlasten; die „reifen" Menschen
verweisen auf die grosse Zahl, um damit die Richtigkeit
bestimmter Meinungen, Urteile, die Güte bestimmter Einrichtungen,

Lebensgewohnheiten zu beweisen, — ihnen ist die
Masse Autorität. Im Gefühl der Ohnmacht, des schutzlosen
Preisgegebenseins warf sich der Mensch der Urzeit vor den
verheerenden und den lebenspendenden Naturgewalten nieder.
Dass er sie vermenschlichte, entsprach seiner kindlichen
Anschauungsweise, ebenso die bewundernde und gläubige Verehrung,

die er für die Menschen empfand, die vorgaben, mit den
Göttern in Verbindung zu stehen und durch Offenbarungen
Kenntnis von ihrem Willen zu haben. Dieses Anlehnungsbedürfnis

und Abhängigkeitsgefühl wurde nun aber — wie wir
in dem Artikel „Dieu le veut" (Nr. 9) auseinandersetzten —
von den „Wissenden"- zu selbstsüchtigen Zwecken ausgebeutet.
Es bildete sich die Scheidung heraus in eine verhältnismässig
wenig zahlreiche Kaste der Einflussreichen, Mächtigen,
Befehlenden und die unwissende, blind gehorchende grosse Masse.

— Es lässt sich ein Entwicklungsgang denken, nach welchem
der Mensch allmählich, von Erfahrung zu Erfahrung
weiterschreitend, von sich aus die ursprünglichen Anschauungen
überwunden hätte und zu tieferen Einblicken in die Rätsel des
Daseins in der Natur und im Menschenleben gelangt wäre.
Jede neue Erkenntnis würde ihm ein Stück Befreiung gewesen
sein : Befreiung aus alten Irrtümern und damit Befreiung von
jener lähmenden Furcht, die die natürliche Begleiterscheinung
der völligen Unwissenheit und der Hülflosigkeit vor unbekannten

Gewalten ist. Jede neue Erkenntnis wäre ihm als ein
Sieg vorgekommen, der ihn mit frohem, mutigem Selbstbe-
wusstsein erfüllt und ihn bewogen hätte, immer weiter zu
suchen, zu denken, zu forschen, damit er nach und nach all
der finstern Mächte Herr werde, die seine frühen Vorfahren
in atemlosem Schrecken gehalten hatten. Und so wäre ein
Menschengeschlecht herangewachsen, das jetzt, nach der
Bändigung und Nutzbarmachung der Naturkräfte, sich in ehrlicher,
stolzer Freude als das Herrschergeschlecht auf der Erde fühlen

und diese als seine durch unablässige Arbeit erkämpfte
Heimat ansehen dürfte. Es lässt sich nicht beweisen, aber es

lässt sich als sicher annehmen, dass dieses unablässige Ringen
des Menschengeistes mit dem Geheimnisvollen, Unbekannten
in der Natur, die Freude über die aufleuchtenden Erkenntnisse,
über die zunehmende Sicherheit, ja Überlegenheit den einst
gefürchteten Gewalten gegenüber, die Erforschung ihres Wesens,
die Entdeckung der verborgensten, fernsten Zusammenhänge,
die Entdeckung des Einklangs in der unendlichen überwältigenden

Harmonie alles Wesenhaften — ich sage: es lässt
sich als sicher annehmen, dass dieser Entwicklungsgang eine
starke sittliche Wirkung auf das menschliche Geschlecht aus-



40 DER SCHWEIZER FREIDENKER

geübt hätte, wie denn erwiesenermassen jeder ehrlich errungene
Erfolg, jede wohlvollbrachte Arbeit, jeder Sieg des Fleißes,
der Ausdauer, des zähen Willens über scheinbar unüberwindliche

Hindernisse befriedigt, beglückt und im Menschen feinere,
edlere Empfindungen weckt. Man kann entgegnen : Wenn
der oben beschriebene Entwicklungsgang der natürliche
gewesen wäre, so würde ihn die Natur eingeschlagen haben.
Darauf lässt sich erwidern: Die Natur hat ihn eingeschlagen;
solche tätige, strebende, sich erlösende Menschen gab es in
jedem Zeitalter und ihnen haben wir die geistige Kultur von
heute zu verdanken. Allein die grosse Masse ist nicht
mitgekommen Wohl lebt auch sie heute nicht mehr gar so tief
in Unwissenheit und Wahn, allein eine Befreiung hat sie nicht
verspürt; denn sie selbst hat nichts dazu beigetragen und
darum ist das bißchen Wissen, das auch in die breiten Schichten

des Volkes gedrungen ist, ohne sittliche Kraft geblieben.
Dass es so kommen würde, dazu lag die Gefahr von Anfang
an nahe; sie bestand in dem (vorn erwähnten) Anlehnungsbedürfnis,

in dein wohligen Behagen des Geführtseins und
Nicht-irren könnens, in der Ruhe des Vertrauens auf eine
höhere Macht, der man sich blind ergeben durfte.

Das Aufkommen des Priestertums war für die Masse
zunächst eine Erlösung, indem diese „Wissenden" vorgaben, den

Willen der höhern Mächte zu kennen und der einzelne Mensch
über die Fragen des Seins nun nicht mehr nachzudenken
brauchte. Anderseits lernte das Volk durch seine Priester
diesen höhern Willen als so unberechenbar, bald in grosser
Güte, bald in grimmigem Zorne sich entladend, kennen, dass

es wie auf feurigen Kohlen sich befand und glücklich war,
wenn ihm die Priester einige Anhaltspunkte darüber gaben,
warum Gott zürne und mit welchen Mitteln seine Stimmung
gemildert werden könnte. Von Gott durfte es sich „kein Bildnis

noch irgend ein Gleichnis" machen; aber in demselben

Atemzuge sagten die Priester „Gott schuf den Menschen
ihm zum Bilde, zum Bilde Gottes schuf er ihn". Wenn darin
nicht ein Widerspruch sein soll, muss man die zweite Stelle
in geistigem Sinne auffassen; „zum Bilde Gottes" Gott
wesensähnlich. Gott als Schöpfer und die Welt als sein Werk
angenommen, muss man als höchste göttliche Eigenschaft die
Vernunft, die Denk- und Gestaltungskraft ansehen. Folgerichtig

müsste das geistige Ebenbild Gottes ein vernünftiges
Wesen sein und seine Wesensverwandtschaft mit Gott darin
bekunden, dass es diese göttlichste Eigenschaft in sich
auszugestalten trachtet ; dazu gehört natürlicherweise das Nachdenken

über das Dasein, dessen Wert und Zweck, über das Woher
und Wohin und nicht zuletzt das Nachdenken über den, der
alles geschaffen haben und dessen Abbild man sein soll. Nun
haben aber die Priester gerade dieses Nachdenken mit dem
Fluche der Sünde belegt. Nicht denken soll der Mensch,
sondern glauben

Ohne Widerspruch soll er tun, was ihm durch Priestermund

als göttlicher Wille offenbart wird. Dann winkt ihm
das ewige Leben in höchstem Glück und Glänze, andernfalls
verfällt er einer Ewigkeit wahnsinnig qualvoller körperlicher
Misshandlungen. Was ist der Feuertod auf dem Scheiterhaufen

gegen ein ewiges Lebenmüssen unter denselben und
noch unsäglich schmerzhafteren Qualen! Wofür zu erdulden?
Weil einem Gott die Gnade versagte, glauben zu können oder
Gutes tun zu können, denn weder das eine noch das andere
liegt in unserer eigenen Kraft, sondern allein bei der Gnade
Gottes. Kann man etwas tun, um mit einiger Sicherheit dieser
Gnade teilhaftig zu werden? Ja, man kann wenigstens
darum betteln, inständig und ohne Unterlass, Tag für Tag, und
man kann sich dem göttlichen Willen unterwerfen.

Wer kennt denn diesen
Die Priester.
Ist es denn so ganz sicher, dass sie sich nicht irren?
Ja, denn der oberste unter ihnen, der Papst, ist unfehlbar. —
So glitt die Masse der Menschen aus der Macht der Götter,

die Leben und Tod schufen, den Hagel schickten und die
Sonne und im Rauschen der Wälder zu den Menschen
sprachen, in die Macht der Priester hinüber. Zur ursprünglichen
Furcht vor dem Unbekannten gesellte sich die schlimmere
vor der göttlichen Ungnade.

Man tat alles, um dieser zu entgehen und dieses „Alles"
bestand in der völligen und ganz bedingungslosen Unterwerfung

unter den Willen der Priester. Mit der geistlichen Macht

ging die weltliche Hand in Hand, denn auch sie hatte ihr
Interesse daran, dass dem Volke das selbständige Danken als
Sünde geschildert wurde. Die Kirche unterstützte den Thron
mit ihren geistlichen Mitteln, der Thron hinwieder lieh der
Kirche die gepanzerte Faust. Und das Volk fühlte „dank"
seinem Anlehnungsbedürfnis, seinem Hang zur Mystifikation
unverstandener Begebenheiten, seinem Sichgefallen in Vorstellungen,

die seinen Wünschen und dem Selbsterhaltungstrieb
schmeichelten (wie die Vorstellung von einem ewigen persönlichen

Leben in Herrlichkeit), nicht, wie es durch Jahrhunderte
— zwischen Schrecken und Hoffnung, zwischen Himmel und

Lehren der Weisheit.
(Eine Erbauungsstunde für freie Denker.)

Nach der einheitlichen Weltanschauung.

Bilde das Bewusstsein der Einheit mit dem Unendlichen ' In allem
Lebenden wirken kosmische Kräfte, Kräfte des Lichtes, der Wärme, der
Elektrizität und des Magnetismus. Erkenne in Andern dein eigenes Selbst

Bilde das Bewusstsein des „göttlichen" Wesens in Uns. Das göttliche

Wesen in Uns ist der Wille zur Weisheit und Tugend.
Bilde den Willen zur Vollkommenheit, die des Menschen höchste

Bestimmung ist. Dieser Wille betätigt sich im Streben nach Selbstveredlung.
Suche deine Unsterblichkeit in der Menschheit durch die Arbeit für

die Menschheit I Drum diene dem Wahren und Guten!
Bewahre dir die innere Freiheit durch Erfüllung des Sittengesetzes \

Die Tugend ist ihr eigner Lohn und Laster seine eigne Strafe; dies ist
die sittliche Weltordnung.

Der Wille zur Weisheit und zur Tugend weiht unser Leben.
Erkenntnis des Wahren und Tun des Guten, das ist unsere Erlösung.
Jeder muss sich selbst erlösen von Schuld und Fehlern und allem Bösen.
Die Tugend ist die Lebenskunst.
Der Wille zum Leben gebietet uns, alle Tugenden zu befolgen, und

der Wille wird geleitet durch Vernunft und Gefühl.
Das Bewusstsein unserer Pflichten stärken wir durch Selbstprüfung.
Pflichterfüllung bringt uns Freude.

Die Erkenntnis vom Nutzen aller Tugenden führt uns zur Tugend.
Denke richtig, so handelst du richtig I (Dr. Dubois.)

Eine vernünftige Ethik erhält die Seele gesund.
Die Selbsterkenntnis ist der Anfang der Weisheit.
Die Zurückführung der Ethik auf Gott bringt Neigung zu Intoleranz.
Die Herrschaft einer Priesterkaste ist kulturwidrig. (Dr. Glaser.)
Die öffentliche Schule darf keinen Religionsunterricht erteilen.

(Dr. Glaser in „Zeitfragen".)
Der Vernunftsglaube lehrt Menschheitsdienst statt Gottesdienst.
Weisheit, Tugend und Vollkommenheit sind das Lebensideal.
Der ideal gesinnte Mensch wandelt in Geradheit, Güte, Treue, Sanftmut,

Festigkeit.
Die Weisheit besteht in: Reinheit, Friedsamkeit, Nachgiebigkeit, Sanftmut,

Mitgefühl, Hilfsbereitschaft, Unparteilichkeit, Aufrichtigkeit.
Tugendhaft sein heisst weise sein.
Weisheit, Tugend und Güte, die sind die wahre Dreieinigkeit.
Der Wille zum Guten ist unser Erlöser.
Das. Heil der Menschen hängt ab von der Erziehung des Willens.
Die Allmacht der Naturordnung straft die Sünden der Menschen.
Die besten Ärzte in der Welt sind : Diät und Wasser, Luft und Licht

und die strenge Tugendübung.
Die höchste Erkenntnis ist die Erkenntnis des Sittengesetzes, der

Folgen des Guten und Bösen und die Erkenntnis der sittlichen Motive.
(Schluss folgt.)


	Sklaventum

