
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 22 (1914)

Heft: 7

Artikel: Zur Streitfrage der Weltall-Entwicklung

Autor: Tschirn, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 64 —

Deubler' starb am 31. März 1884. Selbst der Priester

an seinen: Grabe hat ihn: nachgerühmt, er sei «in
guter, mildtätiger Mensch gewesen. Jetzt, 100 Jahre nach
seiner Geburt und 30 Jahre nach seinem Tode, wird in
Goisern ein Denkmal Deublers errichtet werden. Hoffentlich

tragen diese Zeilen dazu bei, das Andenken eines
Mannes zu ehren, der geeignet ist, zun: Vorbild zu werden

unserer so aufgeklärt sich dünkenden und doch in
Sachen religiöser Ueberzeugung so feigen und schwächlichen
Zeit.

Wie prächtig Deubler sich bemühte, ein edler, treiser
Mensch zu werdeu, geht aus deu Zeilen hervor, die er
1845 niederschrieb: „Da ist wieder mein Geburtstag. Ich
bin heute 31 Jahre alt geworden. Dieser Gedanke geht
mir tief iu die Seele. — Was habe ich währeird meines
bisherigen Lebens der Menschheit genützt? Ich habe keine
Veranlassuug zum Ruhm, zur Klage oder zum Fluch über
meine Vergangenheit, wohl etwa zur Scham über manche
Verirrung. Aber soll ich mich wirklich schämen, Mensch
gewesen zu fein? Was meine Zukunft betrifft, so

will ich dieses kurze, flüchtige Leben für meinen Geist
benutzen, fo gut ich kann. Wohl ist es endlich Zeit, daß
ich endlich Weiser werde, je mehr die Zahl meiner Tage
zunimmt. Was hilft es mir, erst dann weise zu sein,
wenn ich bald aufhöre zu sein? Ich will mein
künftiges Leben nicht übereilen. Es soll mir das Leben
ein höchstes Fest, ein jeder künftige Tag ein einziges Fest
— und jede Stuude gerade des Festes Glanzpunkt werden.
Ich werde die heiligen Stunden, die ich noch zu leben habe,

nicht mehr fo trocken und leichtsinnig abfertigen."

Är Streitfrage aer Weltall-
e«tvlekel«ng.

' Von G. Tschirn.
Es sreut mich sehr, daß die Frage: ob das ganze

Universum einen einheitlichen Entwicklungsdrang in sich

habcn kann — weitere Wellen wirft, wie mir schon
mancherlei Zuschriften bewiesen.") Speziell auch Kramers
Entgegnung hat nur Freude gemacht und mich in dem
Gefühl bestärkt, daß sich ernstliche Einwürfe gegen meine
Theorie vom Boden der einheitlich-naturalistischen
Weltanschauung aus Wohl schwerlich machen lassen. Vielleicht
wollte zwar Kramer aus alter Freundschaft glimpflich
und schonend mit mir umgehe:: uud meiue „Sehnsucht"
nack dem Einswerden mit dem Unendlichen nicht gar
zu arg zerpflücken, aber auch diese freundschaftliche Schonung

vorausgesetzt, bleibt sein Gegenstoß doch allzu matt
uud gleitet eigentlich vor dem Ausprall sanft zur Seite.

Freund Kramer gibt sich gern als Verstandesmensch,
der gar sehr Wider „Sehnsucht" und „Gefühl" als Grundlage

irgendwelcher Theorie eifert. Dabei ist er selber
ein starker Gefühlsmensch und zeigt das sogar eben in
seiner Eutgegnuug auf poetisch ergreifende Weife. Auch
der Kern feiner Lebensphilosophie und Daseinstheorie
könnte als „Gefühl" angesprochen werdeu. Prächtige
Worte sind s: „Wenn der gute Meusch Gutes getan hat,
so hat er Schönheit erlebt, ähnlich wie wenn er die
Schönheit der Musik, einer Dichtung usw. erlebt. Aber
die Schönheit des Gnten zu erleben, ist
Wohl der edelste,- erhabeuste,
erschütterndste S ch ö n h e i t s g e n u ß den es gib t."
Drum habe ein Leben, in Schönheit gelebt, seinen Wert
i n s i ch, auch wenn es spurlos vergehe, und brauche
keimn andern. — Ist das etwa kein fundamentales Gefühls-

Mein Artikel aus dem „Freidenker" ist, beträchtlich
erweitert, als Broschüre erschienen unter dem Titel: die ewige
Entwicklung des Weltalls ein Hauptstück dcr einheitl.
Weltanschauung. N. Franks. Vcrlag. Preis 30 Pfg.

Urteil? Könnte man nicht ebenfalls — wozu ich aber
keiue Lust habe — zu dieser „Herzenslogik" ausführet::
Ungefähr so sagt's der Pfarrer auch, weun er von:
„Erleben Gottes" und Genuß der Seligkeit spricht? Aber das
wäre ja ganz bedeutungslos. Gefühl uud Sehnsucht ist
wahrhaftig nicht bloß eine speziell christliche Lebensgruud-
lage; ebensowenig wie die Frage: Wozu ist meiu kurzes
Dasein? Warum all der Schmerz und die Lust? eine
speziell „echt christlich-philosophische" ist. Tiefer und
philosophischer ist diese Frage scho,: in: Buddhismus aufgewor-
f.'n, und welche nur halbentwickelte Religion oder Philosophie

überhaupt enthält diese Frage und irgendwelche Lö-
fung derselben n i ch t? Kramers Urteil scheint allzu
einseitig uur auf das Christentum eingesteM zu sein. Das
Christentum ist doch aber uur eiue kleine Teil-Erscheinung

des menschlichen Gesamt - Geisteslebens und hat
von diesen: die uruatürlichen Motive der Erkenntnisse

h n s u ch t, des D e n k t r i e b s, des Wahrheits d r a n-
ges mitbekommen, auch wenn die Ausgestaltung der
christlichen Dogmatik dann unnatürlich geworden ist. Daß
ich also schon mit Aufstellung der Frage: Wozu das
Leben? „patsch" mitten in die christliche Verstrickung hinein
geraten sein soll, diese spaßige Behauptuug zeigt uns
vielmehr umgekehrt unsern Freund Kramer an diesem
Punkt in fast unglaublicher Abhängigkeit von: Christentum,

neben welchen: er nichts sieht, hinter welchen: er aus
lauter gegnerischem Eifer die allgemeinsten, menschlichsten
Ur-Triebe nicht existieren läßt.

Oder sollte er rein aus seinem subjektiven
Persönlichkeitsgesühl heraus die Frage- und Er-
kenntnissehnsucht nicht als allgemein-menschlich und
notwendig-begründet gelten lasscn, weil es ihm völlig
genügt, wenn er nur für sich die Schönheit des Gute::
erlebt und genießt, mag in: übrigen der Zusammenhang
seines Judividual-Lebens mit dem Universal-Leben sein,
wie es will? Er sagt allerdings: „Ich bin zufrieden
damit, daß ich in der großen Welt als Mensch geboren
wurde, als ein bewußtes, denkendes, fühlendes, strebendes
Wesen leben und Wahrheit erkennen und Gutes wirken
durste." Das. klingt sehr schlicht und einfach, dies be-

scheiden-zufriedeue Wort. Aber abgesehen davon, daß
Zufriedenheit, zumal auf geistigem Gebiet, nicht immer
eine Tugend ist, verhüllt dies schlichte Wort uur alle
Probleme der flügelbrausenden Sehnsucht, trägt sie aber auch
allein sich und beseitigt keines derselben. Liegt es in der
Natur des „strebenden Wesens", nur bis an seiueu eigeueu

Tod und nicht darüber hinaus, über sich selbst
h i n a u s zil denken und zu streben? Ist nicht das
Urbild des strebenden Wesens der Vorkämpfer für die bessere

Zukunft, der eventuell sei:: Leben für dies Ziel läßt? Und
dann bleibt eben die ga^x nicht angerührte Frage stehen:
Ist es 'den: Strebenden gleich, wenn all fein Streben in
ferner Zukunft völlig zunichte wird, wenn alles Streben
zu guterletzt nur zwecklose Sisiphusarbeit bleibt? Soll
er darüber — so weit — gar nicht erst nachdenken, sondern
uur immer blindlings-brav drauf los„ftreben" und
„Schönhcitsgenuß" dabei erleben, ob er auch den:
Abgrund der Strebens-Vcruichtuug entgegen „strebt"? Ist
Sistzphus ein Bild des „strebenden Wesens?" — Und
„Wahrheit erkennen"! Ja heißt das: „Wahrheit
erkennen", wenn ich einen notwendigen Zusammenhang
meines Lebens mit den: All-Leben der Ewigkeit uicht
erkenne? wenn ich mein Leben als eine ziellos-unbegreiflich

aufgespritzte Blase hinnelnne, die beim Zerplatzen
„ihren Wert, nnd Sinn in sich" selbst allein gehabt hat,
„ohne eine dauernde Spur zu hinterlassen?" Was heißt:
Wahrheit-Erkenuen? wo ist seine Grenze gesteckt? nnd
wo also dic Grenze der „Zufriedenheit?" — Ferner
„Gutes wirken!" Ja, was ist „gut"? blaß das, was
ich dafür halte, eben weil ich's dafür halte? etwas blo^



— 65 —

Subjektiv-Vergängliches, daran -ich mich erfreue, mag
auch die ganze Welt des Guten über dem Nichts der
Zukunft schweben? Oder verknüpft mich das Gute nicht
gerade innig mit den Andern, erfüllt mich mit einem
Leben, das über mein Ich hinausreicht: und dann: wie
weit? Reicht das Gute nur bis zum Menschheitstod —
oder kann ich mich seiner freuen, daß es in die Ewigkeit
hinüber wirkt? Die Frage bleibt doch immer bestehen;
die wird mit jenem Worte der Zufriedenheit nicht
einmal berührt. — Natürlich: nach dein Wahren, Guten,
Schönen streben — darüber sind wir ja fraglos einig.
Die Frage ist nur: wie weit geht dies Streben? ist es

begrenzt oder unbegrenzt? sinnlos oder sinnvoll in
Ansehung des ewigen Weltenalls? Kann dies Wahrheit-
Erkenncn, Gutes-Wirken, Schönheit-Genießen uns Menschen

befriedigen, ist uns das wirklich etwas Wahres,
Gutes, Schönes, weun wir in uuserm Leben letzten Endes
ein sinnloses, zusammenhangsloses Spiel des Nichtigen
finden? Mag man doch der Augenblickszufriedenheit
und der geuügsameu Bescheidung zuliebe so schöne Worte
inachen, wie man will; die Mensckbeit wird immer
elementar aufschreien: Nein, wir sind nicht damit zufrieden,

vor der- Wand des Nichts zu stehen, fürs Nichts zu
leben, leiden, streben. Wir lassen uns nicht mit der Predigt

sinnloser Genügsamkeit abspeisen, als ob uns die
Natur zum Hohn geschaffen, - uns nur zum Hohn
Erkenntnis, Ewigkeitsblick und Unendlichkeitsgedanken
gegeben hätte; nur, damit wir durch dieselben einsehen:
wir haben keinen Teil an diesem Ewig-Unendlichen; wir
sind vom Höchsten, was wir als geistbegabte Wesen denken,

fühlen und wollen, mit unserm Wesen und Wirken
gerreum und abgeschlossen; wir sind elende Schacher, die
einen Geschmack der Ewigkeit empfangen gleichsam zum
Gericht, daß wir mit bewußten Augen schaueu, wie wir
in deii Abgrund geworfen werden. Der Mensch ist des
Höchsten nicht fähig, er soll sich in selbstvernichtender
Demut mit seinem Wurmes-Dasein vom Ewig-Unendlichen

durch die absolute Wand des Todes abscheiden, sich
seinem Wesen nach ihm fern und fremd wissen. An dieser

Stimmung springt die charakteristisch und speziell
christliche Lehre von der natürlichen Schwäche und Nichtigkeit

des verlorenen Menschen gegenüber dem unfaßbar
hohen Gott zum Vergleich in die Augen. Dem Meufchen

sein natürliches Anrecht und Teilhaben am
E>vig-l!nendlichen voll zu geben, das heißt die speziell
christliche Theorie' vou Gnade und Sünde, von der Kluft
zwischen Gottesmajestät und Menschenniedrigkeit am
gründlichsten überwinden. Und wer diese Kluft zwischen
unendlichem Alleben uud menschlichem Einzelleben nicht
ausfüllen inag, der bleibt eben jenseits der Kluft im —
Dualismus, wie das Christentum.

Nur im organischen Leben, nicht im Weltall,
gibt es eine Höherentwicklung, sagt Kramer. Da gibt es
also zweierlei .Welten mit zweierlei Gesetz. Die anorganische

Natur ist entwickeluugslos, die organische ist zur
Entwicklung angelegt; woher? — das weiß Wohl nur
der „liebe Gott." Hier ist eiu unbegreifliches Wunder!
Denn' aus der entwickelungslosen und jedes
Entwickelungssystem wieder vernichtenden Allwelt kann nach
jener Anschauung die organische Natur ihren Auftrieb
uicht haben, soll sie ihn ja eben nicht haben, da die Ent-
wickeluiig im Weltall kraß geleugnet wird. Eine positive

Ulivereinbarkeit der Tatsachen nnd Gedanken wird
hier aufgestellt, die ungefähr ebenso vernunftgemäß ist,
wie die Dreieinigkeit. Anorganische und organische Nawr

— vgl. beim Christen die Körperwelt und Geisteswelt
— sind zwei, im innersten Gesetz verschiedene, getrennte
Wesenbeiten, und diese zwei sind eins, ein uud
dieselbe Natur, das einheitliche Weltall, unerklärlich,
unbegreiflich zu einer Wesenswirklichkeit verbunden. Da¬

bei Hai man schon anstandslos den ersten Schritt getan,
das organische Leben als direkt aus der anorganischen
Natur entstanden zu denken, d. h. doch: das Entwicke-
lungslebeu aus der „toten" Natur herzuleiten. Daß die
Naturwissenschaft diese Entstehung des Lebens noch nicht
beweisen kann, nicht direkt kennt, hindert jene
Gedankenaufstellung keineswegs, weil sie ihr auch nicht
widerspricht, sondern sie durch allerlei Tatsache eher
wahrscheinlich macht. (Kramer hat z. B. nach meiner
Erinnerung die Krystallbildung einmal sehr hübsch in Analogie

zur Bildung und Ernährung der Organismen
gebracht.) So enthält auch meine Theorie der Weltall-
Entwickelung Wohl einen Mangel an naturwissenschaftlichen

BeWeifen, aber keinen Tatsachen-Widerspruch in
sich. Im Gegenteil ist die Organisationsanlage zur
Systembildung im Chaos auch ein fürfprechendes Moment
für die Theorie; sie ist in sich widerspruchslos, während
die prinzipielle Trennung der organischen und anorganischen

Natur fo widerspruchsvoll wie möglich ist. — Der
einzige logische Einwand, den Kramer nach Hildebrand
macht, hat nichts mit naturwissenschaftlichen Tatsachen
zu tun, sondern mit dem Unendlichkeitsbegriff: Die
unendliche Höherentwicklung soll „nur von einem bestimmten

Ausgangspunkte aus denkbar" sein. Dieser Gedanke
aber, dem Unendlichen einen Anfangspunkt zu setzen,
führt sich selber gar zu deutlich ad absurdum. Ebenso
freilich die umgekehrte, nur im Wortausdruck etwas
verwischte, Vorstellung von einem Endpunkt des Unendlichen,
als ob in irgend einem Augenblick, z. B. jetzt, die „denkbar

höchste" Entwicklungsstufe fchon erreicht fei, weil
fchon „unendlich viele Entwickelungsstufen hinter uns
liegen." Das alles heißt nichts Anderes, als: das
Unendliche widersinnig zum Endlichen machen. Jn der
unendlichen Reihe gibt es eben keine „denkbar höchste'"
Stufe; die ist vielmehr undenkbar. Es gibt keine fertigen

Resultate und abgeschlossenen Unendlichkeits-Zustände,
weder heut, noch gestern, noch übermorgen; darum ist
'das Unendliche ja unendlich. Jene Worte von Kramer
bestätigen aber aufs neue meine schon dargelegte
Wahrnehmung: wie ungewohnt uns uoch der Begriff des
Unendlichen ist, wie leicht man dem Begriff diametral
zuwider das Unendliche in endliche Maße Preßt, ohne es

zu merken und zu wifsen.
Wenn sich also zeigt, daß ebenso sehr des Geistes

elementare „Sehnsucht" und sein „Gefühl", wie die klare
Vernunft und Logik vou meiner einheitlichen
Weltentwicklungstheorie tausendmal besser befriedigt wird, als
vou dem prinzipiell unbegreiflichen, geistvernichtenden
Dualismus zwischen anorganischer Materie und orga-
nischem Leben, dann darf ich mich doch freuen und darf
die Leser einladen, mit wachsendem Vertrauen au meiue
Theorie heranzutreten, dieselbe zu prüfen uud darnach
eventuell sich anzueignen mit ihrem unendlich befriedigenden

Gehalt. Sie erst macht uns zu bewußten Kindern

der Ewigkeit; sie entkleidet erst deu Tod seiuer feindlichen

Vernichtungsgewalt über das strebende Leben und
macht ihn zum ewigen Freunde des stets sich verjüngenden

uud höher strebenden Lebens, wie wir ihn fchon auf
unserer kleinen Erde für unser Geschlecht kennen lernen.
Der Tod vernichtet jedes Einzelsein und- jede Persönlichkeit,

aber deren Arbeit wirkt fort, in höherstrebenden

Geschlechtern, in höherstrebenden Welten. Diese
Teilnahme an der All-Entwickelung erst trägt und hebt
uns wahrhaft empor zum Natürlich-Unendlichen: es

lebt in uns, wir leben in ihm. Nichts kann uns von
ihm scheiden, auch nicht der Erdentod! Denn aus
unserm kurzen Leben gehen Wirkungen bis ins
Unendliche; nicht daß etwa irgendwie unsre Persönlichkeitsexistenz

dabei fortdauern sollte, wie ich vorsichtshalber
nochmals betone. Grade Freund Kramer gegen-



— k« —

über, der eine so natürliche Denkweise frei von
scholastischer Begriffsphilosophie vertritt, bin ich gar
nicht ohne Hoffnung, daß ihm meine Theorie viMeicht
doch noch sympathisch wird. Denn mir erscheint sie als
die konsequenteste Durchführung und einheitliche.
Krönung eben des Rein-Natürlichen.

SlaaMilcdemum «na Sozialaemokfalie.
Von E. Vogtherr (Dresden).*)

In der Stellungnahme zu Kirche und Religion
möchte ich nicht wie Göhre und andere die Frage darauf
zuspitzen, wie sich- die Partei, sondern wie sich die
Parteigenossen zur Kirchenaustrittsbewegung stellen sollen.

-Den Punkt 6 des Parteiprogrammes zu ändern,
wurde bisher in der jetzigen Diskussion von keiner Seite
verlangt, uud auch ich fordere dies nicht. Auch ich bin
der Ansicht, daß Punkt ti so, wie er lautet, und so
ausgelegt, wie er sinngemäß ausgelegt werdeu muß, der
Betätigung jeder religiösen Anschauung innerhalb und
außerhalb der Partei genügend Spielraum läßt.
Vorausgesetzt natürlich, daß die Forderung: „Erklärung der
Religion zur Privatsache" richtig zitiert uud nicht
umgedeutet wird, wie oft geschieht, in den Widersinn:
„Religion ist Privatsache". Denn wäre Religion bereits
Privatsache, dann würde die Forderung des Parteipro-
.grammes überflüssig sein. Das Parteiprogramm stand
also auch der K i r ch e n a u s t r i t t s b e w e g u n g

noch niemals hindernd im Wege, und es ist daher auch
hier kein Anlaß, die Partei zum soundso vielten Male
dagegen zu verwahren daß sie als Partei mit der Kir-
.chenaustrittsbeweguug zu identifizieren fei.

Liebknecht stimme ich darin nicht zu, daß
7„die christlichen Kirchen in erster Linie politische
Einrichtungen" sind. Aber sie werden seit fünfzehn
Jahrhunderten als Instrumente politischer Herrschaft
mißbraucht! Ich stimme Liebknecht auch darin nicht zu,-
daß der Kircheuaustritt, „selbst von Partei wegen" unter
gewissen Einschränkungen propagiert werden solle. Ich
'bin aber sehr Wohl der Meinung, daß für kirchenfremde
Parteigenossen, die den Kirchenaustritt versäumten, die
politische Rolle, die die Staatskircheu spielen, den letzten
Anstoß zum Kirchenaustritt geben müßte. Göhre
meint nun, ich hätte mit Oehme eine „politische
Massenaktion dcr Partei" im Auge. Mein Urteil über seine
Broschüre"") habe ich dem Genossen Oehme in folgenden
Zeilen ausgesprochen:

„Ihren Standpunkt kann ich, von Einzelheiten
abgesehen, im allgemeinen teilen. Mehr als jemals zeigt
die Staatskirche gerade jetzt ihre dreifache gefährliche
Gegnerschaft gegen den Befreiungskampf des Volkes:
nämlich in ihrer Bekämpfung der wirklichen Lehr- und
Lernfreiheit, in ihrer Verherrlichung und Unterstützung
der bestehenden Eigentums- uud. Produktionsverhältnisse
und in der Rechtfertigung der darauf begründeten sinn-
nnd rechtswidrigen sogenannten Autoritäten. So ist die
Staatskirche eine Bundesgenossin aller anderen Gegner
geistigen, wirtschaftlichen und politischen Fortschrittes und
müßte von alleu Freunden und Förderern solchen
Fortschritts so angesehen nnd behandelt werden. Dazu
bestimmt, in geistig, wirtschaftlich und politisch reaktionären!

Sinne auf die Massen zu wirken, empfängt sie doch
in der Hauptsache von ebendenselben Massen ihre Machtmittel,

nämlich die irreführende Zahl ihrer vermeintlichen
Anhänger und (darauf begründet) die Möglichkeit steuer-

- *) Mit freundlicher Bewilligung des Verfassers aus der
„Neuen Zeit" (Wochenschrift der deutschen Sozialdemokratie)
übernommen.

Walter Oehme, Die Verleugnung des Erfurter Par-
^eiprogrammes. Neuer Frankfurter Verlag.

licher Ausbeutung. Jn Worten und Taten erklärt sich

die Staatskirche besonders als Gegnerin der freigewerr-
schaftlich und der politisch sozialdemokratisch organisierten

Massen- Es ist das zugleich die Voraussetzung ihrer
Subvention durch die Besitzenden, durch Staat und
Gemeinde.' Uin so mehr haben diese Massen nach meiner
Meinung Anlaß, die Staatskirche als Herrschaftsinstrn-
nient ihrer Geguer durch einen Dauerbohkott zu eutwaff-
nen und den Massenaustritt aus der Staatskirche als
politisches Kampfmittel zn benutzen, zugleich als ersten
wirksamen Schritt zur Herbeiführung der Trennung von
Staat und Kirche."

Von meiner Zustimmung zu einer politischen
Massenaktion der Partei ist also gar keine Rede. Zu diesem
Standpunkt, den ich im Gegensatz zu Göhres Aunahme
seit 25 Jahrcn vertrete, komme ich nicht nur durch taktische
Erwägungen, sondern weil ich meine, es hieße an der
Sache vorbeireden, wollte man ohne jede Beachtung der
Weltanschaunngsfragcn den Kirchenaustritt als reine
politische Zweckmäßigkeitsfrage behandeln.

Die politischen Beziehungen zwischen Kirche und
Staat werden ja den meisten erst durch politische Schulung

klar. Sosort aber mit dem Erwachen ihres proletarischen

Klassenbewllßtseins wird allen Proletariern deutlich,

was die Kirche durch Lehre und Erziehung bei ihnen.
wirken will und was sie mit ihnen vorhat:

Sie leugnet die Ergebnisse moderner wissenschaftlicher

Erfahruug und Erkenntnis;
sie sucht die Arbeiter mit den herrschenden politischen

nnd wirtschaftlichen Zuständen zu versöhnen, sie geduldig
und zufrieden zu machen und zu erhalten, ihnen ihr Lei-
densdafein als ein im Grunde unabänderliches Geschick

darzustellen, das nicht einer Entwickelungsstufe wirtschaftlicher

Zustände entspricht, soudern das Resultat eines-
überirdischen Willens ist;

sie verlegt das Lebensziel und den Lebenszweck des

Menschen in der Hauptsache auf die Zeit nach dem Tode;
sie entkräftet die Menschen für ihre wirklichen

Lebensaufgaben.

Alle diese Zwecke sucht die Kirche vor allem zu
erreichen durch Einwirkung aus die ihr ausgelieferte I n -

g e n d, aus der sie n i .ch t ein kampsfrohes, selbstschöpferisches,

gegen irdische und überirdische Scheinantoritäten
revoltierendes Geschlecht emporwachsen lassen will, sondern
ein Geschlecht ergebener Sklaven. Dieser letzteu Gefahr
entgehen frühzeitig nur Kinder, deren Elteru Einsicht,
Klugheit und Zeit genug besitzen, jeden Schaden, den die
Schule anrichtet, daheim wieder iMtzumachen — später
nur dann, wem: sie sich der prolemrischen Welt- und
Lebensanschauung zugänglich zeigen. Dazwischen flutet eine

große Menge solcher, zu denen die proletarische Charakterbildung

uicht gelangt, uud die auch von den schwersten
Härten des Lebens nicht zur Vernuuft gebracht werden
können, die aber dann .vermittels ihrer kirchlich-religiösen
Orientierung auch politisch ein stetes Hemmnis der
Fortentwicklung werden. Daß zum Beispiel der Atheismus,
soweit es sich nur um diesen handelt, in den Massen vor
allein durch wirtschaftliche Erfahrung uud Erkenntnis,
das heißt durch die Widersprüche gefördert wird, die das
praktische Leben dem Gottesglauben enttzegenstellit, ist
eine für uns selbstverständliche Erfahrung. Jn dem

Sinne schrieb zum Beispiel Engels im „Volks-
ftaat", 1872:

„Der Atheismus ist so ziemlich selbstverständlich bei
den europäischen Arbeiterparteien. Von der großen Mehrzahl

der d e u t s ch e n sozialdemokratischen Arbeiter kann
man sogar sagen, daß der Atheismus bei ihnen sich schon

überlebt hat; dies rein negative Wort hat auf sie keine
Anwendung mehr, indem sie nicht mehr in einem
theoretischen, fondern nur noch in einem praktischen Gegensatz


	Zur Streitfrage der Weltall-Entwicklung

