
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 22 (1914)

Heft: 16

Artikel: Zur Idee der Ewigkeitsentwicklung

Autor: Schmitt, Eugen Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 154 —

ilm M8 Kämpfen Mir?
Ein Völkerkrieg ist uns Deutschen ausgenötigt worden,

und mit ull unseren Parteien der Weltanschauung
wie der Politik stehen wir Freidenker, Freireligiösen und -

Monisten fest zusammen iu der Verteidigung gegen russische

Barbarei uud gegen die Eifersucht westlicher Chauvinisten.

Der nächste Kampf tobt natürlich um die Existenz
und Geltung des deutschen Volkes uuter deu ringenden
Staaten des Erdballs.

Wie aber im Sturme der Baum, grade wenn er eine

mächtige Wipfelkrone breitet, im Erdboden die Wurzeln

fest behalten muß, um nicht zu stürzen, — und
wie jedes vormarschierende Heer durch zuverlässige
E t a p p e n verbunden bleibeu muß mit der Heimat: fo

ist es eiu Gebot der E r h a l t u n g unseres idea-
l e u S e l b st, daß wir mit unserem Gewissem
fragen uud prüfeu: Um was' kämpfen
wir? Ist es bloß Existenz uud materielles Gut, Macht
des Deutscheu Reiches uud der deutschen Weltwirtschaft?
Diese Ziele mögen die nächst dringenden sein; doch ihueu
hingegeben, dürfen wir nicht die bedeutungsvolleren

vergessen! Worin sie bestehen, sagt uns
unser Heiligstes, unser Idealismus. Das Wort „F r e i -
h e i t" umfaßt sie, wic wir es verstehen. Es bedeutet uns
den Sieg höheren Menschentums über
alles, was iu uus wie iu den Völkern
das Licht der Erkeuutuis, die
Begeisterung für h u m a u i st i s ch e S ch ö u h e i t uud
Güte v e r f i n st e r u uud e r st i ck e n m ö ch t e. Es
bedeutet die Erlösung des besseru Selbst
i n d e r M e n s ch e u b r u st vou sittlicher uud geistiger
Kraftlosigkeit, von Aberglauben, Knechtseligkeit u.
Fanatismus. Mit begründetem Selbstbewußtsein dürfen wir
fageu: Gerade deutscher Sinn hat sich iu der Geschichte
b e w ä h r t als Träger u. Verteidiger jeuer persönlichen.

U e b e r z e u g u n g, die nichts geringeres ist, als
die Lebenskraft der Wahrheit s e l b st. Hier nuu habeu
wir deu tiefsteu Grund für deu Kämpfermut, der uns
beseelt; wir hegen die Gewißheit: soll dieser Kampf sinnvoll
sein, so muß er zu einem Riugen werden um unsere

höchsten Kulturgüter, und diese sollen keiue

Phrase sein, sondern l e b e u d i g v o u jedem
Freidenker empfundeu werden als seiu
besseres Selbst, seiue idealistische Persönlichkeit.

Wenu nun das Freidenkertum, in der universalsten
Bedeutung dieses Wortes, Wurzelgruud und Ziel unserer
Kampfesbegeisterung bildet, so ergibt sich ohne Weiteres
der S ch l u ß, daß kein echter Freidenker während

dieses Krieges sich entwurzeln lassen uud

die Etappeu-Verbi ndung mit seiuer
geistigen Heimat verlieren darf. Materielle

Opfer, die uns vom Vaterlande auferlegt werden, müfsen

gebracht werden, ohne daß darunter die Interessen des

Deutscheu Freidenkerbundes leiden. Vergessen wir
niemals, u m was wir eigentlich kämpfen, und beherzigen

wir die Lehre der Weltgeschichte, daß auch ein gerechter

Krieg durch Verrohung der Massen aller schlimmen Re¬

aktion Vorschub leistet, daß also i u Zeiten blutigen
V ö l k e r r i u g e u s die Idealisten mit

besonderer Treue Uud O p f e r w i l l i g ke i t

zu eiu and er stehen müsseu. Tuu wir jetzt

nicht doppelt uud dreifach unsere
Schuldigkeit, so wird unser Bund zerrüttet, und wir haben
jahrzehntelang umsonst gerungen. Das darf uie
und nimmer geschehen! Auf denn
Freidenker, es gilt! Dr. B r u n o W i l l e.

Sur Me aer ev.gke.kenwiclilung.
Von Dr. Eugen Heinrich Schmitt

(Berlin-Schmargendorf).
Unter dem Titel „Die ewige E u t w i ck e l u u g

des Weltalls, eiu Hauptstück der einheitlichen
Weltanschauung" ift im „Neueu Frankfurter Verlag" (Frankfurt

a. M.) als Broschüre vou 30 Seiten erschieueu, was
G. Tschiru (Breslau) hierüber im „Freidenker"
veröffentlicht hat.

Ankuüpseud an die tiefgedachteu Ausführungeu sei
mir gestattet einige Gedaukeureiheu anzufügen, die ein
Beitrag zur näheren Präzisieruug uud Klärung des dort
iu allgemeinen Umrissen Entworfenen sein möchten.

Der Ablehnung der Kautschen Auffassung der Uni-
versalpriuzipien der Erkeuutuis als blos ideeller, leerer
apriorischer Formen müssen wir schon deswegen beistimmen,

weil ein solcher subjektivistischer Formalismus eben
die Grundfrage des Erkeuutuisproblems nicht löst:
warum die Natur deu Gesetzen dieser Erkenntuisformeu,
deu Gesetzen der Mathematik uud Logik gehorcht und ihre'
Erscheinungen sich im vornherein berechnen, ja ihre
Existenzen (ich eriunere nur an die Eutdeckuug des Neptun
durch Le Verrier) sich durch Kalkül feststellen lassen, bevor
sie sich als Erscheinungen sinulicher Wahrnehmung,
einstellten. Die blosse Gemeinsamkeit subjektiver Formen,
mag man dieselbe nuu als übereinstimmeude körperliche
oder seelische eigentümliche Orgauisatiou deuteu, würde
nur allen Meuscheu gemeinsame fixe Ideen, uicht aber
Erkeuntnisformeu resultieren.

Weuu die „absoluten" Gesetze des logisch-mathematischem

Denkens uicht die eigenen Gesetze des Sinnlich-Wirklichen,

ihre eigeue Natur, ihreu eigenen Zusammenhang
zur Darstellung bringen möchten, fo wären sie gauz
untauglich dazu, die wirklichen Ereignisse der Sinueswelt
sachgemäß zu eutziffern. Sofern, alfo der Erkenntnisprozeß

uur die eigeueu tatsächlichem Bezüge, die Tätigkeitsbezüge
all der Momente des sinnlichen Lebcus zur eiuheit-

licheu Darstelluug briugt, bedeutet seiue Absolutheit nichts
als das allseitige, alle möglichen Wechlelsälle uud Varian-
teu sinulicher Tätigkeitsbeziehungen zusammeufasseude
Ueberschauen, also ganz im Siune des obigen Schlußartikels,

uichts als die a b s o I u t e R e l a v i t ä t alles
Seins iu einer einheitlichen Anschauung zusammengefaßt.

Höhere Stufen dcs Lebens haben daher, wie. der
Artikel richtig betont nur den Sinn einer höheren,
reichereu, gesteigerteren Viel-Einigkeit des Erlebens. Ob-
schon ja diese gauze Stufenreihe vom Unendlichen ausgeht
und im Unendlichen mündet, so lassen sich doch
eigentümlicherweise Abstufungen dieses Erlebens oder Schauens,
denen gewisse Stufen der einheitlichen Allentwicklung
entsprechen, feststellen.

Es läßt sich diese allinbegreifende Viel-Einheit iu
bestimmten endlichen Mssseu und Zahlengrößen entfalten
und darstellen. Die sich in solcher Weise darstellende
Wirklichkeit wäre als physische Natur und Wirklichkeit, die
Erkenntnis, in der sich dieselbe darstellt als Wissenschast des

Unorganischen, als Physik zu bezeichnen. Es hat die

Wissenschast der Physik, mag uus die Reihe ihrer Ein-



— 155 —

zclobjekte auch in eine unermeßliche Fülle der Erscheinungen

führen, doch ihre eigentümliche Begrenzung. Das
Unermeßliche uyd feruer .das Uuendliche, sowohl im Sinuc,

des unendlich Großeu, wie im Sinne des unendlich
Feinen uud Kleineu fallen außer deu Bereich der Physik,
ihrer Erkeuutnisweise und ihrer Wirklichkeit. In das
Reich des Unermeßlichen im Sinne des unermeßlich sein
Gegliederten uud unermeßlich Reichen wie auch, wie st'
zeigeu wird, des korrcspoudierenden unermeßlich Weiten
und Großeu führt aber unaufhaltfam eine andere
Wissenschaft: die Biologie.

Es ist eine sehr seiue Bemerkung des Tschirn'schen
Artikels, daß der steigende Reichtum der Gliederung zu
gesteigerter Veriuuerlichuug uud Lebendigkeit führt. Wir
könueu somit feststelleu, daß die Veriunerlichuug und das
Leben im eigentlichen engeren Sinne au die unermeßliche
Fülle der Gliederung organischen Fuuktionierens gebunden

ist,
.Das unermeßliche reich Gegliederte ist das im

Maße des Reichtums seiuer Gliederung Individualisierte,
sich durch die Eigentümlichkeit seiuer Gliederung von

allem andern Unterscheidende. Iu dem Maße, als eine
Gliederung reich ist, wird sie iu der Fülle ihrer Eigeu-
tümlichkeiteu zum Unvergleichlichen, Eiuzigen, Judividua-
lisienen. Aermliche Schemata vou Gliederungen wiederholen

sich iu unzähligen ähnlichen Fällen. Dies ist iu
der unorganischen Welt der Fall, wo eiu Eigenleben durch
die Eintönigkeit ärmlicher Gliederungen ausgeschlossen
ist. Es führt also der unermeßliche Reichtum der Glie-
deruug organischen Funktionierens iu immer intimere
Tiefen der Innerlichkeit, die dort ihre Vollendung findet,

wo mit dem eigentlich geistigen Funktionieren die
geeinte Unendlichkeitsfülle der Varianten sinnlichen
Erlebens ins Bewußtsein tritt.

- Dieser Aufflug in die Fülle einer unendlich reich
gegliederten und variierten Allauschauung würde uus zwar
den fundamentalen Kontrast der sinnlichen Eiuzelerfchel-
nuug mit der Allerscheinung logisch-mathematifchen
Bewußtseins, deu bedenklichen absurden Schein eines
absoluten Gegensatzes von Denken und Sein erklären, aber
auch alle Gefahren des Verfallens in einen erkenntnis-

' theoretisch unhaltbaren Dualismus in sich bergen, da uus
vou der himmelüberragenden Höhe perspektivischer Schauung

aller Zusammenhang mit dem Tiefgrund sinnlichen
Lebens und damit das Fundament einer einheitlicheu
Weltanschauung zu entschwinden scheint.

Es tut daher Not ein gemeiufames Band des
sinnlichen Erlebens und des Seelischen und Geistigen, das sich

im Kreise universeller Varianten bewegt, zu finden, das
ihren Zusammenhang und ihre funktionelle Verknüpfung

'in anschaulicher Weise und nicht etwa wieder in vernebelten

Universalkonzeptiouen der Universitätsweisheit zur
Darstellung bringt. Eine solche anschauliche Verbindung
bietet sich in der Schwingung, im Wechselspiel
rhythmischen Wogens von Wellental und Wellenberg, von
Kondension und Expansion schon iu der elementarsten Spannung

als letztem Element sinnlichen Erlebens. Alle Stei-
gerug der Formen des Lebens läßt sich vom Pb^'5chen
ausgehend, sowie ferner im Organischen uud Geistigen
näher als immer feinere Gliederung von Systemen
rhythmischer Lebenswellen präzisieren. Das
uugehemmte, harmouische, das heißt durch Dissonanzen
uud Schwebuugen nicht unterbrochene Spiel der Lebeus-
welleu stellt zugleich die Bedingung dar, unter der sich

allein eine Einheit der Fülle darstellen kann in der höhere»

-Gesamterscheinung. Durchsichtige „Klarheit" höherer
Lebeusfuuktionen krystallisiert so nur aus dem harmonischen,

in immer reicheren Formen ungehemmten, uud in
Symmetrien, in Gleichkläugen sich verstärkenden Wechselspiel

dcs Tiefgruudes der Gesamterfcheinuug hervor.

So allein krystallisiert auch die Auschauuug
überhaupt aus dem Tiefgruud wogendeu Lebens, das in
erinnerungslosem Wandel der Tätigkeit versunken ist im
Unorgainschen. Alle, auch die höchsten Lebensfunktionen,
müssen in letzter Zergliederung ohne Rest auf Elemente
sinnlichen Lebens zurückzuführen sein, da ohue diese
einheitliche Grundlage alle Einheit des Erkennens und
Lebens unmöglich wäre. Der Schein der Ruhe stellt sich
unter zwei Bedingungen her. Es müssen die Einzelwellen

in deneu sich die Gesamterscheinung gliedert und
in denen sich das Wogen der Urtätigkeit in ihrem stetigeu
Wandel darstellt, ein uuermeßlich oder unendlich Feines,
ein D i f f e r e n z i a l e s, Verschwindendes sein der
Gesamterscheinung gegenüber, die deren Integral darstM.
Und es müssen deren elementare Welleusyfteme als
rhythmisch gleichmäßige in Erscheinung treten. Es
wird so die Gesamterscheinung, die alle Elemente un-
ruhigeu Wechselwogcus untertauchen ließ in ihrer um-
fafsendeu Einheit, nur dieses Gleichmaß, diese
Gleichförmigkeit des Rhythmus als
gleichförmige L e b e n s st i m m u n g hervortreten

lassen im Bild lich- Ruh euden, in
der fixierten Auschauuug.

Es resultiert so aus der Grundlage der Schwiugungs-
lehre, sofern sie auf uuermeßlich feine uud reiche
Gliederung Anwendung findet, jene Eigentümlichkeit organischen

Funktioniereus, die nach Hering auch Haeckel als
besonders keuuzeichnend hervorhebt, das dem Organischen
innewohueude Gedächtnis.

Es läßt sich aber das intime Walten der organisierenden
Tätigkeit beobachten iu der Phantasietätigkeit. Die

Erscheinungen der Phantasie zeigen uns die
organisierende Tätigkeit von Innen betrachtet. Die organischen
Gebilde sind so gestaltet, als wären sie Schöpfungen einer
Phantasie, die sich künstlerisch reich iu einer Fülle
ebenmäßiger Formen ergeht. Sehr schön hat das Ernst Haeckel
in seinen „Kunstformen der Natur" illustriert. So spielt
auch im Meuscheninnern die Phantasie in einer harmonischen

Fülle zahlloser Arabesken, die sich ins unermeßlich
Weite in schrankenlosem Walten verschlingen, so wie

auch in die Tiefen unermeßlicher Feinheit hinabziehen.
In ihren großen Umrifsen manifestiert sich die Phantasie
im Ziehen von immer weiteren Kugelformen, Sphären,
deren Mittelpunkt unfer Körper ist und die uns
unaufhaltsam ins Unermeßliche emporführen. Die unermeßlich

weite Sphäre wird zur metageometrischen Pseudo-
sphäre, deren Grenzfläche sich von der Ebene ebensowenig
uuterscheideu läßt, wie die Peripherie der Kreislinie mit
unendlichem Durchmesser von der geraden Linie. Die
gerade erscheint so als verschwindend kleiner Teil der
Kreislinie; die geradlinige Geometrie als Differential-
gometrie im Sinne Lobatschewski's. Hier trifft auch die
Bedingung ein, die G. Tschirn ins Auge faßt. Wir
gehen „uicht vou einem bestimmten Punkte, fondern von
wahrhaft unendlich vielen Punkten" aus, denn der
Mittelpunkt der unendlichen Sphäre ist nicht an eiuem
bestimmten Ort, sondern allüberall; die Anschauung des
Unendlichen ist k o s m o z e n t r i s ch. Hier in der
Funktionsregion des Unermeßlichen (oder der organischen
Grundanlage), eröffnet sich, wie obiger Artikel richtig
bemerkt, der Weg zur Höherentwicklung. Wir bewegen uns
hier aber schon in höheren Funktionssphäre als in der
des Unorganischen, in Funktionssphären von unermeßlicher

Weite und unermeßlicher Feinheit der Gliederung.
Nicht in der physischen Funktionssphäre, in der physischen
Welt, sonderu in einer anderen, „höheren" spielt fich
daher die Szenerie dieses Aufsteigens ins Unermeßliche in
seinem doppelten Sinne ab, in „unserem Leben", in
„mrserer Welt"; alle Erkenntnisformen und Erkenntnisbilder

Prägen wir in dem eigentümlichen Material un-



— 156 —

serer Innenwelt aus. Mit dem Materialismus
anzunehmen, das; sich seelische odcr intellektuelle Funktionen
iu der Enge der Hirnrinde abspielen, verbietet sich schon
aufgrund der modernen Physik, die keine im, Leiter
abgeschlossenen. Funktioueu kennt uud alle Kraftzeutreusysteme
durch Strahlungen mit dem All verbindet. Diese
Strahlungen sind gleichsam dic Seele der Diuge. Seelische uud
geistige Erscheinungen sind kosmische Funktioueu und
tret-n daher auch als solche ins Bewußtsein. (Vergl. die
Werke und Borträge des Verfassers dicses Artikels.)

Ihre Energien borgeu aber die am Anfang ihrer
Entwickelung wenig intensiven schattenhaften und
ätherischen höheren Schwinguugsweisen aus dem physischen
Resonanzboden, aus ihrer Körperlichkeit.

Vou tierischen Formen der Orgauisatiou uud des
Bewußtseins ausgehend ringt sich daher der Geist zum
Bewußtfein seiner Allfuuktion empor. Das Jch-Bewußtseiu
und das reiue Denleu leuchtet iu dem großeu Sonueu-
aufgang der Geistesentwickeluug eben in dem Maße
immer „reiucr" uud klarer hervor, als es sich, aukliugcud au
die buute Fülle geographischer und ethnographisch-sozialer

Erlebnisse, all deu Gegensätzen des Lcbcus gegenüber,
die die höhere Funktion zur Einheit bringt, läutert.

Die höheren Lebensstufeu sind daher auch keiue
Geistesfesseln, keine ioteu Schablonen der Schule, souderu
lebensvolle Gestalten, die in ihrcr Uuernießlichkeitsfillle
dem sich selbst erkennenden f r e i e n G e i st unermeßliche
Perspektiven der Forschung eröffnen.

Was trennt im vom liberalen
Protestantismus?

Von M. S e i d l e r (München-Schwabing).
Die liberale Strömung im Protestautismus wird

in freien Kreisen vielfach mit Freuden begrüßt. Iu
gewissem Sinne auch mit Recht. Wenn man aber unsere
Zusammengehörigkeit mit dem liberalen Protestantismus
allzu eisrig betont, so muß ich dagegeu Einspruch erheben.

Es ist gewiß etwas schönes um die Toleranz und
ich möchte (trotz aller Schärfe) uicht dagegeu verstoßen.
Jedoch vermute ich, daß in vielen Fälleu nicht Tolerauz
zu Grunde liegt, sonderu daß der Wunsch einen Buudes-
genosseu gefunden zu haben, oder vielleicht noch gewinueu
zu köuueu, dazu beigetragen habeu mag, deu liberaleu
Protestantismus so sehr freundschaftlich zu beurteilen u.
wesentliche, treunende Momente zurücktreten zu lassen.

Darum soll hier umso nachdrücklicher dagegeu Stellung

genommen werden.
Herm. Ohr kommt beispielsweise iu einem Aufsatze

über Traub zu dem Schlußergebnis: „Seine
Gedankenwelt wie sein tätiges Lebenswerk ist Monismus. Ihu
trennt eiue Welt von der Kirche und vom Christentum.
Was ihn vou uns trenut, ist nur — eiu Name. Er
nennt Christentum, was längst nicht mehr Christentuin
ist. Jn Wirklichkeit ist er unser."

Jn der Tat! Wenu wir die Schriften liberaler
Protestanten lesen, finden wir iu dem ganzen Ideengehalt
zwischen ihueu und uns keinen hinderudeu Unterschied.
Die gleiche Mannigfaltigkeit der Menningen wie bei uns,
bemerken wir bei ihnen. Die gleichen ueueren ethischen
Bestreblnigeu, welche wir vertreten, habeu sie sich
augeeignet; dieselben Anschauungen über Bibel, Jesus, welche
wir uus errungen, erkennen auch sic an. Wenu sie von
Gott redcu, gebeu sie rnhig zu,, daß ihnen das Wort uicht
mehr das bedeutet, was uach dein allgcmciu gültigcu
Sprachgebrauch damit bezeichnet wird. „Versucht eiuer
ehrlich und redlich, das zu sageu, was er unter dem Worte

„Gott" empfindet, bezw. was ihm diese Kraft wert ist,
so muß cr zum Ketzer werden; deuu er denkt uuu einmal
nicht, wic die Leute vor tausend Jahren odcr vor hun¬

dert Jahren dachten, sondcrn er denkt selbständig, wenu
cr überhaupt deukt." „Glaube ich an Gott? N c i u,
ich habe ihn." (Traub, Staatschristciituin oder. Volks-
kirchc.)

Was sieht also zwischcu ihnen und uus? Ideen
nicht mehr!

Uus treuut also nur — ein Name? Allerdings, n u r
ein Name! Aber iu dicscm Namcn licgt eine Welt! Eiue
Weit von Uuentschlosseiiheit, Verschwommenheit, HalbheitI

Was haben denn diese liberalen Protestanten mit
dem Chrisieutiim gemein? Nichts! Sie siud keiue Christen

iiiehr, das muß mit aller Eutschiedeuheit betont
werden. Und doch dicscs ängstliche Zaudern, dieses kramps-
haftc Festhalten au alteu Gebilden, dieses Bemüheu um
eineil iiihaltlos gewordeueu Nameu! Dieses beteuernde

Abwehre», weuu wir sie — was sie, wie gesagt, ihrer
Ideenwelt uach auch sind — als zu uns gehörig
ansprechen! Dieses unsichere Hin- und herschwankcii! Nur
nickst ganz, nicht entschlossen sciu! Freilich, vom neuen
Geistesleben will mau auch seineu Tcil. Aber ja nicht

zu weit gehen, das könnte gefährlich werden. Die Kirche,
diese durch die Geschichte geheiligte Größe, muß erhalten
bleiben. Da sie aber iu ihrem jetzigen Zustand zu
unbequem ift, wird au ihr reformiert. Sie wird umgebaut,
erweitert. Mau schiebt ihr vollkommen ueue Jdeeu unter

inid behauptet, diese seien von jeher in ihr enthalten
gewesen. Man strengt sich wirklich erustlich an, ihr einen

neuen Ausputz zu geben, uud vergißt nur, daß es trotz aller
Liebesmüh am Ende doch wieder ciuc — Kirchc 'ist.

„Uud niemand fasset Most iii alte Schläuche; anders
zerreißet der Most die Schläuche, uud der Weiu wird
verschüttet, uud die Schläuche kommen um. Sonderu man
soll Most iu ueue Schläuche fassen" (Mark 2,22).

lind Most, etwas Gärendes, sind doch auch die neuen
Ideen! Also ireue Schläuche, ueue Formeu, ueueu Stil
für die neue Kultur!

Es soll ein erzieherisches Moment darin liegen, die
Masse „allmählich freier" zu machen. Abgesehen davon,
daß damit eine gewisse Unredlichkeit verbuudeu ist (Der
Prediger darf von diesem Prinzip aus seiner Gemeiude
uicht alles sageu, was er denkt), glaube ich nicht an dieses

„allmählich freier macheu." Deuu wanu wären wohl
durch Halbheit Menschen höher, größer geworden! Im
Gegenteil! Uneütschlosseuhcit ist ein Fluch, an dem gerade

unsere Kultur schwer genug trägt. Sie erzieht halbe
Menscheu, die zwischcu Altem uud Neuem hin- und Her-

Pendeln und sich au freiheitlichen Schlagwörtern genug
fein lassen. Menscheu, die danu in der alten Einfalt
keinen Trost mehr finden uud doch nicht zu freiem Meu-
fcheutuiii sich emporgerafft haben. Sicher werden auf diese

Weise viele gute Kräfte zu Grunde gerichtet, Kräfte,
aus deneu unter günstigeren Verhältnissen ganze Menschen

hätten werden können.
- Daß der liberale Protestantismus seinen Auhängern

die modernen Jdeeu darreicht, — also das ursprünglich
als schön an ihm Empfundene — macht ihn verderblich,
deuu es täuscht dadurch eiue Größe vor, die iu Wirklichkeit

leider nicht vorhanden ist, und verdirbt die moderuen
Jdeeii, iudem er sie mit dem Geiste der Schwachheit füllt.
Da ist mir der Katholizismus denn doch klarer. Er'
ist irrig, gewiß. Aber er ist wenigfteus iu sich gesck>losseu,

kouseaucnt und (in seiner Weise allerdings) deshalb
wuchiig.

Was uns also vom liberalen Protestantismus trennt,
ist kein Name, keine Verschiedeuartigkcit iu dcu Anschauungen,

es ist ein Grundzug der gesamten Geistes- ^und
Deukrichtuug. Auf der einen Seite große Ideen, mit'dem
Unterton des Schwächlichen, Zaghaften, auf der anderen
Seite dieselben Ideen, aber getrageu von einem freien,
entschlossenen Geist, einer selbstbewußten Kraft.


	Zur Idee der Ewigkeitsentwicklung

