
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 22 (1914)

Heft: 9

Artikel: Freidenkerschlagworte

Autor: Tavilet, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 84 —

Jetzt erst kann Franklin, mit gerechtem Stolze auf
die durchmessene, weice Bahn zurückblickend, sich selbst
angehören. Heitere Beschäftigung mit Dichtkuust uud va-
terläudischeu Angelegenheiten, steter Verkehr mit lieben
Freunden, trauliches Zusammenleben mit seiner einzigen,

ihn zärtlich liebenden Tochter und ihreu zehn
Kindern verschönern ihm seine letzten Lebenstage, nnd er
freut sich dieses Genußes mil mit der ihm eigenem
Gemütswärme. Doch ist ihm keiue lange First zu diesem
Stilleben gegönnt. Ein schweres Uebel streckt ihn aufs
Krankenlager. Mit' Gelassenheit erträgt er die Schmerzen,

zedes Klagestöhnen, das sie ihm entreisten, tadelt er
selbst als unmännlich nnd äußert seine Dankbarkeit fiir
deu vielen Segen, ven er von? höchsten Wesen erhalten.
Er betrachtet seine Leiden nnr als zu dem Zwecke über ihn
verhängt, um sich leichter eiuer Welt zu entwöhnen, in der
er keine Rolle mehr zu spielen hat; er ist bemüht, die
gewohnte Heiterkeit sestzuhaltein und ergeben, und sanst
verscheidet er am 17. April 17W.

Richt nnr in Nordamerika, wo der Kongreß zu Ehren
seines großen Mitbürgers eine Nationaltrauer für einen
Monat anordnete, empfand man den herben Verlust.
Allieuthalbeu wurde die Kunde von seinem Tode mit
Bedauern vernommen, und Mirabeau, der Meister der Rede,
widmete ihm in der französischen' Nationalversammlung
folgenden kurzen, aber vielsagenden Nachruf: „Franklin
ist tot. Der Geist, der Amerika die Freiheit gab und
Lichtströme über Europa ausgoß, ist iu den Schoß der
Gottheit zurückgekehrt. Ter Weise, der zwei Welten
angehörte, der Mann, den die Geschichte der Wissenschaften
und die Geschichte der Reiche einander streitig macheu,
behauptet eiue hohe Stelle iu der Menscheiiwclt. Völker
sollen nur um ihre W o h l t ä t e r trauern, die Vertreter
freier Männer nie andere als Herren de r M e n s ch -
h e i t zur Huldigung anempfehlen. Ich schlage vor, daß
die Nationalversammlung drei Tage lang nm' Benjamin
Franklin trauere."

Dieser Vorschlag wurde unter allgemeinen Zurufen
der Beistimmung angenonimeu und überdies die Znsendung

eines Beileidsschreibens namens der französischen
Nation, an den nordamerikanischen Kaugreß beschlossen.

Wendeu wir uns jetzt vou dem Staatsmanne Franklin
zu dem Menschen Franklin, so verdient vor allem die

beharrliche Energie, mit welcher der.einstige Buchdrncker-
lehrling aus beschränkter Lage zu so einzig dastehenden
Erfolgen sich emporarbeitete, unsere besondere Aufmerksamkeit

und Bewuuderung. Vou der Natur mit guteu,
aber keineswegs genialen Anlagen ausgestattet, vou den
Eltern sittlich, aber ohne jede höhere Bildung erzogen,
dankte er. sein stufcnweises Emporkommen uur seiuem
Eifer für geistige und moralische Ausbildung und dem
edlen Drange, das Beste seiner Mitmenschen nach Kräften
zu fördern. Weise und redlich alle ihm zu Gebote stehen-
deu Mittel benützend, durch Selbstbeherrschung und
Bedürfnislosigkeit alle Hemmnisse hinwegräumend, die sich
seiuem ernsteu Strebeu iu deu Weg stellten, erklomm er
allniähiich die Stufenleiter politischer Ehren uud Auszeichnungen

und erreichte schließlich den Gipfel weltgeschichtlicher

Bedeutung. Sittlich reine Gesinnung, vereint mit
Nächstenliebe, bilden den Grundzug des Frankliuscheu
Wesens. All seiu Tun und Denken trägt das Gepräge
echter Menschenliebe. Vom Vater streng religiös im
Calvinismus auferzogeu, streift er gar bald alle dogmatischen
Fesseln ab, weil sie sein Gefühl für Aufklärung nnd
Duldung beleidigen. Cr ist vollendeter Gcist, dem die
Vorsehung etwas bedeutet. Allein er kennt nur ciucu wahren
Gottesdienst: die Wohltaten des Himmels dnrch Wohltaten

gegen die übrigen Kinder der Schöpfung zu erwidern

— und uur eiu bindendes Kirchengebot: ein
rechtschaffenes, vorwurfsfreies Leben. Sokrates und Jefus

bestimmen, seine Handlungen; dem einen strebt er nach in
der Pflichterfüllung gegen die Mitbürger, dein anderen
in der Liebe znr Menschheit und Sittenreinheit.

Ter Mann, der in seinein Charakter zu deii erhabensten

Idealen sich emporgeschwnngen, konnte gegenüber dem

iii einem Teile der Vereinigten Staaten Nordamerikas
blühenden Einrichtung der Sklaverei uicht kalt bleiben.
Er gründete einen eigenen Verein zur Abschaffung dieses

argeil Schandflecks der Menschheit, er bekämpfte denselben

mit ernsten und satirischen Schriften, er erklärt
jenen Pnnkt der Verfassung, der, nnr die Südstaaten bei der

Union zn erhallen, die Aufhebung dieser schniählichen

Einrichtung nns ihrer künftigen Einsicht anheimstellte,
als eine brennende Wunde.

Räch einem solchen Leben voll Selbstveredlnng nnd
Gemeinnützigkeit begreift man es, daß Franklin den

Ausspruch tat, wenn es in seiner Wahl läge, nichts dagegen

zn habcn, dieses ganze Leben noch einmal dnrchzunnrchen;

nur würde cr, fügte cr bescheiden und weise hinzu, wie
ein Schriftsteller bei der zweiten Auflage bitten, einige
Druckfehler verbessern zu dürfen. Uiid es erfüllt uns mit
Teilnahme, wenn wir ihn angesichts seines Todes rühmen
hören, daß er kein menschliches Wesen kenne, daß mit
Recht sagcn dürfe: Franklin hat mir Unrecht getan!

Franklin war kein moderner Prometheus, obgleich

ihn ocr französische Akademiker d'Nlembert bei seiuer.

Ankunst iir Paris mit den Worten des Dichters bcgrüßtc:
„Er entriß dcm Himmel den Blitz und den Tyrannen
das Zepter" — eiii Zurus, deu wir als geistreich, aber

uicht als zutreffend bezeichnen können.

Er wilßtc Geist und Gemüt harnionisch zn entfalten.
und in dieser Harmonie erblicken wir eine Hauptingend,
wie die Erklärung für scine rätselhaft reiche Wirksamkeit.

Er blcibt für alle Zeiten ein. nachahniciiswertes
Muster der Bürgertreue und der Menschenwürde, und
mit Recht durfte er in der von ihm selbst verfaßten Grab-
schrist sagen: „Hier liegt der Leib von Benjamin Franklin,

einen, Buchdrucker, der Zerstörung geweiht. Doch

wird das Werk selbst nicht verloren scin."
Es ist nicht verloren!
Unter starker Teilnahme der Bürger wurde ihm zu

Boston ein Standbild errichtet, dem einstigen, armen
Handwerksknabcn eiii ehrendes Denkmal. Tas schönste,

unvergänglichste Denkmal abcr errichtete er sich im Herzen

seines engeren Vaterlandes und -im Herzen aller srei-
siiinig und menschlich für Recht und Freiheit Fühlenden
anf dem weiten Erdeurunde!

Von Dr. A. Tavilet.*)
„Uirsiing. non curat praktor« heißt ein alter römischer

Rechtsgrundsatz. Es könnte demnach vielleicht als
überflüssig erscheiueu, über eiue Broschüre sich auszulassen,
die im Stil eines alltäglichen, politisch-polemischen
Pamphlets gehalten, von vornherein anf keine wissenschaftliche
Bedeutung, keinen literarischem Wert und keine Originalität

Anspruch erheben kann. Und trotzdem glaube ich,

daß eiu kurz orieutiereuder Blick auf diese Broschüre uicht
ganz ohne Interesse ist; illustriert sie doch iu besonders
deutlicher Weise, auf welche Art und mit welchen Mitteln
der intraiisigente Katholizismus als politische Erschei-

uuiig iu deii breiten Volksmassen für sich Stimmung uud

*) Aus der Frankfurter Halbmonatsschrift „Das freie
Wort". 'Vergleiche dazu die Broschüre: „Freidenkerschlagworte.
Kritisch geprüft von Dr. Fr. Meffert, (Kathol.) Volksvcreins-
vcrlag, München-Gladbach." — Auch aus Anlaß des bevorstehenden

Kongresses in' Breslau, wo sich das Freidenkertum ja
abermals auf sein Wesen besinnen will, halte ich den vorstehenden
Aufsatz für besonders aktuell und beachtenswert. Dr. B. Wille.



— 85 —

Propaganda zu inachen sucht, und wie er mit seiner, dein
ganzen Geist uach mittelalterlichen, Dialektik die Massenpsyche

zu bearbeiten sich bestrebt. Dieses, wenn man will,
psychoiogisch-sezierende Interesse dürfte eben ein Eingehen

auf ben, in die breitesten Volksschichteu geworfenen,
Traktat (40.—70. Taufend, wie es der Umschlag vermeidet)

rechtfertigen. Doch zuvor mögen einige einleitende
Worte vorausgeschickt werben. —

Seit deu Tageu Voltaires und der Enzyklopädisten
(samt ihrer letzten Nachwirkung, der Aufklärungsepoche
in Deutschland) hat sich die Kirche im allgemeinen, und
die „allgemeine" (katholische) im besonderen, keinem
solchen Gegner gegenübergesehen, wie es die nach neuen Zielen

und Erkenntnissen strebende Gedankenwelt der
Gegenwart ist. Die Umwertung aller Werte auf philosophischem

Gebiet (Schopenhauer, Nietzsche), die historische
Forschung — insbesondere die Ergebnisse der altorientali-
fchen Funde auf dem Bodeu des Zweistromlaudes, durch
die die Originalität und Echtheit der alttestamentlichen
Anschauungen stark in Frage gestellt oder, um es positiv
auszudrücken, die Möglichkeit, ja sogar unmittelbare
Wahrscheinlichkeit der Anlehnung dieser Vorstellungen an
den babylonischen Schöpfungsmythos zur Evidenz erwiesen

wurde — des weitereil die zunehmenden Fortschritte
auf naturwisseuschaftlicheni Gebiet sind den als „absolut"
betrachteten Wahrheiten der Kirche überhaupt und der
katholischen im besonderen stark „auf deil Leib gerückt".
Diese einzelnen Bäche der neuen Erkenntnisse, die
ursprünglich ans ganz verschiedenen Quellgebieten herrührten,

haben sich dann allmählich zu einem großen und starken

Strome gesammelt, der mit seinem Schwalle all das
Alte zu überfluten droht. Da es nun aussichtslos schiene,
wie der horazische Bauer zu warten, „clum clsilinN -iiniüs«
(bis der Strom sich verläuft) uud dieser ebensowenig durch
Kunstbauten sich abdämmen läßt, so stünde die Kirche vor
einem kitzlichen Dilemma, wüßte sie nicht zu guter Letzt
— aus der Not eiue Tugend zu macheu: Sie läßt die rau-
fcheudeu Wogen ruhig herankommen, macht gute Miene
zuiil bösen Spiel und behält sich für ihr Entge'genkonlinen
nur vor, — den Strom auch lenken, ihn ihren Interessen
und Tendenzeil dieiistbar machen zu dürfen. So äußerte
sich der verstorbene Papst >Leo XIII. in einer Enzyklika
(abgedruckt iil I. Mausbach, „Christentum und Weltmoral",

2. Aufl. S. 44): „Die Kirche begrüßt mit Freuben
jeden Fortschritt der Zeit, wenn er wirklich eine Wohltat
bedeutet für dieses Leben, das gleichsam 'die Rennbahn ist
zu dem jenseitigen und bleibenden. Es ist darum eiue
ganz unbegründete Anklage, wenn man die Kirche
beschuldigt, sie sei der neueren Gestaltung des Staatslebens
feindlich gesinnt und weise alle Früchte der modernen
Bildung ohne Unterschied zurück. Sie verwirft allerdings
die unsinnigen (welche?) Tagesmeinungen, sie verurteilt
deu süudhasteu Geist der Auflehnung und namentlich
auch jene Gesinnung, die bereits die Anfänge des
freiwilligen Abfalls von Gott erkennen läßt; aber weil jede
Wahrheit notwendig von Gott ausgeht, fo sucht sie in
jedem wahren (wer hat die Entscheidung darüber, was als
wahr zu gelten hat?) Ergebnis der Forschung das Siegel
des göttlichen Geistes. Und da es keine natürlichen Wahrheiten

geben kann, die der Offenbarung widerstreiten
(d. h. weuu man auf dem orthodoxen Standpunkte steht),
aber viele, die sie bestätigen, da ferner jeder Wifsensfund
ein Antrieb zur Erkenntnis und Verherrlichung Gottes
seiii kann, so ist der Fortschritt der Wissenschaft jedesmal
o>ich für die Kirche ein freudiges Ereignis;**) und wie die
übrigeil Zweige des Wissens, so wird sie stets anch die
Naturwissenschaften ehreil und fördern. Indem sie aber
alle diese Bestrebungen durch ihre Einwirkung auf die

ES werden dann Freudenfeuer, vulgär Scheiterhaufen
genannt, angezündet I

Sittlichkeit uiid das Heil der Seele Hill ordnet, sucht sie

zu verhüten, daß der Mensch durch die eigene Intelligenz.
und Betriebsamkeit Gott und den himmlischen Gütern
entfremdet werde." — Dazu bemerkt danu der Autor
(Mausbach): „Derartige deutliche uiid offizielle Kund-
gaben sprechen gewiß für die Annahme, daß das faktische
Entgegenkommen, das die Kirche zu alleu Zeiten der
Kultur bewiesen hat, iiiehr gewesen ist, als eine unbedachte
Schwäche oder eine widerwillig gemachte Konzession.

Der langen Ausfllhruugen kurzer Sinn wäre also
zweifellos der, daß die Kirche, weit entfernt, dem
Fortschritt und ueueu Erkenntnissen irgendwie in die Arme
zu fallen, sie verhindern zu Wolleu, ganz im Gegenteil die-,
selben durch ihre eigene Existenz erst eigentlich sichert und
verbürgt. Schauen wir uns diese Behauptung aber
einmal im Lichte der historischen Wahrheit an: Hat sich die
Kirche mit dein eisernen Druck der Intoleranz nicht
ebensosehr auf den Einzelnen als auf ganze Völker gelegt?
Hat sie uicht — um es uns an zwei Beispielen an Stelle
vieler genügen zn lassen — die neuen Erkenntnisse eines
Galilei — die sich uachher doch als richtig und wahr
erwiesen haben — iiiit Gewalt zu ersticken und zu erdrücken
sich bemüht? und hat sie uicht audererseits aus bloßem
Glaubeusfanatismus die Blüte des mittelalterlich-mauri-
scheii Spanien zerstampft und mit ihren Jnquisitions-
nnd Ketzergerichten das spanische Volk dem Niedergang
und Verfall entgegengeführt? Muß mau noch ausdrücklich

an die Waldenser- und Hugenotteuinetzeleien, an die
Gewalttätigkeiten der Gegenreformation nnd die
schonungslose Austreibung der Nichtkatholiken (wie es noch

zu Anfang des letzten Jahrhunderts mit den protestanti-
schen Tirolern im Zillertal geschah) erinnern, um zu
beweisen, daß die Kirche, weit entfernt, einem Suchen nach
Wahrheit religiöser oder wissenschaftlicher Art hilfreich
die Hand zu bieten, ganz im Gegenteil ein solches von
vornherein als Verirrnng und Häresie brandmarkt und
sich demgemäß auch uicht scheut, die von ihrem Standpunkt

aus ihr erforderlich scheinenden Konsequenzen (d. h.
die Inszenierung von Ketzerverfolgungen) zu ziehen? —
Allein die merkwürdige Idee der mittelalterlichen Mönchs-
Philosophie, die Theorie der „doppelten Wahrheit", könnte
uns zur Genüge zeigen, welchem Widerstand das Streben
nach Wahrheit vou feiten der Kirche zu begegnen hatte, und
wie richtig man von jeher ihre Intoleranz, die jede nicht
vom orthodoxen Glauben gestempelte und geeichte
Meinung als falsch und ftevlerisch verwarf und verfolgte,
einzuschätzen wußte. —

Trotzdem erklärt Dr. Meffert (S. 8) im Brustton der
Ueberzeugung, daß ein Nachweis der „angeblichen"
Intoleranz der (katholischen) Kirche nicht zu erbringen sei;***)
ja er geniert sich uicht (Offensive ist die beste Verteidigung,

nieinte schon Moltke), den Spieß einfach umzukehren

uild die Anklage der Intoleranz zornfprühend dem —
Freidenkertum ins Gesicht zu schleudern; dem Freidenkertum,

das bis zum heutigen Tage seine Hauptaufgabe eben
iu der möglichsten Ansmerzung aller und jeder Unduldsamkeit

gesehen hat und sieht. — „Es ist der Wolf im
Schafskleide; seine Toleranz ist nur Schall und Schein",
belehrt uns der Autor, der mit dem gesperrt gedrnckten
Titelkopf (S. 7): „Das Freidenkertum ist für die aller-
ärgste Intoleranz" endlich des Pudels Kern dem gläubig'
gaffenden Volk aufgedeckt zu haben sich berühmen darf.

Freilich, wie die Waffen, fo der Gegner. Nicht das
wahre, auf der breiten, entwicklungsfähigen Basis von
Humanität, Freiheit und Toleranz sich aufbauende
Freidenkertum (gegen das die stumpfen Waffen einer unver-

5**) Der Autor sagt aber vorsichtshalber lieber: „Man
geht diesem Nachweis in weitem Bogen aus dem Wege";
rabulistisch könnte er also die von mir gezogene Folgerung als „von
ihm nicht behauptet" zurückweisen.



— 86 —

frorenen .Geschichtsunterschlagung und -fälschung ja auch
nicht viel ausrichten könnten) ist es, das dem Leser vor
Augen geführt wird, sondern an seiner Stelle wird ein
aus allerlei materialistischen, sozialistischen, sogar rein
persönlich-radikalen Ansichten, zusammenkonstruierter
Wechselbalg substituiert, ein ganz willkürlich gebildetes
Phantom also, gegen das fich der Autor als „Gottesftrei-
ter" theatralisch iu Positur setzt, obwohl diese Spiegelfechterei

gegeu einen Popanz nnr allzusehr der Farce ähnelt,
wie sie ein Nero durch Auflefenlasfen von Mufcheln am
britannischen Ufer inszenierte. Gönnen wir den beiden
das erhebende Bewußtsein, den „Kampfplatz" mit dem
Stolz des Siegers verlassen zu habeu, trösten wir uns
über die „völlige moralische Niederwerfung" des
freidenkerischen Gedankens und scincr „verbohrten" Anhängerschar

und gehen wir lieben auf folgende Frage über: Was
ist der Keru des Freidenkertums? —

Wir meinen: Das Freidenkertum ist weder mit dem
Sozialismus und dem Materialismus, uoch dein Atheismus

oder überhaupt einem sonstigen — ismus identisch;
geschweige denn, daß es einen aus diesen „Ismen" nach
einem, bestimmten Rezept hergestellten und ausgezogenen
Extrakt darstellte. Das hieße dem Freidenkertum ebensosehr

jede gesunde und natürliche Basis rauben, als ihm die
freie Zukuuftsentwicklung abschneiden. Für uns kann
also des Freidenkertums Schibboleth lediglich iu der
(gewiß bescheidenen) Ueberzeugung von der unbedingten
Freiheit eines jeglichen religiösen Glaubens oder Nicht-
glaubens (selbstverständlich soweit diese mit einer vernünftigen

staatlichen und sozialen Ordnung nicht unvereinbar
sind) bestehen; und ebensosehr wie das Freidenkertum den
Zwang von außeu ablehut, ebensosehr muß es durchaus
ablehnen, seine Anhänger anf eine bestimmte, genau
umzirkelte Formel uaturwissenschaftlicheu oder religiösen oder
philosophischen Inhalts als einen Glaubensartikel festlegen

zu wollen. — Damit stürzen aber auch die Behaup-
tuugen des Autors, der das Freidenkertum gern als einen
„auf allerlei radikale Tendenzen eingeschworenen
Verband" hinstellen möchte, haltlos in sich zusammen. Und
es ist nichts als eine tendenziöse Erfindung, dem Freidenkertum

ein seiuer innersten Idee gegenüber so widersinniges
Programm, wie die Fixierung eiues atheistischen oder

materialistifchen Kredo für seine Anhänger, in die Schuhe
schieben zu wollen. —

Wenn das Freideukertum aber, wie der Autor mit
Entrüstung hervorhebt, „die Kirche, wie sie gegenwärtig
ist, bekämpft" (S. 8), so heißt das, in die Wirklichkeit übersetzt,

nur, daß es sich der Uebergriffe des Ultramontanismus

gegen, seine Freiheitsidee zu erwehren, nicht aber,
daß es gegen den (von ihm „sine ira et studio" betrachteten)

religiösen Gedanken des Katholizismus sich wenden.

will; und nicht auf seiner Seite liegt die Schuld, daß die
„gegenwärtige" Kirche in ihrer unglücklichen Zlnitterstel-
Inng einer religiösen Ideen- und weltlichen Jnteressen-
macht die Grenze zwischen Politik und Religion, ununter-
scheidbar gemacht und verwischt hat. Möge sie die
Zweideutigkeit ihrer Stellung abschütteln, die Berquickung der
ganz inkohärenten weltlichen und religiösen Tendenzen
von sich abschütteln und fallen lassen, sich auf die ihr
eigentümliche religiöse Sphäre beschränken und die politische
'Rüstuug ablegeu — und mit Freuden wird ihr das
Freidenkertum deu Handschlag des Friedens nnd der Versöhnung

reichen. —
Damit wäre das Problem auf die einfachste uud

dauerhafteste Art gelöst uud der ganze venu Autor beigebrachte
„kritisch-wisseufchaftliche" Apparat erübrigte sich damit

von selbst. Denn was bedarf es noch des Darwinismus
oder der Teleologie, was der Theodizeen und Apologien
metaphysischer Art, wo eine einfache Erwägung diesen
ganzen Ballast als überflüssig erweist: Das Christentum

Hai (sei es zunächst auch nur als ideelle Forderung) die
-Gleichberechtigung der Menschen proklamiert; damit ist
die Sklavenwirtschaft des Altertums aufgchobeu. Weun
nun also eine Physische Versklavung dem Gcist des
Christentums (uud doch wohl damit auch der Kirchc!)
widerspricht, was könnte dann eine psychische Versklavung
rechtfertigen? — Offenbar gar nichts; das scheint cine anch
dcm einfachen, ungebildeten Gcist klare Folgerung, zu der
es keines erkenntniskritischen Apparates noch einer gelehrten

Diskussion bedarf. —
Dic Konsequenz kann demgemäß nur eine sein: Trennung

von Kirche und Staat, damit jeder der beiden in seiner

Sphäre ungehindert feinen Aufgaben und Zielen
nachgehen kann. Es muß also jeder Staatsbürger die
Möglichkeit haben, sich in Fragen religiöser Ueberzeugungen

ebenso srei zu fühleu wie iu seinen Anschauungen
über Kunst oder Technik; und wie er das unbestreitbare
Recht hat, uach seinem persönlichen Geschmack sich für
Rasael oder Tizian, Haydn oder Mozart zu entfcheiden, so
muß er auch die Freiheit haben, sich ftkr diesen, oder jenen
christlichen oder nichtchristlichen oder gar keinen Glauben
auszusprechen. Mag er iu diesem Glaubensverband Asket

oder Heiliger, Heuchler oder Gläubiger seiu — für deu
'Staat ist das gänzlich irrelevant. Wer aber uach
Proklamierung dieses Jdealzustandes öffentlich in gehässiger
oder verletzender Weise gegen die Toleranz Andersgläubiger

verstößt, verfällt dauu ebenso der Bestrafung wie
jeder beliebige andere, der sich über die Gebote nnd Verbote
der sozialen Ordnung hinwegsetzt. —

Dic Ueberzeugung von der Notwendigkeit einer
allgemeinen, unbeschränkten Toleranz ergibt sich aus anderen
Erwägungen als unabweisliche Folgerung und Forderung.

Gesetzt einmal, dic katholische (oder sonst eine)
Heilswahrheit sei unbedingt wahr, ja mehr, sie sei allein
war, so könnte ihre Wohltat nach dem alten lateinischen
Spruch „benesicia uou obtruduntur" (Wohltaten dürfen
nicht aufgedrängt werden) dem einzelnen Individuum
zwar nahegelegt, aber nie mit Gewali aufgedrängt werden;

sind wir doch auch nicht berechtigt, einen armen Mann
unter Androhung von Gewalt uiid Prügel zur Anuahme
eines Geschenkes zu zwingen. Der Freiheitsbegriff, der
als eiu unveräußerliches Attribut der Persönlichkeit des
Individuums anhaftet, würde niemals eiueu solchen
Eingriff in das Selbstbestimmungsrecht des Einzelnen erlauben,

sollen uicht unabsehbare Konsequenzen aus derarti-
geu Tendenzen entstehen. Wer trotz alles gütlichen Zuredens

eine Wohltat ausschlägt, nun „tant pis pour
Im"; ein. objektiver Zwang aber muß für imnier und ewig
außer Frage bleiben. Wir würden ja damit auf das
Niveau van Wahnsinnigen oder Unmündigen herabsinken,
die unter Kuratel gehalteu werden müssen; das wäre also
zugleich die Bankrotterklärung aller und jeder Kultur,
des Menschentums überhaupt. —

Gehen wir aber in den Zugeständnissen an deii Autor

noch einen Schritt weiter: Bringen wir also das Opfer
des Intellekts und lassen wir uns uach (gauzer oder
teilweiser) Verabschiedung, mindestens Ansschaltnug der
Vernunft nur und allein durch deii Glaubeu führen, der ja
tatsächlich „allein seligmachend" ist. — Für welchen der
zahlreichen Glauben allgemeiner oder Sekten spezieller
Art sollte sich dauu der Glanbe entscheiden, etwa für die
ausschweifende Phantastik des Brahmanismns oder den
nüchternen Kult des Calvinismus? Da der Verfasser
selbst erklärt (S. 57 unten), daß der Einzelne „nicht
einmal die Pläne anderer Menschen zu durchschauen vermag,
sondern sie (bloß Weis er sie uicht versteht) für sinnlos zu
erklären geneigt ist, wie viel weniger kann cr dann imstande

sein, die weltenweiten Pläne Gottes (d. h. dcs Urhebers
dcr transzendenten, dem Verstand unfaßbaren
Offenbarungen) zu überblicken (uiid zu begreifen)". Tie ret-



— 87 —

^tungslose Konsequenz eines mehr oder weniger die
Vernunft ausschaltenden, kritiklosen Glaubens ist zunächst
die notwendige Anerkennung einer jeden, auch der sinnlosesten,

Offenbarung, dem Umstand zufolge, daß für den
Glauben als solcheu irgendeine Beschränkung, wie sie die
Vernunft von selbst sich zieht, nicht vorhanden ist.. Aus
diesem Glauben, kann sich dann ganz frei und ungehindert
der Aberglaube entwickeln, wie das ja anch bei allen
Nationen nnd Völkern zu gewissen Zeiten eingetreten ist;
Tenfelsglauben, Hexenprozesse, Geisterbeschwörungen,
Wunderheilnngen, alles das ist nur die psychologische Kou-
sequenz eines von der Vernuuft sich emauzipierenden
Glanbens. —

Ein Letztes: Einer der Hauptgründe des Verfassers
gegen den Unglauben ist die vou ihm konstatierte Trostlosigkeit

einer glaubenslosen Weltanschauung. Wir wollcu
hier uicht berühren, inwieweit die Zufriedenheit in einer
sinnvollen Arbeit, Selbstbescheidung und Pflichterfüllung
usw. für den Einzelnen die Lücke ausfüllen kann, die der
Verzicht auf metaphysische Meinnugen oder transzendente
Gewißheiten, so es solche geben kann, möglicherweise
verursachen kann. Auf jeden Fall kann theoretisch aus der
Tatsache eines pessimistisch angehauchten Skeptizismus
kein Argument gegen die Wahrheit einer solchen Anschauung

gewonnen werden; man müßte gerade verbohrt genug
sein, zu behaupten, bei dcr Diagnose einer schweren
Erkrankung sei ohnc weiteres die richtig, die eine Gesundung
des Patienten in Aussicht zu stellen sich getraut. Und
auch zugegeben, daß — wie einst Hofprcdiger Stöcker im
Bild ausführte — der Unglaube einer dünnen Eisdecke
gleiche, die Wohl dcn Einzelnen, aber nicht ein ganzes
Volk tragen könne, fo wird eben darum höchstens der
Schluß zu ziehen fein, daß eine Wahrheit uicht ohne
weiteres anf die Masse übertragbar sei — nichts mchr.
Denn niemand kann einem Stück Brot nur deshalb den
Nälnwcrt abstreiten wollen, weil es (zwar einzelne, aber)
nicht unbeschränkt viele zu sättigen vermag. —

Wir wären damit im wesentlichen zu Ende; auf
boshafte Nabulistiercn oder talmnoistische Wortverdrehnn-
gen (man vgl. „Der Name Freidenkertnm" S. 14)
einzugehen, dürfte Wohl unnötig sein. Es ist auch eiu altes
Prinzip, durch Geschrei das zu ersetzen, was au
Beweisführung gebricht, und eiu keineswegs neuer Trick, durch
gehässige Verunglimpfung des Gegners die Gedankenarmut

der eigenen Position zu verdecken, indem man
Prinzipienfragen auf persönliche Zänkereien nnd Stänkereien
hinauszuführen sucht. —

Auch andere Tendenzen, wie der zur Rettnng der
biblischen Vorstellungen unternommene Versuch, einen
künstlichen Unterschied zwischen, dem Weltbild uud der
Weltanschauung der Bibel zu konstruieren (S. Vt>), müssen
als durchaus mißglückt und haltlos bezeichnet werden.
Denn mit dcr Zurückweisung der Möglichkeit eiues
Einbruchs metaphysisch bedingter Ursacheu iu die natürliche
Erscheinungswelt, d. h. mit der Zurückweisung vou trans-
zendent bedingten, natürlich wirkende» Wundern, wie sie

die Bibel behauptet (die ja die Anwendbarkeit nnd
Gültigkeit unserer menschlichen Dcnkgesetze einfach in Frage
stellen würden), ist doch eine Anerkennung des biblischen
Weltauschaunngsstaiidpuuktes,.d. h. der Standpunkt einer
unmittelbaren, ursächlichen Verbindung physischer und
inetaphvsischcr Vorgänge und Erscheinungen durchaus
unvereinbar: Ganz im Gegenteil sind Weltbild und
Weltanschauung der Bibel aufs engste und untrennbarste
verknüpft, und es steht außer Zweifel, daß beide miteinander
stehen nnd fallen. —

Wir sind zu Ende. Es ist Spiegelfechterei und eine
Verdrelmng dcr Tatsachen, init hochtrabenden Phrasen
über den Tarwinismns, den Materialismus und andere

-einschlägige Fragen zu kommen, um — die einfache Fra¬

ge der freien Selbstbestimmung des einzelnen Individuums

zu lösen. Es ist eiu billiger Sieg, ein selbstgezimmertes

Phantom in Stücke zu schlagen, während in
Wirklichkeit die eigentlich Frage doch gar nicht tangiert ist.
Das Freidenkertum' kämpft überhaupt uicht gegen die Kirche,

nur nnr einen Fanatismus der Glaubenslosigkeit
gegen einen Fanatismus dcs Glaubeus zu entfesseln,
sondern es kämpft gegen die Kirche, weil sie aus politischeu
Grüudeu den Kainpf gegen das freie Selbstbestimmungsrecht

des einzelnen Individuums provoziert uud eiue
unbeschränkte Bevormundung über jeden Staatsbürger
verhängen will, gleich als beständen dicse ihrer Majorität
nach ans Narren und Kindern, die einer Stellung unter
Knratel mangels geistiger Einsicht bedürften.

Ganz fern steht es dagegen dem wahren Freidenkertum,
den religiösen Glauben, der sich in den Schranken.

seiner eigenen, ihm eigeiitümlicheu Sphäre hält, zu befehden.

Ja es ist keine Uebertreibung., zu behaupten, der
wahre Freidenker steht einein toleranten Gläubigen näher
als einem unduldsameu Fanatiker des Unglaubens, und
feine Aufgabe kann er nicht darin erblicken, Bilderstürmerei

materieller odcr ideeller Art zu betreiben, fondern
der sreieu Entwickliingsmöglichkeit der Gesamtheit,
unbeschadet der religiöseu Ueberzeugungen des Einzelnen, so-

weir sie sich nur dcm Rahmen eiuer vernünftigen staatlichen

und sozialeu Ordunng einpassen, zum Durchbruch zu
verhelfen. Dieses Ziel aber scheint mau am besten
dadurch zu verwirklichen, indem man eben den religiösen
Gedanken ganz dcm, lcidcr oft so trübe fließenden Strom
des Alltags und seiner Jnteressenpolitik fernzuhalten uud
ihm damit seiue Lauterkeit zu bewahren sticht; also —
nm auch mit einem Schlagwort zu kommen — indem man
die religiöse Ueberzeugung zur Privatsache erklärt.

rouraes uns Sie Herste.
Dies zeitgemäße Thema beleuchtet folgendes Prtokoll

dcr Sitzung dcr Aerztckammcr von Oberbaycrn, datiert:
München, den 10. November 1913.

Antrag des ärztlichen Bczirksvercins München:

„Tie Acrztckammcr wird ersucht, die Kgl. Regierung
zu bitten, der Lourdcspropaganda die im hygienischen und
volkswirtschaftlichen Interesse gebotene Aufmerksamkeit zu
schenken."

Der Antrag wird angenommen.
Dr. 11hl führt in Kürze dic Gründe aus, welche zu der

Einbringung des Antrages Veranlassung geben; dieselben sind
von dcr Lonrdeskommission dcs ärztlichen Bezirksvcreins München

in nachstehenden Sätzen zusammengefaßt:
Dcr französische Wallfahrtsort Lonrdcs hat im lctztcn

Jahrzehnt cinen bedeutcndcn Aufschwung genommen, besonders

hat die allgemeine Anerkennung des Gnadenortes seit
dcm Jahre 1908 deutsche Wallfahrer veranlaßt, dort die
Wiederherstellung ihrcr Gesundheit zn suchen. Im Gegensatz zu
anderen Wallfahrtsorten hat die Lonrdcsagitation sich auf rcin
medizinisches Gcbict bcgcbcn.' Dic Heilungen, die dort erfolgen

sollen, die von einem seit dem Iahrc 1802 dort cingerich-
tctcn ärztlichen Konstatierungsburcau bestätigt und veröffentlicht

Ivcrdcn, verlangen einc Stellungnahme dcr deutschen
Aerzte. Es ist cin direktes Standesintcrsse, das hicr vorliegt.
Ausdrücklich wird in den Hcilungsberichten die Unzulänglichkeit

dcr medizinischen Wissenschaft den unbegrenzten
Heilwirkungen der überirdischen Lonrdcsfaktoren gegenübergestellt.
Ausdrücklich werden die Acrzte als Zeugen genannt für die
angeblich unerklärlichen Erfolge. Dabei wird die plötzliche
Heilung organischer Erkrankungen, z. B. dcr Schwindsncht und
dcs Krebses von seilen französischer Acrzte attcsticrt nnd die
naheliegende suggestive Heilwirkung, die anch von unscrcr
Scitc nicht geleugnet wcrdcn soll, als bei der Wundcr-
attcsticrung nicht in Betracht kommend bezeichnet.

Diesen Borgängen gegenüber kann cinc Organisation, die
das Anschcn dcs ärztlichen Standes zu vertreten hat, nicht


	Freidenkerschlagworte

