
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 21 (1913)

Heft: 24

Artikel: Gotteserkenntnis durch Haeckel, Tolstoi, Christus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 234 —

Ivohl einen größeren Posten zum Vertriebe kommen lassen,
da jetzt zu Weihnacht und Jahresschluß jeder Gesinnungsfreund

für sich selbst und auch für Bekannte, um eiu kleines

Geschenk zu machen, an die Anschaffung des Kalenders

denken wird. Seine Verbreitung liegt ebenso im
Interesse der Einzelnen, wie im Interesse unserer Sache.

0. 7'.

colltsl. ediMi».-»
Eine Buchbesprechung und Glossen von E. Braucheim (Ziirich).

Der Verfasser dieses obeu zitierten Buches, Karl
Frick, gehört nicht der Gelehrteuzunft an. Unbefriedigt

von der Religion, die ihm die Priester der christlichen

Konfessiouen vermittelten, voller Abscheu gegen
ein Christentum der schönen Phrase, das angesichts des
Nends von Millionen Meuscheu neben dem glänzenden
Ueberfluß der andern sich mit billigen Hinweisen auf die
Vergeltung im Jenseits behilft, warf er sich mit der heißen

Sehusucht uach Erkeuntnis der Wahrheit uud nach
eiuer Gemüt und Geift befriedigendem Lebensanschauung

aus naturwissenschaftliche und philosophische
Studien. Er hatte sich in seinen Erwartungen uicht
getäuscht: iu der monistischen Weltanschauung
eröffneten sich ihm neue ungeahnte Perspektiven iu die
Rätsel des Seins, Werdens und Vergehens. Er aber
begnügte sich micht mit der bloßen Schau und Erkenntnis,
für ihn resultierten aus der höheru Erkeuntnis höhere
sittliche Forderungen für den Meuscheu, uud wie eruft es
dem Verfasser mit dem, was cr über seiue Weltanschau-
uug und Ethik zu fagen hat, ist, geht sozusageu aus jeder
Zeile seines Buches hervor. Vor vielen andern
literarischen Erscheinungen hat dieses also fürs erste das für
sich, das; es eiu ehrliches, ein e r I e b t e s und demnach

ein glaubwürdige s Buch ist. Nud weuu mau
mit dem Verfasser uicht iu alleu Teilen einig geht, so

liest man das Buch doch uicht ohue viel Gewiuu, uicht,
ohue daß man angeregt worden wäre, über die tiefen
Lebensfragen wieder ernstlicher nachzudeukeu. Eiu
weiterer Vorzug ist seine schlichte, vou unnützem rhetorischen

Beiwerk freie Sprache, und da darin ein uach Wahrheit

Suchender offcn uud schön bekennt, auf welchem Wege

er Zu einer ihn seelisch und geistig beglückenden
Lebensanschauung gelangte, mag es geeignet sein, manchen

Leser zum Denken und zum Suchen nach Wahrheit
und Erkenntnis anzuregen und anzuleiteu.

Schon durch eigenes Nachdenken war Frick von, der
Vorstellung eines persönlichen Gottes, der die Welt
gemacht hat und die Schicksale der Meuscheu führt,
abgekommen. Die wissenschaftliche Widerlegung der theolo-
gischeu Gottesvorstellung fand er in Haeckels hylozoisti-
hält, den sogenannten Raum inbegriffen, ist Substanz:
ihr immanent ist die Kraft; die Substanz ist ewig, ohne
Anfang und ohne Ende, uud sie befindet sich iu
unaufhörlicher Bewegung. Allem diese ist nicht chaotisch,
zufällig, sondern iu allen ihren Erscheinungen bemerken, ivir
eiue ganz bestimmte Richtung, d. h. eine Entwicklung
vom Eiusacheu zum Zusammengesetzten, vom Niederen
zum Höhereu, überall eine lückenlose Reihe von
gesetzmäßig verlaufeudeu natürlichen Eutwickluugsvorgäugen,
die sich beispielsweise beim Menschen iu der Verbesseruug,
Verfeinerung uud Veredeluug der Lebeussittcn der gauzeu

Gattung manifestiert. Die Ursache aller Entwickelung,

alles Geschehens, alles Lebens aber ist das aller
Substanz innewohnende Strebeu. Alles bewegt sich,

alles dräugt zu Höherem hin, alles will Vollkommenheit.

Vcrlag von Huber u. Cic., Frauenfeld (Schwciz) INI.

Knd dieses im ganzen Weltall unverkennbare Streben
uach gesetzmäßigem Aufbau und unendlicher Entwicklung
im Siuue der Vervollkommnung, das sich im Menschen
als Sehnsucht. uud Wille zum Guteu uud
W a h r e u äußert, ueuut der Verfasser ^- Gott. Mit
eiuer Menge vou Zitateu aus Haeckel, Feuerbach, Tolstoi
u. a. beweist Frick, wie viele große Denker aller Zeiten

in den Hauptzügeu sich dasselbe Weltbild entworfen,
hatten. Die L i e b e ist nach seiuer Auffassung die große
Macht, die wir in allem Streben, iu aller Entwicklung
wahrnehmen köuucn, uud die sittliche Weiterentwickluug
der Menschheit kann eiuzig dadurch geschehen, daß iu
unsere Handlungen hinein die Liebe — uicht die profaue,
auf einen bestimmten Gegenstand gerichtete, sondern eine
Spur der All-Liebe, die das Atom zu Atom hin bewegt,
die Liebe, die uns als eiueu wirkenden Teil des Ganzeu
empfinden läßt, — als ursächlicher Faktor tritt. Jn diesem

Gedanken fußt uud gipfelt die Ethik von Karl Frick.
Da das Buch das Bekenutuis des Verfassers, auf

welchem Wege er zu seiner Gotteserkeuutnis gelangte,
also eiu Faktum darstellt, an dem uicht zn rütteln ist,
hätte der Rezenseut eigentlich nichts anderes zu tun, als
in kurzem Auszug das Bekenutuis zu wiederholen.

Es geschieht demnach vielmehr aus persönlichem
Interesse sür die zur Sprache gebrachte» Probleme, als aus
kritischer Absicht, wenn ich uoch auf einige Punkte zu
sprechen komme, in denen meine Ansicht von der des
Verfassers, desseu Lebensanschauuug im allgemeinen auch
die meiuige ist, abweicht.

Ich biu uicht einverstanden mit der Verwendung
des Wortes „G o t t" im Siuu vou „Liebe"

oder „Streben". Deuu das, was der uaturwissenschaft-
lich denkende Mcnsch unter „Gott" verstehen kann, ist,
wie sich aus obigem ergibt, etwas so durchaus anderes
als der biblische Gott, der Gott des gottgläubigen Volkes,
der nun einmal ein anthropomorphes, mystisches Weseu

mit lauter sehr menschlichen Eigenschaften ist, daß mau
nichts als Verwirrung schafft, weuu mau zwei so durchaus

verschiedene Begriffe mit dem gleichen Worte
bezeichnet. Ich denke hierbei namentlich an die Unzähligen,

die heute zwischen zwei Weltanschauungen stehen, uach

Wahrheit uud Klarheit verlangen, uud die. uachdem sie

sich vou der alten Gewohnheit, an einen Gott zn glauben,
losgerissen haben, nun vernehmen: „Ei freilich gibt es

einen Gott, die Priester haben ganz recht, nnr intcrpre-
tiereu sie ihn falsch". Die neuen Einsichten in die Rätsel

dcs Lebens sind wahrlich gewaltig genug, daß man für
sie neue Worte präge, gute, eindeutige. Das ist's gerade,
was ich au deu modernen Theologen nicht ertrage, daß sie

„Gott" sagen — wobei sich im Volke von Tausend
Neunhundertneuuundneunzig ihren' persönlichen Gott
vorstellen — und Kraft oder Streben oder All-liebe oder

Urveruunft d e u k e u. Hat das Gemüt das Wort „Gott"
beruhigt, auch weuu ihm der Verstand sagt: es gibt
keinen Gott.? Wenn Häckel das „Glanbensbekenntnis
eines Naturforschers", welches er bei eiuem festlichen
Anlasse vortrug, mit dem Worte schloß „Das walte Gott".
so war das eine Geschmacklosigkeit, die ich

niemand mehr verüble als eben Häckel, auch wenn der
erläuternde Zusatz nachhinkte: „der Geist des Guten, des

Schönen und der Wahrheit". Daß er den Monismus als
das Band zwischen Religion und Wissenschaft bezeichnete,
rechne ich ihm als eincn mit den „Andersdenkenden"
geschlosseneu Kompromiß an, dcr nicht notwendig war.
Warum uicht? Weil es je und je Menschen gebeu wird,
die zu ihrer Erbauung eiueu mystischen Hokuspokus,
Masscnansammluugen in halbduukclu Räumen u. dgl.
uötig habeu, Meuscheu, die uie dazu kommeu werdeu,
eine durchaus unpersönliche Kraft, dcreu Wirken in der
Natur, in der Steriienwelt, im Wurm und im Menschen



— 235 —

sichtbar zu Tage tritt, groß mrd erhaben zu empfunden,
ohue daß sie ihr Kopf und Rumpf und Arme und Beiue
verschaffen,, d. h. ohne aus ihr einen persönlichen Gott,
einen sinnlich vorstellbaren Gott zu bilden. Deshalb ist
eiu Kompromiß, der ja doch bloß ein Kompromiß der
Worte ist, ohne Sinn. Glauben und nicht glauben,
mystische Bedürfnisse haben und nicht, setzt zwei psychisch
vollständig verschieden veranlagte Meuschenarten voraus,
von denen die eine zur totalen Befreiung von mystischen
Bedürfnissen uud Anschauungen gelangen kauu, während

der anderu auch bei bedeutenden geistigen Fähigkeiten

ein Rest mystischen Verlangens bleibt. Das
erklärt auch, wie es möglich ist, daß selbst wissenschaftlich
gebildete Mäuuer kirchlich — religiös sind. Diejenigen
aber, dic sich von der Vorstellung eiues göttlichen Regisseurs

emanzipieren können, sollten jeneu andern auch das
Wort lassen nnd nicht ihre ueue, höhere, feinere Erkeuut-
uis zahllosen Mißverständuisseu uud Halbverständuisseu
aussetzen, indem sie für ihre Begriffe und Auschauuugeu
die Bezeichnungen brauchen, die durch viele Jahrhunderte
für total abweichende oder entgegengesetzte Begriffe uud
Anschauungen galten. Das wäre auch eiu Gebot
d e r E h r l i ch k e i t, weil man mit unzutreffenden Worten

falsche Vorstellungen erweckt. Aus diesen Gründen
halte ich auch den Titel des Buches Frick nicht sür glücklich

gewählt, denn tatsächlich hat der Verfasser nicht einen
Gott erkannt, souderu er hat erkannt, daß es keinen
Gott gibt, daß die Welt sich aus eigener Kraft erhält, daß
wir Menschen dem allgemeinen Getriebe eingeordnet sind
und unser Schicksal nicht von einem göttlichen Willen,
sondern von unserer Beschaffenheit (im weitesten Sinne
des Wortes) abhängt, und daß es deshalb keinen Sinn
hat, ein Gott wohlgefälliges Leben zu führen, das ja
für Hunderttaufende in klösterlicher Untätigkeit besteht,
sondern das wir dem Leben dienen müssen, indem wir
uns zu vervollkommnen suchen, und daß wir das Leben
der Vollkommenheit näherführen,' wenn wir bei unseren
Handlungen in erster Linie das Wohl der Gesamtheit im
Auge behalten, aus „Egoisten" — „Altruisten" werden.
Warum man nun nach diesem einfachen, plausibeln
Gedankengang Rechtsumkehrt macht uud auf sehr verschlungenen

Wegen zurückläuft bis zur Behauptuug: „Ja, es
gibt einen Gott, die Liebe ist Gott, das Streben ist Gott",
ist mir nicht recht verständlich.

Dieses Hin- und Herschieben von Begriffen hat der
Verfasser aber nicht erfunden, er hat es von seinem großen

Vorbild Tolstoi. '

T o l st o i bedient sich in seinen religiös —
Philosophischen Schriften eines höchst umständlichen Stils; von
Wiederholungen wimmelt es, die nicht eben notwendig
sind. Oder vielleicht notwendig, um, was er mißverständlich,

nämlich mit den Worten eines orthodoxen Pastors,
sagt, zu erklären, — um zu erklären, daß das, was er
sagt, etwas gauz anderes bedeute als was es zu bedeuteu
scheint, daß man also nach vielen Mühen und
Mißverständnissen dazu gelange, die Worte des orthodoxen
Pastors und der Bibel nicht mehr zu verstehen, wie sie
Jahrhunderte lang — nicht nur vou deu gewöhnlichsten
Köpfeu — schlechterdings verstanden werden mußten,
sondern nach der Interpretation von Tolstoi. Der Leser
begegnet in Tolstois Schriften einem Gott Vater, der
den Menschen führt, dem Gottessohn Christus, er findet
sehr viele biblische Worte und erfährt an andern Stellen

plötzlich, daß Tolstoi von einem persönlichen Gott
nichts wissen will, daß er unter Gott Vater das schaffende
Prinzip versteht und unter dem Sohne Gottes deu im
Meuscheu wirkenden. Teil des Prinzips, ferner daß ihm
die Existenz einer Person „Christus" eine sehr zweifelhafte

Geschichte ist, daß sein Weltbild das der modernen
Naturwissenschaft ist (die er nicht genug herabsetzen^

kauu), daß er an keine Wuuder, an nichts Uebernatürliches
glaubt, kurz, daß er ein Freidenker ist. Dagegen: „Um
den Weg zur Erfüllung der göttlichen Gesetze zu finden,
muß man beten, d. h. mit Gott in Verkehr treten." Karl
Frick stellt die Gleichung auf: Gebet- ruhige Sammlung.
Meine Ansicht ist aber die: Man soll das Wort Gebet nicht
brauchen, weuu man darunter nicht das versteht, was
jahrhundertelanger Sprachgebrauch damit bezeichnete.
Wer aber mithelfen will, die Menschen von den abenteuerlichen

Vorstelluugeu eines persönlichen Gottes samt StaS
und Dienerschaft, eines dreistöckigen Weltgebäudes und
den: unheilvollen Wahn von der Vergeltung im Jenseits
zu befreien, der muß iu seiueu Worteu klarund
entschieden sein; sonst wird verschwommen, was scharf und
bestimmt war, und der Suchende, Lernende kommt nicht
ganz von seinen alten Vorstellungen weg und nie ganz in
die neue Gedankenwelt hinein.

Jn zweiter Linie halte ich die scharfe Scheidung
zwischen Egoismus und Altruismus in Karl
Fricks Buch für zu dogmatisch. Der Verfasser läßt sich
dadurch zu einer Polemik gegen Häckels Ethik verleiten,
iu der ich dcn sorgfältigen Gedankenaufbau, dcr das Buch
sonst auszeichnet, vermisse. Ich hätte es vermieden, Häckel

au der Ethik, wie sie uns aus deu „Welträtseln"
entgegentritt, anzugreifen. Mir steht uämlich in den
„Welträtseln" viel zu viel; es wird darin über Lebensgebiete
kurz und knapp gesprochen, die sich nicht kurz und kuapp
abtun lassen, so die Ethik. Ich halte die „Welträtsel"
mehr für eine Abrechnung des Verfassers mit sich selber,
für die großzügig hingeworfene Skizze vou der Ausficht
Häckels auf seiu erstaunlich weites Wissens- und
Gedankengebiet, für die Disposition zu einem hochgeistigeu, großeu

Werk, das das Wissen und die Lebensanschauuug
eines gebildeten Monisten enthalten würde, abcr nicht für
das Werk selber. Das Programm für das Werk zu halten,
ist ein Fehler, der wahrfcheinlich Karl Frick untergelaufen

ist.
Frick beanstandet vor allem die Häckelsche Formel

von dem Gleichgewicht zwischen Egoismus und Altruismus
uud sagt: „Auch weuu ich, im Bestreben, das „Gleichgewicht

vou Egoismus und Altruismus" herzustellen,
nur einen Teil meiner Kräfte, nur einen Teil meines
Lebens dem Streben nach der eigenen Wohlfahrt
widmete, könnte ich nicht anders, denn diesen Teil meiner
Kräfte und meines Lebens als vergeudet, als verloren zu
betrachten." Dem muß ich entgegenhalten erstens, daß
dieses „Bestreben" in praxi überhaupt uicht besteht; das
Lebeu dreht sich nicht um philosophische Glaubens- und
Lehrsätze, es fällt niemand ein zu kalkulieren: Jetzt habe
ich so und so viel aus egoistischen Motiven getan, uuu
kommt ein entsprechendes Aequivalent von altruistischen
Handlungen an die Reihe; zweitens: wir alle haben im
eugen Kreise unserer Lebensverhältnisse Aufgaben zu
erfüllen, im Beruf, iu der Familie, im Staat, gegen
Freunde, notleidende, Ueber- und Untergeordnete; tun
wir an uuferer Stelle das Beste, was iu unsern Kräften
liegt, so haben wir altruistisch gehandelt, auch wenu die
uächsten, stchtbareir Erfolge, als innere Befriedigung,
Achtung, Verbesserung der sozialen Stellung, uns persönlich

zu gute kommen, aber mit deu gleichen Handlungen
gleichzeitig egoistisch, weil wir sie in dem Gefühl und in
der Vorfreude, daß sie uns befriedigen werden, taten.
Schließlich behält also das „Gleichgewicht" Recht.

Karl Frick schreibt ferner in seiner Polemik: „Ich
möchte nur wissen, ob Männer wie Giordano Bruno,
Johann Huß und so viele andere, welche für ihre
Ueberzeugung in den Feuertod gingen, in den Augen Ernst
Häckels den Vorwurf verdienen, sie hätten zu wenig
Selbsterhaltungstrieb an den Tag gelegt, oder es nicht
verstanden, das Gleichgewicht von Egoismus und Altruismus



— 236 —

herzustellen." Ich glaube, mau darf ruhig annehmen,
Haeckel wisse Männer vom Range eines Giordano Bruno,
eines Huß richtig einzuschätzen Wollte man aber die
überflüssige Pedanteufrage, ob sie sich aus altruistischen
oder egoistischen Motiven für ihre Lebensanschauuug
geopfert habeu, beantworten, so würde der Bescheid etwa
lauten: Sie kämpften und starben für das, was ihnen
das Höchste, Herrlichste, Liebste war, für ihre Erkenntuis,
ihren Glauben, für das, was sie als Wahrheit
empfandeu. Sie taten cs weder aus Selbstsucht uoch
vorsätzlich für die Allgemeinheit; nicht Motive leiteten sie;

ihre Taten wareu die Flammen, die aus der Glut der
Notwendigkeit cmporschlugen. Giordano Bruno hatte
bestimmt seine Freude drau, wenu seiu Spott mit vernichtender

Wucht auf seiue Widersacher uicderfuhr; Wohl
mochte er dann und wann das Gefühl haben, Großes für
die Menschheit zu tun; aber Altruismus als Motiv —
ueiu; so wenig, als Goethe aus Altruismus den „Faust"
geschrieben hat!

„Das eigene Leben ciner Lieblingsidee opfern, heiße
unverblümt, das Leben einer bloßen Schrulle opfern",
sagt Karl Frick.

Weiter uuten: „Wer aber uicht glauben kann, daß es

alle Zeit Menschen gab, welche für ihre Ueberzeugung
litten und starben, im Bewußtsein, dadurch die höchsten
Güter der Menschheit zu fördern, stellt sich eiu klägliches
Zeuguis aus."

Auch hieriu ist die Unterscheidung von egoistischen
uud altruistischen Motiven durchaus hinfällig, indem

ganz bestimmt der Mensch eine Idee, für die er alles, sogar
das Leben, zu opfern bereit ist, für so groß uud gut uud
wahr hält, daß er die ganze Menschheit davon überzeugen

möchte im Glauben daß ihr damit das größte Heil
widcrsühre. Das mag Karl Frick an sich selber erfahren.
Da wir aber die Dinge an sich nicht erkennen, vor allem
mit uuseru an das Endliche gebundenen Sinnen nie
völlig hinter das Geheimnis des Lebens kommen, so ist
der Sinn des Lebens, den wir ihm geben, auch

der Sinn, den ihm Tolstoi uud den ihm Karl Frick gibt,
uicht etwas Reales, nicht die Wahrhcit an sich, sondern
uicht mehr und nicht weniger, als eine Idee. Sollen
wir sagen — Schrulle? — Aber mau sollte aus der Idee
uicht gleich ein System machen, und man soll nicht einem
System zuliebe sich zu Ausschließlichkeitcu verleiten lassen,
die ja schon uur in der Theorie bestehen, während im
Leben die Kräfte, einander lockend, einander fördernd,
einander bekämpfend, einander befruchteud, hin- und herüberwogen,

so der Trieb des Individuums, sein Lebeu
auszugestalten, der egoistische, uud der andere der das
Verlangen in uus uährt, auch sür andere etwas zu sein
und zu tun, der altruistische. „Nie uoch hängte sich die
Wahrheit an den Arm eines Unbedingten", heißt es

irgendwo bei Nietzsche.

Endlich kann ich mich starker Bedenken nicht erwehren,

wenu Karl Frick seiue sittliche Forderung in der
außersteu Konsequenz der Feindesliebe, in dem Verlangen,

„Wer dir den .Rock uimmt, dem gib auch uoch deu
Mantel (das Hemd)" kulminieren läßt. Wohl weiß ich,
daß es edleren Natureu widerstrebt, Böses mit Bösem zu
vergelten. Ich weiß aber auch, daß dieselben edleren Na-
kureu die Verfechter von Wahrheit sind. „Michael
Kohlhaas" von Heinrich v. Kleist, „Ein Kampf ums Recht"
vou Karl Emil Frauzos, vor allein Rudolf v. Jherings
„Der Kampf ums Recht" sind von tiefer Sittlichkeit
durchdrungene Werke, trotzdem sie von der Forderung der abso-
luteu Feindesliebe abweichen einer Forderung, die bald
zwanzig Jahrhunderte gepredigt uud von niemand schlechter

befolgt wird als von denen, die sie predigen, und von
deneu, die sie hören. Unbestreitbar würde ein von der
großen All-Liebe beherrschtes Zeitalter das goldene Zeit¬

alter, das Zeitalter der sittlichen Vollkommenheit sein, und
dieser Vollkommenheit zuzustreben, sollen wir als eine
unserer tiefsten sittlichen Angelegenheiten ansehen. Allein
das praktische Leben bringt den Einzelnen in so mannigfache

Beziehungen zu seineu Nächsten und Fernsten,
materielle, geistige und sittliche Interessensphären laufen so

vielfach — verschlungen durcheinander, die Menschen sind
so ungeheuer verschieden uach ihren psychischen, sittlichen
und geistigen Kräften, daß wir diesseits des Ideals von
der All-Liebe Ideale aufstellen müssen, weltlichere, meusch-
lichere, ich möchte fast sageu uatürlichere Ideale. Und ich

meine damit in erster Linie die Befreiung der menschlichen
Gesellschaft vom Faustrecht auf alleu Lebeusgebiete», vom
Recht der großen Masse, des großen Besitzes, vom Recht
der Advokatenknisse (im weitesten Sinne des Wortes)
und von andern Macht- und Listhaber». Es entgeht
mir nicht, daß ssarl Frick an diese Dinge auch denkt, wenn
er vom Streben nach Vollkommenheit spricht; grundsätzlich

haben wir die gleichen Perspektiven. — aber ich wage
nicht gar so weit zu schauen wie er, ich rechne etwas
genauer mit dem „Menschenmaterial" und, was deu „Feind"
anbelangt, meine ich: Für sein uud anderer
Recht ei n st e h e n, k ä m p f e n uud i h m gege u
Habsucht, Herrschsucht, Neid, Haß z u in
offenen, ehrlichen Siege verhelfen, sei

ethisch mindestens so wertvoll wie jene Liebe, die
alles erträgt und endlich doch gegen ihre Widersacher die

Hilfe des öffentlichen Rechtes anrufeu muß, weil zur Zeit
uoch zu viel „Bestie" im Menscheu steckt, als daß er sich

(im allgemeinen) durch die Liebe bezwingen ließe.

vie Sin!!»«!.
Von Josef Rohrer (Basel).

(Schluß.)

Sausend fuhr der Alpeuföhu iu die brennenden
Gebälke des Nachbarhauses, wankend gab eiiie Vorlaube
nach, und Gliit, Funkeuwirbel und Trümmer füllten die
Gasse, in den Lüften über dem armen Bergdorf aber
scholl hohnlachendes Peitschengeknall und Sicgesjubel der"
wilden Wiudgeister. —

Er (Adad) überschwemmte das Land Einen
Tag lang tobte, der Sturm, wehte stürmisch, die Wasser
stiegen über das Gebirge (Bibel 7, IS: So daß alle die
hohen Berge überschwemmt wurden). Wie ein Schlachtsturm

fuhren sie aus die Meuscheu los, so daß der Bruder

dcn Brudcr nicht sah, nicht erkannt wurdeu die Menschen

im Himmel. Die Götter sürchteteu die Sturmflut,
sie zogen sich zurück, stiegen empor bis zum Himmel des
Ann. Die Götter wareu wie ein Hund zusammeuge-
duckt an dcr Ringmauer gelagert. Es schrie Jstar wie
eiue Gebärende, es rief die Herrin der Götter, die schöu-

stimmige: „Die Vergangenheit ist zu Erde geworden, wcil
ich vor den Göttern Böses anordnete, zur Vernichtung
meiner Menschen deu Kampf anordnete. Aber jetzt frage
ich: gebäre ich meine Menschen, damit sie wie Fischbrut
das Meer füllen?" Die Götter der Anunnaki weiuteu
niit ihr, die Götter saßen da unter Weinen, geschlossen
warcn ihre Lippen. —

Mitleid, du holdes Himmelskind! wie schön nimmst
du dich in dieser Heideuumgebung aus, aber ruhelos such

ich dich iu der biblischen Fluterzählung und finde dich
nicht. „Schon Eduard Süß, der gefeierte österreichische
Geologe bekeuut, daß in Zügen wie diesen „die einfache
Erzählung des Tisuthros den Stempel ergreifender
Wahrheit trage." — Von einem Mitgefühle Noahs lesen
wir nichts." (Friedrich Delitzsch: Babel und Bibel, 2.

Vortrag 1908, S. 33). —
Sechs Tage und sechs Nächte zieht dahin der Wind.

Die Sturmflut und der Orkan fegt das Land. Als der


	Gotteserkenntnis durch Haeckel, Tolstoi, Christus

