
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 21 (1913)

Heft: 22

Artikel: Die ewige Entwicklung des Weltalls

Autor: Tschirn, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406391

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406391
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 214 —

gekämpft wird, sondern daß nur zu oft die selbstsüchtigen
Zwecke der Sinzeinen mit dem Mantel der großen Ideen
verdeckt werden. Schwaner ist ein Mensch voll von Güte
und Vertrauen; zu ihm kamen in der Zeit der Volksschullehrernot

jährlich hunderte von armen, gehetzten, friedlosen

Menschen, die von ihm beraten sein, die auch materielle
Hilfe haben wollten. Und er gab, wo er nur konnte, er
gab immer wieder, wenn sich auch zeigte, daß es oft
Unwürdige waren, die sich an ihn herangedrängt hatten. Auf
die Dauer muß das bedrückend und entmutigend wirken,
besonders wenn man kein robustes Nervensystem hat. So
kamen über Schwaner Zeiten innerer und äußerer Not,
u. er fürchtete, mit seinem Werk zusammenzubrechen. Doch
in der höchsten Not sand er einen Ausweg, den vor ihm
mancher Großer der Menschheit gefunden hat. — Schwaner

ging in die .Einsamkeit. Weit weg von Berlin in die
Berge seiner Waldeckischen Heimat. Dort, im Glast des
Abendrotes, kam ihm der Entschluß, sich auf dem über
feinem stillen Heimatdorf liegenden Berg anzusiedeln.
Ein schlichtes einfaches Holzhäuschen sieht ihn jetzt alle
Jahre wiederkehren. Einsam geht er durch die Wälder,
mit den schlichten Menschen seiner Erde, init Bauern,
Ackerern, Händlern, Förstern verkehrend und ihnen seine
Gedanken in das upländische Platt auslegend. Solch ein
Bauer, ein Heller Kops, hat mal von ihm gesagt: „Das
stimmt, er ist ja Wohl ein Heide. Aber ich wünschte, daß
alle Pastoren solche Heiden wären." Kein anderes Wort
könnte ihn besser zeichnen.

Schwaner ist, wenn er so mitunter von den Menschen
geht, kein müder Weltflüchtling. Im Gegenteil, seine
Art ist Kampf. Aber er weiß, daß Leib und Seele am
besten in der Natur und Stille zu sich selbst kommen.
Und er kämpft für das ganze deutsche Volk. Jeden, der
„strebend sich bemüht", das schwere Tor der Wahrheit, das
zu Reinheit und Licht führt, zu öffnen, grüßt er als einen
Mitstreiter. Wollen nun diese Wahrheitssucher nicht auch

ihm, über allerlei trennendes hinweg, die Hand reichen?
Das ist Wilhelm Schwaners reinste Freude, wenn ihm
Grüsse kommen van dort, wo kein Rang und Stand, kein
Orden und Titel herrscht, aus dem Reich des freien
Geistes.

Von G. Tschirn (Breslau).

Schon Juli v. Is. veröffentlichte ich eine Vortrags-
Skizze über die Frage, ob es eine Entwicklung des ganzen

Weltalls geben könne. Ich war zu derselben angeregt
worden durch die Bitte des Sprechers einer Freimaurer-
Loge, der den Inhalt der betr. von ihm gehörten Sonn-
tags-Erbauungsrede gern haben und verwerten wollte.
Nach der Veröffentlichung im „Freidenker" hat
Gesinnungsfreund Hildebrand-Solingen einen kritischen Ge-

gen-Artikel geschrieben. Meine kurzen Ausführungen
haben auch sonst unerwarteterweise noch verschiedentliche
Gegenstimmen geweckt, bis in die klerikale Presse hinein.
Mir lag eine Rückäußerung schon lange im Sinn; doch
kam ich nicht zu ihrer Niederschrift. Allerdings ist- die
Frage auch in bloßen Aufsätzen schwer zu erörtern; sie
kann dabei gleichsam nur strichweise beleuchtet werden.

Hildebrand meint, wir müßten zunächst auf den Versuch

verzichten, unser Selbstbewußtsein an Ewigkeits-
Werte zu knüpfen; wir könnten unsere Willensrichtung
nicht nach einer Weltalls-Richtung, fondern nur nach
unserem eigenen Selbst, nach unserer eigenen inneren
Organisation orientieren. Wir sind noch nicht in der Lage,
uns erfolgreich Welträtsel-Lösungs-Aufgaben zu stellen;
vielleicht wird die menschliche Gattung dazu später
einmal reif werden. Wir haben nur durch die Natur oder
allwirksame Schöpferkraft den Trieb einmal in uns,

das Leben „aufwärts" zu höherer Vollkommenheit hin
zu führen, und diese Tatsache genügt, ohne daß wir
Illusionen und phantastische Kombinationen dazu brauchen,
die den faktischen Aufwärtstrieb vielleicht nur verwirren.
„Du sollst keine andern Göttern haben neben d i r!"
formuliert Hildebrand selbst seinen theoretischen Ausgangsund

Richtungs-Standpunkt.
Da unser Gesinnungsfreund die Hoffnung auf künftige

Welträtsellösungen nicht aufgegeben hat, da er auch
den Drang kennt und ausspricht: „lieber auf das Leben
ganz zu verzichten, als zu vegetieren und zu resignieren"
— so nehme ich an, daß er mit obigem Standpunkt nur
als augenblicklichem, dürftigem Notbehelf sich begnügt,
aber den elementaren Erkenntnistrieb, die unbezwingliche
Sehnsucht nach einer festeren Basis unserer Lebens-
Orientierung in sich selber leise revoltieren fühlt. Denn
jener Standpunkt, das Lebensrichtungsprinzip nur aus
dem eigenen Selbst zu schöpfen, hängt in der Luft. Mit
feinen wissensdurstigen Fragen will ja das kleine Ich
gerade über sich selbst hinauskommen, den zuverlässigen
Zusammenhang seines zufälligen .Einzelseins mit dem großen

Ganzen ergreifen, um sich in dies Ganze mit hinein
zu verschlingen, damit es einen dauernden, festen Halt
gewinnt. Hinter mir gähnt die ewige Nacht des Nichtseins

meiner Person; aus mir selbst weiß ich nicht,
warum und wie ich entstanden bin, woher ich komme; ich

weiß nur, daß ich einstens nicht war. Mein Bewußtsein,
bis vor einigen Jahrzehnten überhaupt nicht dagewesen

zu sein, legt mir nahe, was die Erfahrung an allen Wesen

um mich bestätigt: daß ich in einigen Jahrzehnten
wiederum nicht da sein werde. Wie hinter mir, so gähnt
vor mir die Abgrundsnacht des Nichtseins meiner Person.
Millionen freilich schöpfen aus ihrem Selbst den Glauben,
daß sie ewig weiter leben werden, vielleicht auch schon

früher gelebt haben. Wenn ich nun auch alles Glauben
und Denken der Anderen von mir fern halte, ohne
daraus für meinen Standpunkt irgendwelche Zweifels-Bedenken

gelten zu lassen, wenn ich sage, ich richte mich nur
nach meinem eigenen Selbst, schön, dann weiß ich: hinter
mir, vor mir liegt das Dunkel meines persönlichen Nichtseins!

Aber was ist dann mein kurzes Sein? Wozu ist
es? Warum all der Schmerz und die Lust? Trägt
es auch nur rein in sich selber die Richtung „Aufwärts"?
Hat es nicht einen Auf- und Niedergang? nach der
aufstrebenden Tendenz die Müdigkeit des Alters, die
Neigung zum Sterben, zur Selbstauflösung? Bin ich selbst
mir etwa kein „Welträtsel,"?' „Sich selbst hat niemand
ausgelernt." Meine Lebensstimmungen und -Triebe
wechseln von der Kindheit bis zum Greisenalter. Deshalb

macht es doch tiefen Eindruck, wenn Millionen anderer

Menschen den Aufstieg des Lebens leugnen, daß sie sich

deshalb teils in eine andere Welt retten, teils zum Nichtsein

des Nirvana streben, daß sie als pessimistische
Philosophen dem Leben und der Welt das prinzipielle Todesurteil

sprechen usw. Kann man sich aus dem Sumpfe des

Versinkens retten, indem man sich bloß selbst mit eigener
Hand am eigenen Schöpfe zieht? Was heißt dann
überhaupt noch „aufwärts"? Ist das nur mein subjektiver
Begriff ohne Allgemeingültigkeit?

Nein; einen „Gott" neben dem eigenen Selbst,
einen größeren Zusammenhang über das kleine Ich hinaus

braucht jeder, der nicht glatt in den Abgrund der
Sinnlosigkeit stürzen will, nämlich: die Menschheit. Auch
Hildebrand denkt bei seinem Satze: „Du sollst keine anderen
Götter haben neben dir!" sicherlich in einer nur nicht klar
auseinander gehaltenen Weise neben dem zufälligen
Einzel-Selbst an das allgemeine menschheitliche Ich, das
jeder Persönlichkeit zukommt, das sich in jedem Individuum

individuell widerspiegelt, aber doch auch das gemeinsame

Wesen aller geistigen Individualitäten vorstellt.



— 215 —

Als bloß individuelles Einzelwesen kann kein Mensch auch

nur in der eigenen Vorstellung .wahrhaft existieren; er
stammt nicht von sich selber ab; er knüpft die Entstehung
seines eigenen Geistbewußtseins an Eindrücke und Lehren
von Anderen, Eltern, Freunden, Lehrern,. Denkern und
Dichtern nsw., von denen sein Sprechen und Denken, sein
Selbst erweckt und genährt worden ist, wie er durch
vielfältige Erinnerungen weiß. Die Existenz meines Ichs
hängt unmittelbar mit der Existenz anderer Ichs zusammen.

Und dieser feste Zusammenhang der gleichartigen
Menschenwesen füllt auch deu dunklen Abgrund vor und
nach meinem persönlichen Dasein insofern aus, als er mir
in der früheren Menschheit den Keimesgrund meiner noch
nicht vorhandenen Persönlichkeit und in der künftigen
Menschheit das Fortwirken meines erstorbenen Lebens
zum Bewußtsein bringt. Erst in diesem Zusammenhange
des Menschen mit der Menschheit kann wohl von dem Auf-
Wärts-Trieb in unserer Lebensrichtung gesprochen werden,
aber kaum im einzelnen Menschenselbst, das nur ganz
für sich allein Geltung hätte.

Wie gesagt, glaube ich, daß Hildebrand in diesem
Gedankengange mit mir ziemlich einig sein wird. Diesen

einen Schritt aus dem, bloßen eigenen Selbst heraus
zu den anderen Menschen hin, die Anknüpfung des
Einzellebens an den höheren Wert des Gattungslebens dürfte
er Wohl mit machen, um das Ich aus dem Abgrunde des

Nichts zu erheben und zu erretten. Auch all die
Philosophen, die von der Selbsterkenntnis, von der Kritik und
Untersuchung des eigenen Bewußtseins, von der Tatsache
des Ich ausgehen, stellen ihre philosophischen Ergebnisse
ja nicht bloß als für ihre einzelne Person gültig hin,
sondern als selbstverständlich allgemeingültig sür alle denkenden

Wesen. Und doch, wenn diese innere Gleichartigkeit
der denkenden Menschen nur einfach vorausgesetzt, nicht
als reale innere Wesens-Gemeinschaft philosophisch klar
dargetan und begründet wird, dann liegt schon hier ein
blinder „metaphysischer Glaube" vor, um Hildebrands
Ausdruck zu gebrauchen. Dieser Glaube wuchert ganz
naiv in größter Ueppigkeit mit den dicksten Selbstwidersprüchen.

Die übliche Erkenntniskritik eines Philosophen
kann doch unmittelbar nur Tatsachen des eigenen
Bewußtseins feststellen. Wie das Bewußtsein des Anderen
ist, davon weiß niemand etwas unmittelbar, wenn er nach
der bisherigen individuell-persönlichen Forschungsmethode
Inhalt, Umsang, Wesen und Grenzen „seiner" Erkenntnis

klarstellt. Trotzdem nimmt auch ein Kant einfach
die Tatfachen „seine r" Erkenntnis als allgemeine
Ergebnisse „der" Erkenntnis schlechthin, als gemeinsamen
Bestand für viele, für alle „intelligiblen Wesen", obwohl
er sogar die Begriffe „Vielheit, Allheit" etc. nur als
subjektive innere Denkformen (Kategorien) betrachtet, sodaß
er gar keine äußere reale Vielheit geistiger Wesen statuieren

kann. Die Vielheit oder Gesamtheit denkender
Geister existiert darnach ja selber nur in seiner Vorstellung.
Zu einem objektiven Reich des Geistes und der Wissenschaft

gibt es hierbei überhaupt keinen Weg. Mit fest
zugeschlossenen Augen wird trotz aller Widersprüche dies
Gemeinschaftsreich der menschlichen Vernunft nur eben

doch angenommen, weil sonst ja auch jedes gemeinsame
Philosophieren von vornherein zwecklos und unmöglich
wäre. Das urwüchsig soziale Wesen des Menschengeistes,

an dem jedes individuelle Bewußtsein unmittelbar,

naturgegeben seinen Anteil hat, von dem es nur
ein Stück ist, hat bisher in der Philosophie noch nicht die
helle, klare, aller Erkenntnismöglichkeit zu Grunde
liegende Anerkennung gefunden; darum mußte es immer
unbewußt vorausgefetzt werden, ob es auch zum System
im gröbsten Widerspruche stand. Man denke etwa an
Kants antisociale absolute Willensfreiheit
des unsterblichen Individuums. Die ganze Sprache,

Ausdrucksweise, Denkart und Begriffswelt der Philosophie

basiert noch viel zu fehr auf dem rein individualistischen

Denken, daß nicht nur der denkende Einzelgeist,
sondern auch der gedachte Einzelbegriff immer als zu
scharf abgesondert, nur für sich feiend dasteht. Darin
liegen auch hauptsächlich die sogenannten

„W e l t r ä t s e l" b e g r ü n d e t. Es sind wesentlich

künstlich geschaffene Klüfte der Begriffsbildung. Im
hier gegebenen Zusammenhang sei noch — wie schon
auf Kants Kategorien-Tafel, so — auf Kants
Nachfolger Fichte verwiesen, der in seiner Wissenschaftslehre
als ersten und obersten, absolut unbedingten Grundsatz
den der Identität aufstellte: A ^ A! und als besondere
Form desselben: Ich ^ Ich! — Wie in allkr Welt soll
gerade bei der absoluten Geltung dieses Satzes die
Denkmöglichkeit bestehen: Ich ^- Du!' Du ^ Ich? Und
doch liegt ja das ganze soziale Wesen des Ich darin, daß
es unmittelbaren Anteil am Wesen des Anderen hat. Der
Satz: Ich — Ich! kann nur bedingt gelten; das Ich
ist sich faktisch auch gar nicht vom Entstehen bis
Vergehen absolut gleich, sondern im Wandel begriffen.
Und das sich gleich bleibende „Ich", die Identität, kann
nicht, darf nicht von dem wandelbaren „Ich" wie etwas
Besonderes abgetrennt werden. Die identische Einheit und die
vielfältige Veränderung machen nur zusammen erst das
„Ich" aus. Auch schon für das Werden und Dasein der
Persönlichkeit gilt der Jdentitätsfatz: IS ^ Ich! nicht
absolut. Denn ich bin z. T. identisch mit meinen
Eltern, ein Stück von ihnen. Ich bin als sprechendes,
denkendes Wesen ein Stück meiner Volksgenieinschaft.
Ich bloß als Ich hätte keine Sprache; diefe ist ein
Gemeinschaftsprodukt, wie dann die ganze Geistesbildung.
Ich — Ich, absolut hingestellt, ist Unsinn, endet ins
Nichts. '

Ich wollte daran beispielsweise dartun, wie man die
Grundlagen des Philosophierens neu prüfen und schaffen
muß, um an die großen Denkprobleme selbständig
heranzukommen. Man hat bisher die soziale Wesensgemeinschaft

des Menschengeistes nur blindlings widerspruchsvoll
als „metaphysischen Glauben" hingenommen. Und

diese Wesensgemeinschaft erhellt doch klar bei einer
Richtigstellung der Begriffe bis in die Mathematik hinein,
bis in die Elementarbegriffe der Einheit und der Vielheit
daß das Eine feiner Natur nach Anteil am Vielen haben
muß und umgekehrt; daß darnach überhaupt alle Begriffe
ihres absolutem Charakters entkleidet werden müssen

und in unserem Denken nur relativ gelten dürsen.
Wenn dann aus den untersten Grundlagen der

philosophischen Sprache und Erkenntnis die helle Brücke und
das elementare Verbindungsband von Ich zu Ich
auftaucht, die urwüchsig-naturgegebene soziale Gemeinschaft:
der Individuen, dann wird damit auch philosophisch-prinzipiell

die weiterhin ebenso denknotwendige Brücke vom
Ich zur ganzen Welt neu geschlagen, das innerlichst-soziale
Band des Menschen zur Natur geschlungen, daß er als ein
Stück seines Geschlechts auch ein Stück des Universums
ist und sein kann, womit das ganze Menschheitsleben
seinerseits aus dem Abgrund der Sinnlosigkeit steigt. Denn
was nützte es, das Ich in die höhere Menschheit zu retten,
wenn diese Menschheit selber keinen höheren Zusammenhang

über sich hat, sondern in den Abgrund der Sinnlosigkeit
stürzt, weil ja auch das ganze Erdenleben einmal

aufhört, so gut wie mein kleines Ich. Dies läßt
sich hier nur andeutungsweise betonen, weil die
selbständige Neugestaltung des Philosophierens eben ein
ganzes System der Weltenträtselung bedeutet. Aber ein
besonderes Moment des jüngsten neuzeitlichen Denkens
gibt der Vorstellung vom Zusammenschluß des Menschen
mit der Natur ohne weiteres für jedermann ein gewaltiges

Fundament, auf dem ein Kant und Fichte noch



— 216 —

nicht stehen konnten: die Entwickelungslehre,
die das menschliche Geistesleben ohne Zweifel als etwas
allmählich Entstehendes aus dem niederen organischen
Naturleben herleitet. Und wie diese dabei praktisch die
künstlichen Trennungen, Grenzen und Klüfte zwischen den
Arten der Wesen, zwischen Lebendigem und Unbelebtem
mehr uild mehr beseitigt, so ergibt sich ganz ähnlich auch
die Neugestaltung der feststehenden Begriffe, daß diese
relativ, „fließend" werden, dient auch die prinzipielle

Erweichung der nersteinten Wort-Ueberlieferungen
dazu, die innere Verwandtschaft und Uebergangs-Möglich-
keit zwischen Geistesleben u. Naturleben hervorleuchten zu
lassen, daß e i u Gesetz, e i n Grundwesen beides durchzieht

uild durchdringt. Gegenüber der allzu individualistischen

Erkenntnistheorie, die rein vom Ich ausgeht,
bemerkten wir, daß das Ich „a priori" in gewisser
Beziehung gleich Du, gleich dem Andern ist, nicht schlechthin

nur für sich, nicht absolut Eines, sondern zugleich
ein Vieles. Damit ösfnet sich der abgeschlosseile individuelle

Menschengeist, um die gauze Außenwelt voll in
sich hinein strömen zu lassen uiid um selbst iii diese
hinüberzuströmen. Aber noch mehr! Wie im tiefsten Wesen
gleichartig zeigt sich damit das denkende „Ich", das eine
Vielheit zu individueller Einheit zusammenfaßt, dem
Universum der Natur, welches so recht im höchsten Sinne die
Einheit des unendlich Vielen, cben „Das All" ist! Das
gilt im tiefen neuverstandenen Sinne nicht äußerlich,
wie ein Rahmen die Fülle des Stoffes zusammenfaßt,

sodaß Einheits- und Vielheitsbegriff von
einander getrennt erscheinen, sondern lebendig - geistig -

innerlich, daß die Welt schlechtweg zugleich Einheit

uud Vielheit ist, eine individuelle und soziale
Wesenheit, eines ins andere. Diese qualitative Gleickiar-tig-
keit vom Ich zum Weltall, die tiefer geht, als etwa dic
Harmonie der Leibnitzschen Monaden, welche alle das
Universum in sich widerspiegeln, läßt auch die überlieferten
Gegensätze der Begriffsdefinitionen: Kraft uud Stoff,
Ideales und Reales, geistige und materielle Substanz
etc. weit hinter sich: diese sind nicht mehr letzte unerklär-
bare Grund-Begriffe, fondern lösen sich als sekundäre
Begriffe in der überragenden Bedeutung der Viel-Einigkeit,
des Sozial-Jndividualprinzips auf, welches ebenso dem

bewußten, wie dem unbewußteu Sein als Urweseu zu
gründe liegt, mit einer mehr als mathematischen Gewißheit,

denn selbst das Mathematische ruht aus jenem
Prinzip. Wenn man so oft bewußt und unbewußt den

Begriff „Geist" absolut immateriell zuspitzte, ihn als das
Körperlose definierte und schlechthin von der
materiellen Natur abtrennte, dann ist es natürlich von vorn
herein logischer Unsinn, hinterher doch nach einer Gemeinsamkeit

beider absolut entgegengesetzter Begriffe zn fuchen.
Das liegt aber nicht in den getrennten beiden Wesenheiten,

sondern an der eignen verkehrten Willkür-Art des
Denkens.

Die Vertiefung und Verinnerlichung des Viel-Ein-
Heits-Begriffs, die feit Pythagoras' Zahlenlehre und Pla-
tos Jdeenlehre oft genug in der Philosophie klar angedeu-
deutet, aber uie systematisch durchgeführt worden ist, wirft
auch neues Erkenntnislicht auf das Wesen von Zeit und
Raum, Ewigkeit und Unendlichkeit. Die Kantische Philosophie

hat diese Begriffe allzusehr verwirrt, auch bei
Denkern, die prinzipielle Gegner Kants sind. Wie Kant die
Vielheit etc. als bloße Kategorie, Denkform der Vernunft,
i m Menschen erklärte, aber die reale äußere Vielheit
der Menschen ruhig bestehen ließ, wie er desgl. die
Kausalität, das Gesetz von Ursache und Wirkung, als Kategorie
im Menschengeist ansieht, aber eine Wirkung von
außen durch die „Dinge an sich" konstatiert, weshalb
sogar ein Fichte die Kritik der reinen Vernunft eher für
-ein Werk des Zufalls, als das eines denkenden Kopfes

halten wollte, so hat Kant ja auch die Idealität vou Zeit
uud Raum „bewiesen", daß Zeit und Raum nur unsre
inneren Anschauungsformen seien, wonach es also in
Wirklichkeit ein zeitliches Vorher uiid Nachher, ein räumliches
Außerhalb des denkenden Geistes nicht geben könnte.
Konsequent gedacht, sührt Kants Philosophie dazu, wie Jacobl
sagte, daß das Ich nur iii sich selbst, wie eine Auster in
ihrer Schale lebt und nichts außer sich hat. Speziell diese
„Idealität von Zeit und Raum" macht nun auch heute den
philosophischen Denkern noch viel zu schaffen. Gewiß sind
Zeit nnd Raum Anschauungsformen meiner Vernunft,
Ordnungsfaktoren der Betrachtung, welche das ungebunden

Viele im Nacheinander und Nebeneinander mit
einander in Beziehung setzen, gliedern, vergleichen und somit
einander einen. Nur ist die E i n i g u n g d e s Vielen
eben nicht bloß meine g e i st i g e Organisationsanlage,
nicht bloße Idealität, sondern gilt real vor dem Ich,
über dem Ich, neben dem Ich als Weltallsprinzip,
auch in den Begriffen Zeit und Raum; d. h. Zeit und
Raum als Ordnungs-Faktoren, welche das Vielerlei
sondern und zusammenbinden, individualisieren und sociali-
siereii, h a b e n I d e a l i t ä t w i e R e a l i t ä t i n s i ch,

sind ihrerseits auch über diesen Gegensatz hinaus; sie

einen äußerlich-innerlich die tatsächliche Ewigkeit
u ii d U ii e n d l i ch k e i t m i t m e i ne m I ch!

Nach alledem kann der Begriff der Entwickelung
überhaupt erst zu seinem Recht und Werte kommen. Entwickelung

als die Macht, die wir jetzt anerkennen, setzt dach

selbstverständlich voraus, daß Zeit und Raum nicht bloß
ideale Anschauuiigsformen, sondern auch real existierende
Faktoren sind, daß die Ewigkeit und Unendlichkeit außer
mir i n mir wirkt. Darnach tut sich, nicht naturwissenschaftlich,

fondern rein-philosophisch, von allen Weltnebeln
uiid Weltsystemen der unendlichen Vergangenheit wie
Zukunft die innere Verbindung mit meinem Ich, mit
meinem Bewußtsein auf!

Erst nach Ueberwindung der Kantischeii Vorstellungs-
welt, welche die Zeit-Ewigkeit und Raum-Unendlichkeit so

verwirrend einschränkt, z. B. auch deshalb Anfang und
Anfaiigslosigkeit der Welt nebeneinander gelten läßt, kommen

wir dazu, uns an die wahre, reale Unendlichkeit als
vertrauten Begriff zn gewöhnen, ihn verstehend in
uns aufzunehmen. Es ist erstaunlich, wie ungewöhnt uns
der Uneiidlichkcitsbegriff ist und wie widerspruchsvoll er
uoch angewandt wird. Jn gegnerischen, aber auch anderen

Kreisen hat man oft von der „Entropie" des Weltalls
gesprochen, daß zwischen den Weltkörpern gesetzmäßig ein
Ausgleich der Temperatur etc. etc. erfolge und deshalb in
unendlicher Zeit die gauze Welt einmal zur völligen
Erstarrung, zum toten Punkt gelangen müsse. Schon Friedr.
Alb. Lange hat den drastischen Fehlschuß hervorgehoben,
daß man dabei zu der unendlichen Zeitwirkuug
eine, e ii d l i ch e W e I t s e tz e. Jn der unendlichen Welt
kann nur eine unendliche Annäherung an einen gewissen

Gleichföriiiigkeitszustaiid, nie ein Ende der
Wechselwirkung gedacht werden. Aehnlich irrig schreibt Hildebrand

in seinem Artikel, daß die Entwickelung der Welt,
die im vorherrschenden Aufwärtssteigen den jetzigen
Zustand erreicht habe, irgend wann einmal einen ersten
Ansang gehabt haben müsse, da sie uur von einem bestimmten

Ausgangspunkte aus denkbar sei. Aufwärts-Cntwik-
kelimg und rückwärtige Endlosigkeit seien schlechthin
unvereinbare Gegensätze.

Das ist eine seltsame Gedanken-Aufstellung, die an
den unhaltbaren Satz erinnert, daß alles kausale Geschehen

eine „erste Ursache" gehabt haben müsse. Es liegt
darin eine willkürliche Abschneidung des Unendlichkeits-
Begriffes, für die kein Grund angegeben wird und kein
Grund abzusehen ist, so wenig, wie man einen Anfang
der Zeit auf die „erste Sekunde" gründen kann oder einen



— 217 —

Anfang des Rauines auf den „ersten" Meter. Nicht von
„eine m bestimmten" Punkte, sondern von wahrhaft
uuendlich vielen Punkten aus zeigt sich uns die
Höherentwickelung denkbar, zu jedem andern Punkte des
Weltgeschehens hin, da wir nur beliebig die zwei
angenommenen Zustände mit einander vergleichen, in Beziehung

setzen, indem wir den „höheren" aus dem „niederen"
durch Entwickelung herleiten. Und diesen Maßstab des
Höhereil uild Niederen entnehmen wir unserem Leben,
unserer Welt. Vielleicht liegt Hildebrands Irrtum darin,
daß er unbewußt einen absoluten äußeren Maßstab über
die Weltentwickelung angelegt denkt, wozu ein absoluter
äußerlich „bestimmter Anfangspunkt" allerdings nötig
wäre. Die aus dem christlichen Dualismus und
scholastischen Dogmatismus herkommende Philosophie verstrickt
uns noch gar leicht in ihren feinen Begriffsfäden, ohne daß
einer es weiß und dulden will. Man kann uiNvillkürlich
uoch leicht mit „intelligiblen" Jenseits-Augen wie von
außerhalb und oberhalb der Welt auf das Naturgeschehen
blicken uild es nun gleichsam göttlich-absolut bewerten
wollen. Dann steckt man unbewußt vou vorn herein in
unentwirrbaren Irrungen, weil man ja den Zusammenhang
Niit der Weltgesetzmäßigkeit, den natürlich-notwendigen
Erkenutnisstandpuukt von vorn herein preisgegeben hat.
Auch bei der „Entwickelung" müssen wir sorgsam
daraus bedacht sein, sie nicht als absoluten Wert-
maßstab der Welt, sondern als relativen Begriff
zu fassen. Sofern ein Messen und Bewerten in ihm liegt,
messen wir nicht von einem bestimmten Anfangspunkt,
sondern v o n u u s a u s, wie wir die zeitliche und räumliche

Unendlichkeit von nns aus messen. Daher
verknüpfen wir mit dem Entwickelungsbegriff so viel
Persönliches, Hoffendes, Optimistisches. Das ist die subjektive

Färbung, die Gefühls-Ausstattung unseres Lebenstriebes,

den die Natur uns als unsere Form des in
ihr allgemein waltenden Entwicklungsganges gegeben
hat. Wir werden objektiv-gesetzmäßig getrieben und treiben

subjektiv-selbst „vorwärts". Wir werden deshalb bei
Anwendung des Entwicklungsbegriffs nie völlig von der
subjektiven Trieb-Färbung los kommen, werden uns aber
doch bewußt werden können, daß darunter etwas
Objektiv-Gesetzmäßiges, Mathematisch-Notwendiges liegt, sür
das kein Gefühlswert in Betracht kommt.. Der Gedanke
der All-Entwickelung hat etwas, was uns persönlich sreut:
die Welt wird ewig großartiger, vollkommener, schöner!
das reißt uns empor. Aber das ist nur die subjektive
Seite des Entwickelungstriebs in uns selbst. Für uns-
die wir selber die Entwickelung mit Luft als unfern
Lebenstrieb fühlen, wird die Welt wirklich schöner und wert-
voller, wenn sie sich als Ganzes von Ewigkeit zu Ewigkeit
entwickelt. Aber deshalb müssen wir uns hüten, zu denken,

daß die Welt durch ihre Entwickelung auch im
absoluten Sinne vollkommener und wertvoller würdc, gleichsam

vor deiii Auge eines absolut urteilenden jenseitigen
Geistes. Unsere Wert-Maßstäbe gelten i n der Welt, aber
nicht über der Welt. Am besten können wir uns über
die subjektive Bewertung eines Gesetzes erheben, wenn
wir es als mathematisch geltend betrachten. Die eher
nen klaren Gesetze der Zahl, der Winkel, Kreise etc. habe«
ani meisten etwas Unpersönliches, Uninteressiertes an sich,
deren Geltung nichts mit Lust und Schmerz zu tun hat.

Kann man für das Entwickelungsgesetz nun auch
solch eiueu tieferen „unpersönlichen" Charakter statuieren?
Bisher hat die Philosophie noch keine gültige Erklärung
gefunden, was eigentlich Entwickelung sei. Hauptsächlich
war sie daran gehindert, wie immer wiederholt werden
muß, durch ihre dogmatische Begriffs-Erstarrung,
wodurch insbesondere das Prinzip der Einheit, des
Zusammenschlusses, der sozialen Bindung, von dem Prinzip des
Vielen, Manigfaltigen, Individuellen, losgelöst wurde

und darnach nur äußerlich-künstlich mit ihm in Beziehung
kam. Die Einheit war sozusagen der Rahmen, der ein
buntes Vielerlei zusammenfaßte; die Form, die eine
zerfließende Masse gestaltete. Der Einheits- und Vielheitsgedanke

stehen dabei Wohl in ständiger äußerer Berührung,
aber nicht in innerer, lebendiger Wesensbeziehuug,

daß einer nie ohne den andern gedacht werden kann.
Grade diese innere Verbindung des Individuellen und
Sozialen macht aber überall erst das Wesen und Leben
der Begriffe aus, ist die Grundlage für alles Denken und
Sein. Wir bemerkten schon, wie Raum und Zeit als
zusammenfassende und auseinanderhaltende Ordnungsfaktoren

ihre Idealität und Realität erwiesen. Eine ähnliche
Betrachtung könnte man auf den Begriff der Kausalität
anwenden, die nicht bloß Kategorie (nach Kant) oder bloß
gewohnheitsmäßige Verkoppelung zweier Erscheinungen
in unserer Vorstellung ist (nach D. Hume), sondern ebenso
als realer Zusammenhang die Dinge verbiirdet. Daß die
absolute Einheits-Jdentität des Ich unhaltbar ist, sahen
wir an Kants und Uchtes Prinzipien; das Ich ist seinem
Wesen nach eine Einheit, die unmittelbar am Andern,
am Vielen Anteil hat. Eben dasselbe kommt der „Idee"
Platos zu, der „Zahl" und Ordnung des Pythagoras.

Maß, Gesetz und Begriff sind an sich selber nur
möglich als Einheiten, welche das Mannigfaltige durch-
walteu. Die ganze Begriffsbildung selber ist ein
Zusammenfassen und Absondern, Einen und Teilen,
Sozialisieren und Individualisieren. Kurz, alles Denken
und Sein hat zum Grundwesen: Die Viel-Einigkeit.

Als eiiie Form dieser All-Grundwesenheit zeigt sich

uns nun auch: die Entwickelung. Entwickelung verbindet

innerlich die zeitlich auseinander liegenden verschiedenen

Welten, die Welt von heut mit der vor einer Million,
vor einer Billion Jahren. Sie hat nicht nur Idealität
an sich, indem wir sie als Maßstab mit den Urteilen

„höher" nnd „niedriger" anwenden, sie ist auch Realität,
indem sie objektiv den vollen lebendigen Zusammenhang

der zeitlich auseinander liegenden Welt-Zustände zu
der i n n e r l i ch -e i n e n Welt begründet. Welt-Epochen,

die nicht durch Entwickelung mit einander in lebendiger

Verbindung stehen, würden eine zerrissene, sinn-
und zusammenhangslose Welt geben. Eine Lücke
uud Durchbrechung des Entwickelungsgesetzes

wäre eine ähnliche Zerstörung
der Weltordnung wie eine Lücke und
Durchbrechung des Kausalitätsgesetzes.
Wie die wesenhaste Verbindung des Einen mit dem Vielen,

der Identität mit der Wandelbarkeit, des Individuellen

mit dem Sozialen das wahre „Ich" bedingen, so

zeigt die Entwickelung uns die ganze Welt im wechselvollen
Auf und Nieder durch Entstehen u. Vergehen als eine
unendlich im Wandel begriffene und dennoch

identische, als st e t s andere, neue und doch

die alte, gleiche, zeigt unendliche Veränderlichkeit
bei innerlicher Stetigkeit; dasistdasuntersteWe-
sen der Entwickelung, ihr mathenmtisch -
gesetzmäßiger Grundcharakter, der jenseits aller persönlichen
Empfindnngs-Maßstäbe liegt, jenseits von Optimismus
und Pessimismus, der aber selber schon den Quell des

Persönlichen in sich birgt, da die aus unendlich vielen,
verschiedenen Moment-Welten erwachsende eine
Ewigkeits-Welt die unterste und größte Offenbarung des so-

zial-individualistischen Prinzips ist. Die mathematisch-
abstrakte Weltaufgabe: das unendlich Viele unendlich zu
einen, bedeutet innerhalb von Zahl und- Zeit und Raum
und Kausalität und unserer ganzen konkreten Begriffswelt:

„immer mehr" Vielheit zu „immer mehr" Einheit

zu bringen. Der Steigerungsbegriff: immer mehr
Vielheit und Einheit, immer größere, höhere Vieleinigkeit

veranschaulicht uns das N!e-fertig-werden der Auf-



— 21« —

gäbe, das Unendliche der ewig fortwirkenden
Wechselbeziehung und dabei das Relative des Werturteils
und, daß das Gleichgewicht zwischen dem immer
mehr Einen und Vielen doch ewig dasselbe bleibt,
daß der immer höhere Vielheitswert durchaus dem
kompensierenden immer höheren Einheitswert entspricht und
nicht die Rede ist. Ob ich in der Arithmetik eine Zahl
von einer absoluten Wertsteigerung des Weltalls dabei
sich in 2 Hälften, 10 Zehntel, 1000 Tausendstel gliedern
sehe, das ändert an ihrem Werte nichts. Aber die
Gliederung macht sie mir reicher, verinnerlichter, lebendiger.

So veranschaulicht sich uns, wie die Welt
mathematisch gleichwertig bleiben uud doch ein immer größeres
System mit reicherem Innenleben werden kann, wie sie

sich ewig immer mehr vergeistigt, ohne ihren
Grund-Bestand zu ändern. Der Steigerungsbegrisf
veranschaulicht eben auch wieder nur die Vorstellung, wie
ein im Grunde sich gleich Bleibendes, Einheitliches,
Identisches doch fortwährend etwas Neues, Anderes, „Höheres"

wird. Jeder Begriff ist ja nur eine individuelle Neu-
Beschreibung des immer gleichen UrPrinzips der Viel-
Einigkeit, wie jegliches Dasein eine individuelle Form
eben desselben ist.

Hierbei scheint mir die Gelegenheit günstig, nebenbei
ein Wort über das Wesen des philosophischen Definierens
und Erklärens im allgemeinen zu fagen. Die Erklärung
eines Begriffes kann nicht darin bestehen, daß ich einen
unbekannten Begriss durch bekannte absolut ersetze und
erschöpfe. Wer auf diese Art Welträtsel lösen will,
setzt fchon wieder von vorn herein falsch voraus, als ob

es absolut gleichartige, identische Begriffe gäbe. So wie
aber der Begriff an sich selber nur eine relative Einheit
des Mannigfaltigen ist, kann er auch nur in relativer
Einheit mit anderen stehen. Auch er hat den Charakter
des Individuellen, das ans Soziale gebunden ist, aber
als Individuelles nicht restlos mit Anderem vertauscht
werden kann. Erklären bedeutet also auch nur etwas
Relatives: „Immer klarer" inachen qhne absolutes
Fertigwerden; bedeutet ein: Malen, Schildern, Vergleichen, in
Beziehung setzen; wie ja auch das Gewisseste, die
Selbsterkenntnis, nie erschöpft und fertig, fondern nur „immer
tiefer", fester, klarer, gewisser wird. So ist auch
Weltenträtselung und Begriffserklärung nicht ein völliges,
fertiges Ausschöpfen von Begriff zu Begriff, sondern ein
relatives und doch reales Verknüpfen, Vereinen der
Vorstellungen, wachfend ohne Ende, ohne Grenzen, ahne
Klüfte des absoluten Nicht-Wissens und Unerklärlichen. V

Wie ich mich selbst erkenne, ohne mich „aus"zukennen,
so im Innersten wahr erkenne ich die Welt, ohne sie „ans"-
zukennen. Denn auch ich bin ja ein Unendliches, bin
das Viel-Eine.

So also gebe ich auch die „Erklärung" des
Entwickelungsbegriffs, daß er die unendliche Wechselbeziehung
bedeutet: „immer mehr" Vielheit zu „immer mehr" Einheit

zu bringen, immer mehr zu individualisieren und zu
sozialisieren, immer miehr auseinander und zusammen zu
führen zu höherem, komplizierterem, geistigerem
System der 'stets eigenartigeren, selbständigeren
Einzelglieder. Das ist die mathematisch einfache und
doch so kunstvolle „Zielstrebigkeit" der ganzen Welt,
in der alles seinen ewigen Zusammenhang sin-
det. Ich glaube: ' darauf, daß der Menfch uud
die Menschheit fortschreitend die höhere Persönlichkeit
Hand in Hand- mit der höheren Gemeinschaft, hervorbringt,

brauche ich hier nur kurz hinzuweisen. — Höhere
Individualisierung bei innerlicherer Gemeinschaftsart
charakterisiert das organische Leben gegenüber der
unorganischen Natur, charakterisiert, das System, gegliederter
Weiten vor der chaotischen Nebelmasse.. Die
Entwickelungstendenz, sich immer mehr individuell auseinander

zu entfalten und sozial zusammen zn verschlingen, ist in
der „geistigen", wie organischen, wic anorganischen Welt
vorhanden; nur graduell verschieden, aber als dic nämliche
Grundtendenz. Die Lücken der bisherigen Natur-Erkenntnis

sind eben Lücken, aber keine Widersprüche gegen
die ewigeinheitliche Entwickelung vom Chaos zum Menschen,

von Weltsystem zn Weltsystem. Widersprüche
dagegen kommen nur aus unzulänglicher Begriffsbildung.
Vielmehr ist nach allein Dargelegten die Anwendung dcs
Entwickelnngs-Begriffs aufs ganze Weltall nicht bloß eiu
„Glaube", welcher der Vernunft nicht widerspricht,
sondern eine nmthematisch zwingende Denknotwendigkeit.
Es hält nur sehr schwer, — da die überlieferten Begriffe
tief im Unbewußten einmal ihren gewohnheitsmäßigen
Vorstellungs- und Gefühlswert haben, — diese unterste
„Umwertung aller Werte," diese unterste „Kritik aller
Erkenntnis" praktisch durchzufilhren. Ich weiß das aus
Erfahrung nur zu gut. Obwohl ich feit über einem
Vierteljahrhundert persönlich den klaren Standpunkt der
Begriffs-Neugestaltung, der Welterkenntnis und
„Weltenträtselung" gefunden zu haben glaube und ihn immer
fester und klarer werden sehe, fühle ich immer noch das schwere

Ringen gegen die feinen Verstrickungen der überkommenen

„absoluten" Wertbegriffe, die wohl nur langsam
in Generatiouen, aus der Gedankenwelt entschwinden
werden. Auch der freieste Denker kann vielfach van
Einflüssen seines Bildungsganges, von den Autoritäten
herrschender Begriffe uud „Systeme „dogmatisch" bedingt uud
tief verstrickt fein. .Man braucht nur att Nietzsche zu denken.

Uiid die herrschende. Philosophie, die aus dem
Christentum hervorgegangen ist, trägt den Agnostizismus,

das Nicht-Wissen vom tiefsten Wesen der
Welt, einmal in sich. Deswegen hat diese Meinung
sogar den Schein des Wissenschaftlich-Vornehmen und
sieht auf die „naive" Erkenntniszuversicht des „Laien"-
Verstandes voll Gelehrsamkeitsbewußtsein herab. Die
fundamentalen Naivetäten der schwer gelehrten
Begriffsphilosophie und des gepriesenen bisherigen Kritizismus
werden dabei mit dem Mantel der Autoritätsliebe
zugedeckt.

Ich meine damit beileibe nicht etwa Freund
Hildebrand, als ob ich ihn persönlich treffen möchte; nein, ich
ziele damit auf die gesamte herrschende Art zu
philosophieren. Ich ziele, ich arger Sünder und Ketzer, auf die
heiligsten Autoritäten der modernen Philosophie, van Kant
bis Schopenhauer und Nietzsche, die alle in jenen naiven
Begriffswidersprüchen gefangen liegen. Ich finde cs
deshalb sogar durchaus erklärlich, daß auch unsere
freidenkerischen Vorkämpfer den Weg zum Baume der Erkenntnis

so vielfach als verboten und verwehrt betrachten, daß
auch sie sich mit Surrogaten der Erkenntnis, statt mit
Ewigkeitswerten begnügen. Ich finde das in den Bil-
dungsverhältnissen so wohlbegründet, daß ich ruhig überzeugt

bin, sie werden ans Jahrzeynre ymmis ihre
Verstrickung gar nicht recht merken und glauben wollen, werden

ihre Abhängigkeit von einseitigen christlich gefärbten
Begriffsdogmen gar nicht zugeben, fondern in der Philosophie

noch weiterhin das Ohnmachtsbekenntnis des
Menschen als seinen vornehmsten Ruhm preisen, bis endlich

einmal „der alte Adam" mit seiner Sündenschwäche
sich kraftvoll umgetauft hat und auferstehe als ueuer
Mensch: Faust!

ernst Kaeesttl.5ebal2 fiir Monknm.
Herr Prof. Dr. Ernst Haeckel veröffentlicht

folgenden Aufruf:
An meine Freunde, Schüler und Anhänger!

Wie mir von mehreren Seiten mitgeteilt wird,
beabsichtigt eine Anzahl meiner Freunde, Schüler und'


	Die ewige Entwicklung des Weltalls

