
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 21 (1913)

Heft: 7

Artikel: Krieg und Friede

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

keine Erlösung. Auch die Griechen haben diesen Standpunkt

nicht überwunden; wohl veredelt, das zeigen ihre
Epen: die Leiden der Helden vor Troja zwingen uus
Bewunderung ab, denn wir sehen ihre sittlichen Kräfte
wachsen und sich veredeln im stummen Dulden. Es
frügt sich nur: ist es recht von einem Gott, soviel Leid
für ein paar glückliche Tage zu erhalten? Aischylos
„Gefesselter Prometheus", der auf Befehl des Zeus au den
Felsen geschmiedet wird, weil er geholfen hat die Titanen
zn unterwerfen, er brachte das Feuer den Menschen, i
lehrte sie Tages- und Jahreseinteilung, hob sie aus der
traumhaften Unwissenheit zu Bewußtsein und Geist,

'

wurde aber dafür von Zens bestraft. Wo ist hier der
Sinn uud die Gerechtigkeit der Religion?

Weiter führt uns Maurenbrecher von den Griechen
zu deu Juden mit ihrem reinen Monotheismus, er läßt
uns die Wirkung des Josefromans erkennen, uns
ahnen, wie aus dem Leid das glücklichere Leben geboren
wird. Trotzdein hört das Ringen uach eiuer bessereu
Formel nicht auf, deun der einzige Gott, den die alten
Israeliten anbeten nnd verehren, hat doch nicht
vermocht, die Not, das Elend und die Bedrückung aus der
Welt zu schaffen; und wir sehen aus diesem Streben nach
einem menschenwürdigeren Dasein den Jenseitsglauben
schon im Judentum Keime fassen, um sich dann im
Christentum ganz auszubreiten. Die Menschen haben
gebetet und gehofft, ein besseres Diesseits zu erlangen,
aber ihre Götter versagten ihnen die Hilfe. Der Jenseitsglaube

der damaligen Zeit wird uns sehr verständlich;
er ist a u s d c m L e i d aus der ewigen Sehnsucht uach
Glück, nach Genießen des Guten für den Einzelnen
geboren. Aber auch dieser Jenseitsglaube konnte dem
denkenden Menschen für- die Dauer uicht genügen, weil er
ihm als ein Versuch erschien, sein Glücksverlangen zu
täuschen durch die Lehre, es sei der Mensch zum Dulden
und Ertragen des Leids geschaffen.

Ferner fagt uus der Verfasser, wie gleichzeitig im
fernen Osten die indische Religion, die sich schon vor unserer
Zeitrechnung zu höherer Form entwickelt hatte, kein
übernatürliches Wesen als Lenker der Lebensschicksale
annimmt, daher auch den Jenseitsglauben verbannt und
das Leid überwnrdet durch tägliche Arbeit der Selbst-
erzichung, Schulung des Willens, der nur das Gute
f ü r alle will, um den Sieg und den heiteren Frieden
„Das Nirwana" zu erlangen.

Glück und Zufriedenheit für alle und Höherentwicklung

der geistigen Fähigkeit jedes einzelnen Menschen,

„Jneinanderströmen von Karl Marx und Friedrich

Nietzsche" ist das Ziel, dem sich Maurenbrechers
Buch gewidmet hat. Möchten sich viele Leser darau
erbauen.

Dem zweiten Band „Das Leben", der im Frühjahr
erscheinen soll, sehen wir mit großer Spannung entgegen,

weil wir hoffen, praktische Wege für die Zukunftsreligion

oder „Lebenskunst" darin zu finden.

Weg una ?r!eüe.
Mit Bezug auf die (vom „Freidenker" in feiner

Festnummer zum Münchener Kongreß gerühmte) Schrift
„Das Menschenschlachthaus" von Wilhelm Lamszus ist
unser Bundesgenosse, der freireligiöse Prediger und
revisionistische Sozialdemokrat Dr. Max Mauren-
brecher im „Freien Wort" (erstes Januarheft 1913) in
einem „Die Demokratie und der Krieg betitelten Artikel
unter Bedenken gegen die antimilitaristische Agitation
dafür eingetreten,
„daß für Staaten und Staatsformen, die noch nicht zur
Vollendung gekommen sind, die den natürlichen Grad ihrer Aus¬

reisung noch nicht erreicht haben, der Krieg und auch der
Eroberungskrieg eine unbedingte Notwendigkeit ist. Der
Krieg ist nicht nur Schrecken und Tod. Er ist oft genug auch
die Ermöglichung cincr höheren Organisationsform der
Menschheit und ist damit gut und liegt in der Linie des
menschlichen Fortschritts. Und wenn dem so ist, so muß er
gewollt Ivcrdcn I So muß man auch innerhalb der nachchristlichen

Kulturperiode der Menschheit den Willen und die
Entschlußfähigkeit in der Jugend erziehen, unter Umständen auch
das eigcne Leben wegwerfen zu können, um der weltgeschichtlichen

Zukunft willen, die eben durch einen solchen Krieg möglich

gemacht werden soll." '

Im weiteren Verlauf des Artikels billigt Maurenbrecher

nicht uur den Verteidigungskrieg, was man
immerhin gelten lassen kann, sondern auch deu Präventivkrieg,

indem er sagt:
Es muß vorbehaltcn werden, daß der Staatsmann unter

Umständen dic feineren Zusammenhänge des Werdens und
dcr Möglichkeit dcr Zukunft weit umfassender überschaut als
dcr Baucr oder Arbeiter, der rein ans seiner täglichen Arbeit
hcraus- von geographischen und wirtschaftlichen Zusammenhängen

nur wcnig wciß. Der Staatsmann kann unter
Umständen den Fall des notwendigen Verteidigungskrieges schon
damit gekommen sehen, daß eine Verschiebung im Weltverkehr

oder in dcn Machtverhältnissen der andern Staaten
eintritt, die die Wirtschaftserhaltung der Zukunft für die eigene
Nation aufs schwerste gefährdet. Soll dann die Demokratie
erklären, daß sie in einen solchen Kricg nicht mitziehen wolle,
iveil der Boden des Vaterlandes in körperlichem und hand-
greiflichcm Sinne noch nicht verletzt ist? Muß dann nicht
unter Umständen gerade vom demokratischen Standpunkte aus
cin Kricg als notwendig gewollt werden, auch wenn er äußerlich

als Angriffskrieg odcr als Krieg um ganz fernliegende
Objekte crschcint?

Diesen Standpunkt hat nun A l f r e d H. Fried,
der mit dem Nobelpreis geehrte Herausgeber der „F r i e-

densw.arte für zwischenstaatliche Organisation"
(Wien IX, 2), im ersten Februarheft des Freien Worts
zu widerlegen versucht, indem er u. a. sagte, daß Maureu-
brecher Sieg und Krieg verwechsle, daß der Krieg Wohl
höhere Organisationsforineu ermöglicht, aber in viel
höherem Maße folche zerstört oder gehemmt habe. Dann
sagt Fried weiter:

Maurenbrccher verkennt das gesamte Friedensprolem
und hat mit allen Bekämpfern dieses Problems das gemeinsam,

daß er die Lösungen, die das Problem bietet, auf die
heute noch vorherrschenden anarchischen Verhältnisse der Staaten

überträgt. So kommt er zu einer Dissonanz, und er hält
die UnVollkommenheiten des Augenblicks für eine
UnVollkommenheit des Systems. Er sieht keinen Ausweg, weil er
von dem Gesichtspunkt ausgeht, daß man sich gegen eine
beabsichtigte Unterjochung nicht anders als durch Krieg wehren
könne, daß ebenso eine Befreiung aus einem bereits auferlegten

Joche nicht anders als durch Krieg möglich sei. Er
setzt dem Extrem gegenüber, daß der Krieg gut ist, „in der
Linie des Fortschritts" liegt und daher gewollt werden muß.

Welcher Irrtum I Die moderne Friedensidee bekämpft
nicht den Kricg als solchen, der ihr nur ein Symptom ist,
sondern dessen Ursachen, die in der Anarchie der Verhältnisse
der Staaten liegen. Aus der Wandlung dieser Anarchie in
eine Organisation wird sich ein veränderter Charakter der
Konflikte ergeben, so daß diese alsdann durch Vernunftsmaßnahmen

lösbar sein werden. Jn der Organisation werden
wir jene „höhere Organisationssorm der Menschheit" erreichen,

die wirklich der Menschheit, und nicht, wie es beim
kriegerischen Versahren der Fall ist, der siegreichen Nation auf
Kosten der Menschheit zuteil wird. Diese Staatenorganisation

ist die Lebensform der Demokratie; zu ihr führt die
Demokratie hin. Die Organisation wird den daran
beteiligten Staaten eine höhere Stärke geben, als die raffiniertesten

Kriegsmaschinen sie erteilen können. Es wird dann ein
dominierender Faktor in der Welt bestehen, der Einfluß nehmen

wird auf die Haltung der noch auf niedriger Kultur
stehenden Staaten. Diese Organisation wird kulturfördernd
wirken auf die noch außenstehenden, und die in ihr verwirklichten

Vorteile werden zwingend auf das Gebaren der
andern Staaten Einfluß nehmen'. Es ist möglich, daß zum
Beispiel der russische Absolutismus überwunden werden kann
durch den moralischen Einfluß einer daneben bestehenden
organisierten Gemeinschaft hochstehender Demokratien, mit
denen Rußland wird leben müssen. Das Werk der Befreiung
wird dann sicherer vollbracht werden als durch die Roulette
des Krieges, wo rouge, aber auch noir fallen kann.



— 66 —

Eines aber wird auch aus den organisierten Demokratien
nicht ausgeschlossen sein, wenigstens solange sie in der

Welt mit Nichtorganisierten Staaten werden rechnen müssen;
die Anwendung der Gewalt zur Aufrechterhaltung ihrer
Unabhängigkeit, zum Schutze gegen Unkultur oder zur
Durchführung der Kultur in der Welt. Man erschrecke nicht und
sage nicht: das wäre ja dcr Krieg. Wer so spricht, verkennt
das Wesen der Gewalt. Nur im anarchischen Zustand ist die
Gewalt gefährlich; organisierte Gewalt ist Recht. Nicht jede
Gewaltanwendung seitens des Staates ist Krieg. Wenn der
Landstreicher einen Wanderer und der Gendarm den flüchtenden

Landstreicher töten, so sind dies die gleichen Handlungen,
aber mit ungleichem Effekt; der erstere wandte anarchistische
Gewalt an, der letztere organisierte. Der erstere ist ein
Verbrecher, der letztere ein Exekutivorgan des Rechts. So wird
die Gewaltanwendung, die Staaten im Dienste des Rechts
vornehmen, sich wohl unterscheiden von einer Gewaltanwendung,

die heute an Stelle des Rechtes tritt, die allein Krieg ist.
Weder in ihrer Vorbereitung noch in ihren Folgen wird eine
organisierte Gewaltanwendung, die der Ausfluß eines
internationalen Rechtes sein wird, mit dem heutigen Kriege zu
vergleichen sein. Ganz abgesehen davon, datz es eine organisierte

Staatengesellschast nur sehr selten nötig haben wird,
wirklich Gewalt anzuwenden; es wird ihr noch mehr als es im
staatlichen Leben der Fall ist, genügen, ihre organisierte
Gewalt anzudeuten, um dem Rechte zum Durchbruch zu
verhelfen.

Hierauf antwortet Dr. Max Maurenbrecher im
zweiten Februarheft des Freien Wort in einem „Re-
aliftifche Friedensbewegung" überschriebenen Artikel, iu
dem er voransetzt, daß er „nicht um Worte streiten"
und zu zeigen versuchen will, „daß der Gegensatz in der
Sache durchaus nicht so groß ist, wie es den Worten nach

vielleicht den Anschein hat". Er führt dann wörtlich
folgendes aus:

Fried sagt freilich: ja, das ist kein Krieg I Krieg nenne
ich nur Gewaltanwendung zwischen Staaten, die noch im
anarchistischen Zustand zueinander stehen; das andere ist nicht
Krieg, sondern Gewaltanwendung, die im Dienste des Rechts
steht, die einem Rechtssatz zur Autorität verHelsen will. Aber
das ist eine reine Frage der Definition. Und über Definitionen
soll man nicht streiten. Jeder hat das Recht, die Worte so zu
gebrauchen, wie sie seinem Sprachgefühl entsprechen; er mutz
nur deutlich sagen, was er unter diesen Worten versteht, und
dann ist kein Aneinandervorbei-Reden mehr möglich. Das
hat Fried getan, und darum hänge ich mich nicht an das Wort
Krieg, sondern gehe aus dic Sache selbst.

Auch der nächsthöhere Organismus, den wir gemeinsam
über unseren heutigen Nationalstaaten erstreben, hat Waffen
nötig; und er hat Menschen nötig, die einerseits sich das Recht
zusprechen, mit gutem Gewissen diese Massen zu führen, und
die anderseits dazu dereit sind, um der Idee des Rechtes willen

ihr Leben aufs Spiel zu setzen. Das hcitzt: auch in der
Periode der völkerrechtlichen Organisierung wird es als
unsittlich abgelehnt werden, wenn einer lehrt: mein Leben ist
mein höchstes Gut. Das aber war es, was ich gegen Lamszus
sagte. Ferner: auch in dieser Periode wird die demokratische
Partei in den Parlamenten der Einzelstaaten es nicht ablehnen

dürfen, Geld für Bewaffnungszwecke und Organisationen
für Ausbildung in dcr Technik des Waffengcbrauchs zu schassen.

Das aber war es. was, wie ich erinnerte, bereits im
Parteiprogramme dcr sozialdemokratischen Partei Deutschlands
steht: „Erziehung zur allgemeinen Wehrhaftigkeit", das ist ohne
Geld und ohne militärische Organisationen nicht möglich.
Also, so Motz ich, darf auch die Demokratie sich nicht daraus
versteifen, datz alle Ausgaben sür militärische Zwecke unsittlich,

nutzlos und unproduktiv seien.
Das gilt für die Zukunft, wenn wir jene höhere

Rechtsinstitution einmal erreicht habcn werden. Aber in der Gegenwart

haben wir sie noch nicht. Und das ist cs, worin allein
der Unterschied zwischen uns aufkeimen konnte. Fried wirft
mir vor, ich hätte die Lösungen, die das Friedensproblem bietet,

aus die heute noch vorherrschenden anarchistischen
Verhältnisse der Staaten übertragen; ich hätte dic Ünvollkommen-
heiten des Augenblicks für eine UnVollkommenheit des Systems
gehalten. Zugegeben; aber diese UnVollkommenheiten sind doch

heute noch da. Fried sagt ja selbst, datz dic anarchischen
Zustände unter den Staaten heute noch vorherrschen. Also ist
auch die Gesahr tatsächlich da, datz sie sich gegen uns kehren,
wenn wir durch Erziehung und parlamentarische Abstimmung
dic Fähigkeit, uns zu schützen, in uns selber ersticken.

In Frieds Beispiel vom Landstreicher gesprochen: wenn
ich weiß, da ist ein Landstreicher, der mich totschlagen will, aber

dahinter steht cin Gendarm, der ihn noch vorher totschießen

wird, so kann ich ruhig meinen Weg gehen. Das Problem des
Schutzes und der Durchsetzung der Rechtsautorität ist dadurch
gelöst, daß ein besonderes Organ von der Gesamtheit geschaffen

wurde, das diese Durchsetzung berufsmäßig betreibt. Wenn
ich aber eine Stunde von der Eisenbahn fort wohne und mein
Heimweg führt mich nachts durch einen Wald, in dem sicherlich

kein Schutzmann, Wohl aber manchmal Gesindel ist, dann
ist es Pflicht und Recht, datz ich mir selbst den Revolver beschaffe,

um gegebenenfalls die bedrohte Rechtsautorität und mit
ihr mein Leben selber schützen zu können. Wenn das aber nach
Frieds eigenen Worten unser heutiger Zustand ist, so ist
daraus auch für den Staat zu folgern, datz er, mit der Möglichkeit
rechnen muß, für das eigene Recht und das eigene Leben auch
einmal in den Krieg ziehen zu müssen, wenn es kein billigeres

Mittel mehr gibt, das uns helfen könnte. Und darum
dürfen wir uns, solange jene überstaatliche Rechtsgarantie
fehlt, dieses Mittel nicht selbst durch Erziehung oder Politik
zerstören.

Soweit ich Frieds Gedanken kenne, wird er darauf
antworten, daß das auch nicht seine Absicht sei; er würde als
Reichstagscrbgeordneter vielmehr bereit sein, jede militärische
Forderung der Regierung, deren Notwendigkeit nachgewiesen
ist, auch zu bewilligen — unbeschadet seiner pazifistischen
Agitation. Wenn dem so ist, so ist es gut; denn dann besteht
zwischen uns überhaupt kein Streit.

Das Friedcnsproblcm, wie ich es sehe, liegt nicht darin.
den Kricg ohne jede Bedingung und Ausnahme als unsittlich
zu verdammen und ihn durch antimilitaristische Schlagwort-
Propaganda zu diskreditieren. Es liegt vielmehr darin, die
Form zu suchen, wie man die Organisation der Bewaffnung
immer mehr auf größere Einheiten ausdehnen und damit
militärische Reibungen im Innern diescr Einheiten beseitigen
könne. Noch vor fünfzig Jahren hatten wir eine sächsische, eine
preußische, eine bayrische usw. Armee und mußten sie haben.
Heute sind das alles nur noch Armeekorps einer höheren Einheit,

und es ist unvorstellbar, daß diese einzelnen Armeekorps
noch einmal gegeneinander gehen könnten. Wir erstreben
nun cinen Zustand, daß auch die deutsche, die deutsch-österreichische,

die italienische, holländische, belgische, französische Armee
nur noch Teile, Armeekorps einer noch höheren Einheit, der
mittel- und westeuropäischen Handels- -und Verteidigungsgemeinschaft

der Staaten, feien. Das wird wahrscheinlich eine
enorme Erleichterung der militärischen Lasten für jeden
einzelnen Staat sein, schon deshalb, weil nicht mehr jede
Einzelarmee, sondern nur noch die Gesmntarmee eine strategische
Einheit zu sein braucht, und weil die Einzelstaaten sich

differenzieren können (Meerflottc, Luftflotte, Artillerie,
Infanterie usw.). Aber es wird vor allem eine ungeheure
kulturelle Errungenschaft sein, wenn der Krieg, wie er jetzt schon
aus dem Verkehr der einzelnen Provinzen und Landesteile
untereinander verbannt ist, dann aus dem Innern von Mittel-

und Westeuropa überhaupt verbannt, und höchstens noch an
die Grenzen dieses Gebiets gelegt sein wird."

Im Märzheft der „F r i e d e n s w a r t e" gibt A l -

fred H. Fried auf Maurenbrechers Darlegungen
folgende abschließende Antwort, die uus Freidenkern
bedeutsam erscheinen, mindestens aber wertvolle
Anregungen und Belehrungen geben wird:

Ich glaube selbst, daß der Unterschied zwischen mir und
Maurenbrecher nicht so groß ist, wie es nach seinem ersten
Artikel den Anschein hat. Maurenbrecher scheint sich schließlich
gegen etwas wehren zu wollen, dessen Bekämpfung uns Pazifisten

als etwas Selbstverständliches scheinen mutz, nämlich
gegen jene Tendenzen, die man kollektiv als „Antimilitarismus"

bezeichnet. Ich habe in allen meinen Schriften darauf
hingewiesen, und damit weitz ich mich mit der gesamten
pazifistischen Bewegung eins, datz dic Bekämpfung des Krieges
durch Bekämpfung der Armee ein am verkehrten Ende
eingesetztes Beginnen sei. Die Rüstungen sind mir immer nur
ein Symptom jener Erscheinung gewesen, die wir nur durch
Bekämpfung der Ursachen zn beseitigen imstande sein werden.
Wir Pazifisten wissen ganz genau, daß wir den Frieden nicht
mit der Abrüstung beginnen können, am allerwenigsten mit
der Abrüstung eines einzelnen Volkes, das etwa mit dem guten
Beispiel vorangehen sollte.

Aber wenn ich auch im Grundsatz mit Maurenbrccher
übereinzustimmen glaube, so gehen wir in der Methode, die
er anwendet, sehr weit auseinander. Diese darf sich nämlich
nicht darauf beschränken, dem augenblicklichen Bedürfnis
Genüge zu tun, sondern mutz in jedem Augenblick die Zukunfts-
Werte ins Auge fassen, die sie zu fordern hat. Ich würde
daher, wie Maurenbrecher ganz richtig voraussetzt, als
Reichstagsabgeordneter die Rüstungsforderungen der Regierung,
deren Forderungen nachgewiesen sind li), auch bewilligen, würde

aber diesen Nachweis unter keinen Umständen als erbracht



— 67 —

sehen, wenn die Regierung nicht bewiesen haben wird, datz sie

offen und ehrlich vorher den Versuch gemacht hat, mit den
anderen Regierungen zu einem Abkommen auf Einschränkung
der Rüstungen zu gelangen. Ich sinde nämlich die UnVollkommenheiten

des Augenblicks nicht so sehr in den wirklichen
internationalen Verhältnissen begründet, als in den Anschauungen

und Absichten gewisser Kreise, die sich bemühen, diese
UnVollkommenheiten mit aller Gewalt zu verstärken und künstlich

aufrechtzuerhalten, um dadurch aus der Not eine für sie

ersprießliche Tugend zu machen, und die bei ihrem Treiben
unterstützt werden von der trägen Masse derjenigen, die über
die Bedürfnisse des Tages nicht hinauszublicken vermögen.
Indem ich von „UnVollkommenheiten des Augenblicks" sprach,
meinte ich damit nicht, datz der heute vorherrschende Zustand
zwischen den Staaten gar keine Voraussetzung sür eine
verständige Ordnung der Dinge biete, sondern nur, datz er noch

nicht ganz jene Vollkommenheit erreicht hat, die dazu nötig
wäre, datz die internationale Anarchie noch nicht vollständig
überwunden ist, aber wohl die internationale Organisation
schon bedeutend entwickelt erscheint. Der Wille zur Vollendung

jener grotzen Entwicklung seitens gewisser cm der Macht
befindlichen Kreise, vielleicht auch deren Zuversicht, scheint mir,
zu fehlen, um hier die erlösende Befreiung zu bringen. Und
gerade deshalb halte ich es für wichtig, die sich bietenden großen

Möglichkeiten immer wieder in den Vordergrund zu stellen,

und nicht, wie Maurenbrecher das tut, mit pessimistischer
Abfindung mit dem Gegebenen sich zufrieden zu geben und
eine Anpassung an dieses Gegebene zu empfehlen, womit nichts
anderes bewirkt wird, als datz die Hemmnisse jener erlösenden
Entwicklung nur gestärkt werden. Ich werde immer wieder
an jene mir unvergeßlichen Worte Sir Edward Greys
erinnert, der von einem Erwachen der in der Knechtschaft ihrer
Rüstungen befindlichen Völker sprach, die dann eines Tages
erkennen werden, datz die Gesängnistür von innen verschlossen

war.
Und deshalb finde ist es unangebracht, einen Schriftsteller

zu bekämpfen, weil er den Krieg wahrheitsgetreu schildert,

die Theorie eines unter Umständen sittlichen Krieges zu
vertreten, während wir uns jetzt alle halben Jahre vor eine
Kriegsmöglichkeit gestellt sehen, die sich bei näherer Betrachtung
als frivol herausstellt; den Präventivkrieg als nützlich
hinzustellen, während wir wissen, daß aus zahlreichen Kriegen, die
einflußreiche Diplomaten einmal als unabwendbar hingestellt
haben, nichts geworden ist, weil die Zeit alle Verhältnisse
verschiebt, und dann etwas, was srüher als Gesahr erschien, nach
kurzer Entwicklung sich ganz anders darstellt. Daß der Krieg
unter Umständen sittlich sein kann, wissen wir. Aber nicht
jeder Kricg, dcn man uns hcute als sittlich darstellen möchte, ist
eS in Wirklichkeit. Und wir wissen, daß es in einer gefestigten

Kulturgemeinschaft gar nicht mehr nötig sein wird, mit
jenem allein sittlichen Krieg um die Existenz des Staates zu
rechnen, da diese durch die Gemeinschaft fest begründet sein
wird. Maurenbrecher hindert aber die Entwicklung dieser
Kulturgcmeinschaft, indem er sich der pazifistischen Praxis
mit seiner Theorie entgegenstellt.

Wir gehen, mit Knüppeln bewasfnet, aus, den Brandstifter

zu suchen, der unsere Häuser anzündet und uns nicht
zur Ruhe kommen läßt. Und da tritt uns einer entgegen und
ruft: „Was wollt Ihr denn; das Feuer ist eine der wohltuendsten

Einrichtungen. Es leuchtet, es erwärmt, es treibt die
Maschinen." Jawohl, Herr Dr. Maurenbrecher; das kann uns
aber nicht abhalten, den Brandstifter aufzuspüren nnd ihn
unschädlich zu machen.

Kin wacd im Keplerbuna.
Jeder, der tiefer zu blicken gewohnt ist, war sich .wohl

von vornherein darüber klar, daß der sogenannte Keplerbund
mittelbar oder unmittelbar eine jesuitische Mache sei. Dic
Aufklärung weiter Volksschichten über die Errungenschaften
der modernen Naturwissenschaften durch Freidenker- und
Monisten-Organisationen, den „Kosmos" usw. war eben gewissen
Herrschaften ein Dorn im Auge. Es galt, da ein Paroli zu
bieten und ein Gegengewicht zu schassen, und hierfür erschien
naturgemäß die Gründung einer ähnlichen Organisation unter

kirchlicher Aufsicht als das geeignetste Mittel. Es gibt
seitdem in Deutschland und auch in der Schweiz*) eine kirchen-
frommc Naturwissenschaft. Bedauerlich ist, daß eine Reihe
angesehener deutscher und schweizerischer Gelehrter, die sich

allerdings inzwischen größtenteils wieder von der Sache zu-

*) Das Sprachorgan des nunmehr sanft im Herrn
entschlafenen schweizerischen Keplerbundes war die in Zürich
erscheinende „Freitagszeitung", von welcher aus wiederholt
nichtssagende Flugblätter in die Wclt lanciert wurden.

rückgezogen haben, das feine Plänchen nicht durchschauten,
sondern die Aufrufe des Keplerbundes, der vielfach auch die
Unterstützung der Behörde fand, durch ihre Unterschriften deckten.

Trotzdem hielt der Bund nicht das, was die Schwarzen
im Lande von ihm erhofften/ und es gelang ihm nicht, die
Wettbewerber aus dem Felde zu schlagen. Im Gegenteil folgte
dem ersten Rummel bald eine starke Ernüchterung, der Keplerbund

brandete vergeblich an gegen den gesunden Sinn unseres
Volkes und geriet allmählich in eiste gefährliche Stagnation.
Dazu kommt nun noch, daß es auf einem in Godesberg, dem
Hauptquartier des Keplerbundes, abgehaltenen Kursus zu
einem offenen Bruch kam zwischen seinen Leitern, Professor
Bennert und Professor Teudt einerseits und dem „Mädchen
für alles" Dr. Braß anderseits.

Braß (der bekannte Häckelsresser) hat nun neuerdings
einen 36 Seiten langen offenen Brief an seine Gegner
gerichtet, durch den recht eigentümliche Streiflichter auf die
Zustände im Keplerbund geworfen werden und wir interessante
Blicke hinter die Kulissen desselben tun können. So wirft
Bratz seinem bisherigen Herrn und Meister vor, daß er
Vorträge und Kurse halte über Dinge, von denen er nicht das
Geringste verstehe, und daß er seine Anschauungen der Kepler-
bundgemeinde geradezu als Dogmen aufzwinge. Ein Aufsatz
Bennerts in der Bundeszeitschrift über „Das Geheimnis des
Lebens" wird von Bratz folgendermaßen beurteilt: „Der Aufsatz

ist ein Muster von Unklarheit und enthält Fehler, die ich
einem Studenten der Medizin schwer aufrechnen würde". Die
Zustände im Keplerbund, der nur ein Privatunternehmen
seiner Direktoren und ein Spielball ihrer persönlichen Launen
sei, werden als unhaltbar bezeichnet. Das mit viel Reklame
in Szene gesetzte Museum des Bundes in Godesberg nennt
Braß ein „Chaos" und schämt sich, daß es ungeachtet seiner
wiederholt vorgebrachten Bitten und Proteste dem Publikum
gegen Eintrittsgeld als „Volksbildungsmittel" angepriesen
wurde. Charakteristisch ist auch, daß Bennert vom Bunde
Einnahmen in Höhe von S000 Mk. jährlich zog und ein Vierteljahr

Ferien hat, während Braß niit 1500 Mk. Jahresgehalt
angestellt wurde und den liebenswürdigen Rat erhielt, sein
Einkommen durch Nachtarbeit zu verbessern. Kurz, Braß hat
dem von den Kultbehörden so warm empfohlenen Keplerbund
die Maske vom Gesicht gerissen, und wir erblicken recht hätzliche
Züge. Die den Bund leitenden „Gelehrten" entpuppen sich als
ausgeblasene Charlatane, ihre hochtrabenden Worte als eitel
Flunkerei. Zu bedauern bleiben nur die vielen, nach Belehrung

lechzenden Mitglieder des Bundes aus dem Volke, die
ihr gutes Geld für eine so fragwürdige Sache hingeben.

plaMnlpiegel.
Deutsche Gebetsmühlen.

Einst hat die Kirchc tiefste Anregungen der Knnst gegeben,

und wunderbare Baudenkmäler und Bildwerke legen
davon beredtes Zeugnis ab. Heute schwingt sich die kirchliche
Kunst gerade noch zur Produktion schundig gedruckter Heiligenbildchen

auf, und wenn daneben einmal eine „künstlerische"
Extraleistung aus den Markt kommt, verdankt sie ihre Entstehung

der geschmacklosen Spekulation eines Geschäftsmannes.
Das Neueste auf diesem Gebiet ist eine durch Musterschutzgesetz

geschützte „Marien-Rosenkranzlaterne", die ein Prospekt,
der besonders in der Nheingegend stark verbreitet wird, in
folgender Weife anpreist:

„Die Marien-Rosenkranzlaternc hebt das religiöse
Gefühl dadurch, daß man beim Beten des Rosenkranzes stets
die bildliche Darstellung der verschiedenen fünfzehn heiligen
Geheimnisse beleuchtet vor Augen geführt bekommt. Durch
das Drehen und Auswechseln der Bilder soll besonders die
Aufmerksamkeit aus das Gebet gelenkt werden und opsert
dieses in ganz besonderer Weise dem lieben Gott auf. (sic!)

Dieselbe wird als Nacht-, mit weißem Glas auch als
Tischlampe benutzt.

Ebenso kann die Gelegenheit als Sonntags-Nachmit-
tags-Vergnügen im Feld oder im Wald allein oder besser
mit der ganzen Familie, noch besser mit der ganzen Gemeinde
benutzt werden."

Geradezu ergötzlich wirkt dieser hanebüchene Stil. Nun
aber erst zur Sache!

So hätte es also die „kirchliche Kunst" jetzt glücklich zur
Erfindung einer transparentbeleuchteten Gebetsmühle gebracht!
Vielleicht erleben wir es schon in allernächster Zeit, daß in der
Rheingegend, oder auch anderswo, eine Gruppe von Gläubigen
vor der bewußten Laterne kniet und durch Drehen und Bilder-
auswechseln „in ganz besonderer Weise" sich „vergnügt". Ob
diese Methode wirklich das religiöse Gefühl zu heben vermag^
bleibt abzuwarten. Sic leitet sanft zum Kicntop übcr.


	Krieg und Friede

