
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 21 (1913)

Heft: 21

Artikel: Buddhismus und Monismus

Autor: Karny, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Abonnement für Deutschland
unä Schwciz <auch aus

leckem Postami) vlerlelsahrllch
M. I.qo - er. I.7Z. ?llr andere
Länder M. I.bll - kr. 2.—.

Heil dir, Prometheus! Zn eisiger Nacht > hast du das Feuer den Menschen gebracht.
Doch wehe, da liegst du, vom Götterneide I in Ketten geschmiedet, dem Geier zur Weide
Der nistet, wo Purpur und Kutte thront j und wahngedlendet der Sklave front.
Empöre dich, Riese, recke die Glieder > und schlage den Feind mit der Kette nieder!
Triumph! Aus Scheiterhaufen und Schranke I schwebt aus zur Sonne der steie Gedanke.

Erscheint halbmonatlich.
Inserate kosten pro vlerge-
spalten- pelltzelle 20 pfg. -25 cts., de! Wiederholungen
NadaN. prodsnummsrn grall,.

MMIktM lleMlW rrMenIlei'IiulM imune; veMIiMweiierkclM kreiaenIMiiiM

Nr. 21 li?) Lfd. Nr. 517 München und Zürich, den 1. November 1913 21. Jahrgang

Inhalt: Buddhismus und Monismus. Von Dr. Heinrich Karny.
— Die Sintflut. Von Josef Rohrer (Basel). (Fortsetzung.) —
Das Fürstlein und der Verbrecher. Nach dem Französischen
von Maupassant. — Internationaler Freidenker-Kongreß in
Lissabon. Von E. Vogtherr. — Sprechsaal.

Die Freidenker-Bewegung: Internationaler Freidenkerbund.

— Deutscher Freidenkerbund. — Heiteres. — Vereins-
Kalender. — Inserate.

»uMttmuz «na Monis««.
Von Dr. Heinrich Karny.

Schon lange hatte ich vor, den Buddhismus in
weiteren Kreisen bekannt zu machen; ich sühlte mich hierzu
gewissermaßen verpflichtet, da ich fchon seit mehreren
Jahren mit der buddhistischen Bewegung in Europa in
enger Fühlung stehe. Von der Ausführung dieses
Vorhabens hielt mich bisher immer Zeitmangel ab. Da aber
vor kurzem Ostwald selbst in einer seiner Sonntags-Predigten

auf deu Buddhismus zu sprechen kam, so glaube ich

nun doch auch einige Worte zu diesem Thema hinzufügen

zu müssen.
Ostwald gibt an, daß er den Buddhismus aus Laksh-

mi Narasu's „Essence of Buddhisme" kennen gelernt habe;

ich freue mich darüber, daß er gerade diese Quelle
benutzt hat; denn dieses Buch ist meiner Ueberzeugung nach
das beste zusammenfassende, populäre Buch über
Buddhismus, das überhaupt existiert. Prof. LakshMi Narasu
selbst ist ein Dravida seiner Abstammung nach uud hat
also den echten Buddhismus, wie er in vielen Teilen
Indiens ja auch heute noch im Volke lebt, von Jugend auf
kennen gelernt und betrachtet ihn daher nicht durch die
Brille des christlichen Europäers; andererseits hat der
Autor aber auch die Geistesströmungen des Westens
studiert und ihre verschiedenen Richtungen kennen gelernt:

führt ja Ostwald selbst au, daß er auch ihn wiederholt
zitiert. Daß sich dabei der Autor unter allen Richtungen
europäischen Denkens am meisten vom Monismus
angezogen fühlt, erscheint mir ganz selbstverständlich, da auch
ich der Ueberzeugung bin, daß „der moderne Buddhismus

sich als praktisch identisch mit dem Monismus her-
atlsstelle". Wenn trotzdem Ostwald am Schluß seiuer
Sonutags-Predigt sich dem Buddhismus gegenüber
ablehnend verhält, so muß das jeden, der beide Geistesströmungen

kennt, etwas befremden. Ostwald motiviert seine
Haltung damit, daß „wir uns fagen dürfen, daß wir
Besseres erreicht haben als der Buddhismus auch gegenwärtig
erreicht hat" und weist darauf hin, „daß wir durch den
allgemeinen menschlichen Fortschritt e i n Stück menschlichen
Leidens nach dem andern auch objektiv aus der Welt
entfernen können." Daß dieser Einwand nicht das richtige

trifft, erklärt sich damit, daß Ostwald ja den Buddhismus

nur oberflächlich kennt und nicht eingehender
studiert hat — wie er dies selbst zugibt und wie das bei
seiner vielseitigen anderweitigen Tätigkeit ja auch Wohl kaum
möglich wäre. Jn den buddhistischen Schriften wird nämlich

immer und immer wieder betont, daß außer den
Leiden, die über den Menschen durch zufällige äußere
Verhältnisse, Unglücksfälle etc. kommen, es auch noch solche

gibt, denen kein Mensch ohne Ausnahme entgehen kann,
nämlich Alter, Krankheit und Tod. Und diese
drei sind denn auch meistens gemeint, wenn von den Leiden

im allgemeinen die Rede ist. Glaubt aber irgend
jemand vou uns, daß es jemals gelingen wird, diese drei
ganz aus der Welt zu schaffen? Dies sind eben die Leiden

zn deren Beseitigung uur der „subjektive" Weg führt.
Und wenn es wirklich einmal gelingen sollte, den Tod
gänzlich zu überWindel?, würden dadurch etwa die Leiden
überhaupt aus der Welt geschafft? Würde nicht gerade
dann der allgemeine Kampf um's Dasein, dieser furcht-



— 202 —

bare Kampf aller gegeu alle noch viel heftiger entbrennen

als heute und damit das Leiden wiederum erst recht
vermehrt werden? Nein aus diesen Leiden kann uns
kein objektiver Fortschritt befreien, sonderu nur der
subjektive „edle achtfache Pfad"! Und ferner: kann uns
denn der Hinblick auf eine goldene Zukunft in nebliger
Ferne, die wir selbst sicher nicht mehr erleben werden,
über uusere eigenen gegenwärtigen Leiden hinweghelfen?
„Man soll aber eben nicht nur immer an sich selber denken,

sondern an -die gesamte Menschheit, mit der wir ja
gewissermaßen eins sind" könnte einer da einwenden.
Dieser Standpunkt ist freilich richtig, aber wer ihn wirklich

einnimmt, nicht nur in seinem Reden, sondern auch
in seinem ganzen Fühlen, Denken und Wollen, der hat
eben jenen Geisteszustand erreicht, den der Inhaber als
„Bodhi" d. i. Erleuchtung bezeichnet: wie man sieht, hat sich

also der scheinbare Einwand gegen den Buddhismus bei

genauerem Zusehen in sein Gegenteil verkehrt: in eine
Bestätigung der buddhistischen Anschauungen.

Es wäre verwunderlich, wenn ein so scharfsinniger
Denker wie Ostwald bei konsequentem Zuendeführen
seines Gedankenganges nicht zu demselben Resultat hätte
gelangen sollen: ich glaube daher, der Grund seiner
ablehnenden Haltung liegt tiefer. Ostwald kennt den
Buddhismus nur oberflächlich und wollte deshalb — glaube
ich — uur aus Vorsicht sich nicht mit dieser
Weltanschauung identifizieren. Denn es wäre natürlich sehr
peinlich, wenn er, der Führer des modernen Monismus,
sich mit einem System solidarisch erklären würde, vou
dem sich vielleicht danu später herausstellen könnte, daß
es unseren Erwartungen nicht entspricht: in diesem Falle
würde dann auch gleichzeitig der Monismus diskreditiert.
O st w a l d hat hier echt b u d d h i st i s ch gehandelt:

denn immer und immer wieder schärfte Buddha
seine» Jüngern ein, ja nie ein System auf Treu und
Glauben hin anzunehmen oder bloß uach der Autorität
des Begründers sich zu halten, sondern alle Anschauungen
auf ihreu Wahrheitsgehalt mittels der Vernunft zu prüfe»

uud, was ihr gemäß ist, zu glauben! das Einleuchtende
zu verwerfen wäre ein innerer Widerspruch. Daher

können wir gerade so gut die Auffassungen Narasu's
für die richtigen halten, wie auch die irgend eines andern
modernen Interpreten des Buddhismus. Es wäre aus
diesem Grunde überflüssig gewesen, daß Ostwald iu
seinen Ausführungen immer und immer wieder daran erinnert,

daß er sich uur mit Narasu's Ansichten auseinandersetzt,

ohne zu untersuchen, ob dies echter Buddhismus
ist oder uicht. Im Buddhismus gibt es keinen Papst, der
darüber zu entscheiden hätte, welches die richtige Lehrmeinung

ist; diese Religion hat ein viel einfacheres Kriterium
der Wahrheit: die Vernunft! Was ihr gemäß ist, ist die
wahre Lehre, was ihr widerspricht, die falsche. Daher ist
es auch begreiflich, daß der Buddhismus unter alleu
Religionen der Erde die einzige ist, die auch heute noch
entwickelungsfähig erscheint.

Jedenfalls zeigt aber Wohl auch die zuletzt angeführte
Tatsache, daß nämlich Ostwald sich immer nur mit Nara-
su, uicht mit dem Buddhismus überhaupt auseinandersetzt,

wie vorsichtig Ostwald bei seinen Erörterungen ist,
nnd dies scheint mir wieder eine Stütze für meine vorhin
aufgestellte Behauptung, daß Ostwald nur aus Vorsicht
den Buddhismus ablehnt. Und damit hat er eigentlich
vou einem gewissen Standpunkte aus recht. Deuu es
haben sich in den letzten Jahren auch verschiedene theosovhi-
sche und spiritistische Richtungen den Namen des
Buddhismus beigelegt, obwohl sie. außer dem Namen nichts
mit ihm gemeinsam haben. Diese Strömungen haben
zwar insofern einen großen Erfolg erzielt, als sie ihren
Gesellschaften auf diese Weise eine große Anzahl von
Mitgliedern zuführten, aber der Ausbreitung des wahren

Buddhismus haben sie dadurch mehr geschadet als genützt,
weil sie durch dieses Vorgehen gerade die denkenden
Elemente, an die allein der Buddhismus appelliert, vou ihm
abschrecken.

Ich habe eingangs erklärt, daß ich Narasu's Meinung
teile, daß „der moderne Buddhismus sich als praktisch
identisch mit dem Monismus herausstelle". Ich habe
weiterhin — wie ich glaube — zwar Ostwald's Einwand
entkräftet, bin aber im übrigen den Beweis für meine
(und Narasu's) Ansicht noch schuldig geblieben. Die wichtige

Uebereinstimmung in der Ablehnung des Glaubens
an Seele und Gott hat schon Ostwald angeführt. Ich will
nuu noch weiter gehen und behaupte, der Buddhismus ift
uicht nur wie der moderne Monisuzus Atheismus und
Apsychismus, sondern geradezu auch Energetik. Immer
und immer wieder wird auf die Wichtigkeit der Taten und
der energischen Betätigung aller Kräfte des Menschen
hingewiesen und bei dem Mangel einer unsterblichen Seele
wird es geradezu ausgesprochen, daß von einem Menschen
nach seinem Tode nichts übrig bleibt als seine Taten.
Nebenbei will ich erwähnen, daß sich die ersten Ansätze zu dieser

energetischen Welt- und Lebensausfassuug schon im
Brahmanismus sinden. Ich bin schon in eiuem früheren
Auffatze an anderem Orte („Buddhistische Welt" IV p.
118—117) für die innere Verwandtschaft vieler buddhistischer

mit brahmanischeu Lehren — wie sie ja nach der
historischen Entwickelung nur naturgemäß ist —
eingetreten und habe trotz des Widerspruches, den meine
Ansichten damals bei manchen Autoren fanden, diesen Standpunkt

auch heute nicht aufgegeben; und gerade hier bietet
sich wieder eine günstige Gelegenheit auf diese Verwandt--
schafr hinzuweisen: auch die buddhistische „Karma"-Lehrc
ist bereits im Brahmauismus an einigen Stellen
angedeutet; ich erinnere hier nur an die charakteristische
Erklärung in Brihadaranyaka-Upanishad 8,2 wo die
buddhistische, der Energetik entsprechende Lehre geradezu als
eine brahmanische Geheimlehre hingestellt wird. Auf
die Frage, was vom Menschen uach dem Tode übrig bleibt,
erwidert Najnavalkya: „Faß Mich, Artabhaga, mein
Teurer, an der Hand; darüber müssen wir beiden unter
uns allein uns verständigen, nicht hier in der Versammlung."

— Da gingen die beiden hinaus und beredeten
sich; und was sie sprachen, das war Werk, und was sie

priesen, das war Werk. —" (P. Deussen, Die Geheimlehre

des Beda, p. 37.) Umso mehr ist zu verwuudern,
daß gerade diese Karmalehre, die also der heutigen Energetik

entspricht, von Deussen, der auf brahmanischem
Standpunkte steht, dem Buddhismus zun, Vorwurfe
gemacht wird. Er fagt (Geschichte der Philosophie I. 3 p.
ll>1): „Durch diese Leuguung der Seele verstrickt sich der

Buddhismus in große, unlösbare Schwierigkeiten
Jn dieser Verlegenheit greist der Buddhismus zu dcr
alten Upanishad-Anschauung vom k arm an, dem Werke,
welches nach jedem Lebenslaufe zu seiner Sühnuug eiueu
neuen' Lebenslauf fordert. Beim Tode trenneu sich die

fünf Skandha's, und init ihnen ist das ganze Wesen des

Menschen aufgelöst. Nichts bleibt von ihm übrig als
Kar mau. das von ihm begangene Werk, und dieses

zieht zum Zwecke seiner Vergeltung einen neuen Kompler
der Skandha's zusammen. Soll der Begrifs der Vergeltung

nicht ganz illusorisch werden, so muß eine Identität
bestehen zwischen dem, der das Werk begangen hat, und
dem, au welchem das Werk vergolten wird. Diese Identität

kann nicht in den begangenen Werken selbst liegen ."
Diese Polemik, die natürlich in gleicher Weise gegen den

Monismus gerichtet werden könnte, sofern er vou einer
Vergeltung böser Handlungen., d. h. also von ungünstigen
Folgen für das weitere Weltgeschehen, sprechen wollte,
trisft insofern nicht das Richtige, als er dabei das Wort
Vergeltung in dem landläufigen Sinne auffaßt, während



— 203 —

eine solche Vergeltung natürlich vom Buddhismus nicht
gemeint ist; vielmehr eine in viel höherem Siune, die die
Fortenwicklung der ganzen Menschheit im Auge hat; im
Sinne des Dichterwortes: „Das also ist der Fluch der
bösen Tat, daß- sie fortzeugend Böses muß gebären".

Wir Wolleu uns nuu noch die Frage vorlegen: welche
Vorteile hätte der Monismus von einer engeren Fühlungnahme

mit dem modernen Buddhismus zu erwarteu? Ta
ist zunächst zu bedenken, daß der Buddhismus im
Besitze dessen ist, was wir in Europa sehnlichst erstreben, aber
bisher noch immer nicht erreicht haben: eine festgefügte,
gut fundierte Ethik, die unabhängig ist vou alleu
metaphysischen Dogmen. In dieser Beziehung kauu uns der
Buddhismus geradezu als Vorbild gelten. Jn monistischen

Kreisen, herrscht in dieser Beziehung vorläufig noch
unsicheres Herumtappeu und Suchen, ohne dabei zu eiuem
allgemeiugiltigen Resultat gekommen zu sein. Mit
allgemeinen Begriffen wird man dem Volke gegenüber nie
etwas erreichen, man muß ihm klar und deutlich sagen,
wie der Einzelne zu handeln hat. Dies habeu auch die
Mouisteu empfunden und demgemäß wurden fchou
wiederhalt Versuche gemacht, diese Lücke auszufüllen. Ich
brauche hier nur an die „10 Gebote der Vernunft" und
an die „10 Gebote des Freien" zu erinnern (Monismus
VII p. «101). Ich halte es für gänzlich verfehlt, in dieser
Weise das Judentum, zu dein jeder echte Monismus in
diametralem Gegensatze steht, zu kopieren. Gerade hier
hätte eben der Buddhismus einzugreifen und durch feine
Lehren das Fehlende zu ergänzen. Allerdings Gebote
kenut der Buddhismus als konsequenter Monismus nicht:
es gibt keinen Gott, daher niemanden, der uns etwas
gebiete» könnte! Die höchste Instanz ist die Vernunft, an die
auch hier wieder appelliert wird. Daher werden die
buddhistischen Lebensregeln auch nicht iu der Form vou
Geboten dargestellt, sondern als Ausdruck der auf Grund
vernunftgemäßer Ueberlegung freiwillig übernommenen
Verpflichtungen in der sogenannten fünffachen Gelöbnisformel:

„Ich gelobe, lebeude Weseu nicht zu töten; nichts
wegzunehmen, was mir nicht gegeben ist; mich
unerlaubten Geschlechtsverkehrs zu enthalten; nicht zu lügen;
mich nicht zu berauschen." Diese Verpflichtungen nimmt
der Buddhist aus Vernunftgründeu freiwillig aus sich,
ohne durch irgend eine höhere Autorität dazu gezwungen
zu werden: Gewissenszwang kennt der Buddhismus nicht!
Durch die freiwillige Uebernahme dieser Verpflichtungen,
durch das Aussprechen dieser fünffachen Gelöbnisformel
wird man Buddhist, ganz abgesehen davon/ ob man im
übrigeu mit der Welt- und Lebensauffassuug Buddha's
übereinstimmt oder nicht.

Ein anderer Vorteil, der sich aus dem Zusammengehen

des Monismus mit dem Buddhismus ergäbe, wäre
der folgende: die Gegner fuchen deu Monismus häufig
durch den Einwand zu diskreditieren, der namentlich in
den der Regierung nahe stehenden Kreisen viel Beachtung
findet, daß nämlich eine atheistische Weltanschauung nicht
die Grundlage für eine Religion, für eine moralische
Weiterentwickelung, für ein geordnetes Staatswesen bilden
kann. Trotz aller Proteste von monistischer Seite wird
dieser Einwurf immer und immer wieder vorgebracht.
Er wäre nun am leichtesten zu entkräften, wenn sich der
moderne Monismus mit dem schon seit zweieinhalb
Jahrtausenden bestehenden Buddhismus solidarisch erklärte
und darauf hinwiese, daß diese atheistische Religion eine
längere Geschichte hinter sich hat als das Christentum und
sich während dieser ganzen Zeit in Ostasien als Staatsre-
ligiou überall bewährt hat. Auch wäre die Anerkennung
des Monismus unter diesem Hinweis wohl viel leichter
durchzusetzen, die Befreiung der Schule und des Staates
von der Kirche leichter zu erreichen als bisher; umsomehr
da ja die buddhistischen Staaten dem Christentum kei¬

nerlei Schwierigkeiteu in den Weg gelegt habeu, so daß
sie also auch Wohl ein gewisses Recht hätten, ein ähnliches
Entgegenkommen von seiten der europäischen Staaten
dem Buddhismus gegenüber zu erwarten.

Schließlich würde auch noch eine andere Lücke des
Monismus durch den Buddhismus ausgefüllt: es fehlt
dem ersteren eine „heilige Schrift", die aus dem Volke zum
Volke redet und fo durch ihre zahlreichen, dem täglichen
Leben entnommenen Erzählungen, Bilder und Gleichnisse

dem Volke erst das übermittelt uud seinem Jdeen-
kreise anpaßt, was die philosophische Forschung ergeben.
Hier bietet der buddhistische Kanon eine reiche Auswahl

von geeigneten Schriften, die berufen sind
seine Lehren im Volk zu verbreiten. Mit
wissenschaftlichen Abhandlungen wird mau das Volk nie
zu einer Lehre bekehren, sondern, seinen Wirkungskreis

dabei immer nur auf einige wenige
beschränken. Also auch die raschere Ausbreitung der
monistisch-buddhistischen Anschauungen würde durch eiu
Zusammengehen beider Richtungen ganz wesentlich gefördert.
Es ist daher kein Wunder, soudern nur ganz selbstverständlich,

daß iu andern Ländern diese Harmonie bereits
erzielt ist, z. B. iii Amerika, wo der bedeutendste Vertreter

des Buddhismus, P. Carus, gleichzeitig auch für den
Monismus tätig ist. Sicherlich wird es auch in Deutschland

zu eiuer solchen Annäherung der beiden so eug
verwandten Richtungen zum Vorteile beider ehebaldigst
kommen.

vie Anmut.
Von Josef Rohrer (Basel).

(Fortsetzung.)

Was hatte die Sintflut überhaupt sür eiueu Zlveck?
Woher kam sie? Aus Jahwes böser Galle, aus Aerger,
Kümmernis und Reue Gottes, wie die Bibel selbst sagt,
nicht aus Gerechtigkeit, wovon die Bibel nichts sagt. Und
was wär das auch für eine saubere Art Gerechtigkeit
gewesen: Geschlechter vorher und nachher, die ebenso
schlimm waren, verschonen und nur grad diesem
Geschlecht die ungleiche Elle anmessen! Ausdrücklich
bekennt Jahwe nach der Flut, wie ein schuldbewußtes kleines

Kind, das heulend verspricht, es nicht mehr zu tun:
„Ich will hinfort die Erde nicht mehr verfluchen (Zauberfluch!)

um der Menschen willen, deuu das Dichten des
meuschlicheu Herzens ist böse von Jugend aus. Ich will
hiufort uicht mehr alles Lebendige schlagen, wie ich
getan habe" (1 Mos. 8, 21 ff.). Freilich etwas späte Reue
und Einsicht, nachdem Millionen unschuldiger Kiuder
und Säuglinge ersoffen waren! Sonderbar ist es auch,
daß Gott entweder die Fruchtlosigkeit seines Strafverfahrens

nicht vorhergesehen haben sollte, da die Menschen,

laut Bibel, nicht besser wurden, oder trotzdein
Zweckloses vollführte. Darum spottete Chamfort mit
Recht: „Nur die Nutzlosigkeit der ersten Sintflut
hinderte Gott, eine zweite zu schicken". Es scheint, daß
ähnliche, begründete Reden früh schon auftauchteu; deuu
bereits der Erzähler von Sodoms Untergang und Abrahams

Fürbitte für die Leute läßt letzteren zu Jahwe die
freimütigen Worte sprechen: „Ferne sei es von dir, so

etwas zu tun, daß du Unschuldige und Schuldige zugleich
tötetest, und es dem Unschuldigen erginge wie dem
Schuldigen. Das<sei ferne von dir! Sollte der Richter
der ganzen Erde nicht Gerechtigkeit üben?" (Mos. 18, 25).
Dieses Einen wohlsitzenden Hiebes willen, mit der feinen
Anspielung auf die vorangegangene Sintflut, seien Vater
Abraham sämtliche Lügnereien in Gnaden verziehen.

Der französische Geistliche und Philosoph
Malebranche witzelte einst, als man ihm vorhielt, die Tiere
hätteu die Folgen des Süudenfalls und der Sintflut mit


	Buddhismus und Monismus

