
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 21 (1913)

Heft: 19

Artikel: Denis Diderot : ein Gedenkblatt zu seinem 200 jährigen Geburtstag

Autor: Bernhard, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


182 —

venk vitlerol.
Ein Gedenkblait zu seinem 200 jährigen Geburtstag.

Von Joses Bernhard (Wien).

Es ist in manchen Dreisen iu letzterer Zeit Mode
geworden, mit überlegen-mitleidigem Lächeln über die
sreigeistigen Stürmer und Dränger der englischen und
französischen „Aufklärung" die Achseln zu zucken und
diesen Mäuueru in der Geschichte der Entwicklung des
-freien, vou Dogmeu losgelösten Denkens nur deu
bescheidenen Auteil, Demotierer des Alteu gewesen zu sein,
einzuräumen. Das ist jedoch uicht bloß eine grobe
Undankbarkeit, sondern auch Ungerechtigkeit jener gesam-
tcn Zeit gegeuüber. Daß es uns heute möglich ist, überall

dem Kirchentum schwere Wunden beizusügen, daß es
die jetzige Generation allmählich vermag, den Dualismus
auf alleu Gebieten des religiösen, sittlichen, uud kulturellen

Lebens durch deu Monismus zu verdrängen, daß
heute das Freidenkertum aus politischem, sozialem und
pädagogischem Gebiete bereits greifbare Resultate zu
erzielen im Staude ist, verdaukeu wir den Männern der
Enzyklopädie und dein Bedeutendsten unter ihnen,
Denis Diderot. Es ist eigentlich eine ganz
sonderbare Tatsache, daß vou den Werken dicses uiicrschrok-
kcueu Vorkämpfers für den freien Gedauken weniger die
wissenschaftlichen als die schöngeistigen, besonders im
Auslande, bekannt und verbreitet siud. Dazu vermag
ja sreilich viel beitragen, daß Tiderots literarisches
Hauptwerk, „Rameaus Neffe", als Uebersetzcr deu Meister

der deutschen Literatur, Goethe, gefunden hat, und
daß seiu zweites überaus verbreitetes Buch erzählenden
Inhalts „Die Nonne" gerade wegeu der Klostersitten-
schilderuugeu Anklang iu deu weiten Schichten, dcs Volkes

gefunden hat. Trotzdem liegt aber Didcrots unver-
gämiliche, ja monumentale Bedeutung auf dcm rciu
wissenschaftlichen uud philosophischen Gcbietc. Er war
der eigentliche Stimmführer des Materialismus und
Atheismus des achtzchutcu Jahrhunderts, der dem Glauben

nn eine persönliche Gottheit wie keiu zweiter an dcn
Leib gerückt war und dcm dazu als besonderes Verdienst
in diesem Kampfe es zugerechnet werden muß, daß er
nicht -iu dcr leichten, oberflächlichen, spottsüchtigeu Art
Voltaires gekämpft hat, fondern als stiller, zäher
unermüdlich arbeitender Gelehrter auf dem Wege der Logik, —
dic Empirie uud die kritische Historie war ja dem 18.
Jahrhundert uoch fast durchweg sremd, — Fragen, bereits
angeschnitten, erörtert uud als richtige Thesen aufgestellt
hat, die dann die modcrueu Naturwissenschaften empirisch
bestätigt habeu. Dabei ist besonders hervorzuheben, daß
Diderot selbst erst vom offeubarungsgläubigen Menschen
über den Deismus sich zum Atheisten laugsam cutwickelt
hat, der schou lauge in seinen Moralausichteu uud sozialen

Auschauuugeu Gott in Schule uud Haus, Staat
uud Familie ausgeschaltet hatte, als er uoch auf reiu
philosophischem Gebiete für deu Deismus eintrat. Dieser

laug cmhalteude deistische Zug im Geistesleben D!-
derots wird den nicht verwuuderu, der die Jugendgeschichte

dieses Manues keuut. N m 5. O k t o b e r 1 7 i 3
in Langres iu der Champague als dcr Sohu eiues wohl-
habeuden Messerschmiedes geboren., war der kleine Denis
durch seiue Umgebuirg so bigott, daß er im 12. Jahre
uach Paris fliehen wollte, um Jesuit zu werdeu. Nur
die Einsicht des Vaters hinderte diesen Plan, der die
Welt um einen großeu Fackelträger der Freiheit des
Geistes gebracht hätte, uud Diderot wurde iu das College
d'Harcourt in Paris gebracht. Mit der wachsenden Einsicht

verlor sich die alte Liebe zum geistlichen Berufe, da-
sür ward iu ihm ein immer mehr Wachseudes Verlangen
uach Aufklärung wach. Dieser Drang trieb ihn auch zur
Erklärung, eiueu bestimmten Beruf nicht zu fassen, son¬

dcrn gauz dem Studium zu lebeu, weswegen dcr Vater
vollständig seiue Hand von dem uach seiuer Meinung
ungeratenen. Sohu abzog. Tie zehn Jahre, die nuu
folgen., waren Jahre heißer unermüdlicher Arbcit. John
Locke uud die übrigeu großeu euglischeu Freidenker und
Dcisteu waren Gegenstand eisrigsteu Studiums. Dane^
beu ward dcr Literatur uicht vergessen, und schon um
17^0 war Diderot nicht uur einer der besten. Keuncr dcr
englischen Literatur, souderu auch ihr wärmster Verteidiger

iu deu damaligen Salons vou Paris, wo uoch die
formvollendete aalglatte und innerlich leere Klassizität
der frauzösifchcu Dichtung allein anerkannt war. Des
Unterhaltes wegeu beschäftigte sich Diderot viel mit
Übersetzungen. Bei dicseu Arbeiten kam ihm allmählich
sein schriststellcrisches Köuucu immer mehr zum Bewiißt-
seiu, uud bald entflossen seiner rastlosen Feder in
unaufhörlicher Reihenfolge feine Schriften, literarischer,
philosophischer uud maralischer Richtung. Er begann mit
dem „kssiri sur ts Närits st Is Vsrt.u", danu folgten die
„?snsöS8 püilosoxlckc^uss^, die „l5ijux illcliserst", die
„Intsrnrets-tion cls l-i, Mtnrs", ^wd uoch ciuige kleiuere
Schriften, dic rasch hiiitcreinauder iw den Jahren 17-15

bis 1749 herauskamen. Jn dcn ersteu dieser Schriften
sinden wir Diderot noch als Anhänger dcs Offcnba-
rungsglaubeus, der weit hinter der Auffassung Shaftes-
burys steht, welcher bekanntlich „das Weseu der Tugend
rein auf das Weseu des Meuscheu stellt" und Religion uud
Tugend schars voneinander gctreuut wissen will. Ganz
anders Diderot. Tugend ist iu ihm, uach eigenem
Ausspruch in der Vorrede zu dem „lls^ii sur Is Mrirv .«

untrenubar iiiit dem Glaubeu au Gott verbunden,
darum ist uur der au die Osfeubarung glaubende Theismus

der Tugeiid günstig, „der uicht mit dem schalen,
vsfeiibaruugsleugiieuden Deismus der Tindal und
Toland zu verwechseln ist." Diese Gläubigkeit hält aber
uicht allzulange au, war sie ja, wie schou dargelegt, mir
eiue unbewußte Nachwirkung der bigotteu Jugendzeit.
Bald erklimmt Diderot die zweite Entwicklungsstufe sci-
ues Denkens, cr wird Deist. Diese Wandlung macht sich

schou iu den 174«! erschienenen „pönssös iiliilvsopbnmo,-;«
deutlich crkeunbar. Es war ciu Schuß ius Schwarze.
Schou am 7. Juli 174(> wurde diese Schrift auf
Parlamentsbefehl öffentlich durch Henkershand verbrannt.
Scharfe epigrammatische Sätze, die wie Peitschenhiebe
uiedersausen, schreien vou der Not der im Dunkel ge-
baltencu Menschennatur. Zwar ist das Buch noch
dcistisch, stellt sich auf deu Standpunkt Newtous, daß
gerade die neuzeitliche Naturforschung dem Atheismus den
Garaus machen müsse, weil ja der Flügel .eines Schmet-
terliugs, das Auge einer Mücke deu Gottesleugner
zermalme. Und doch! Unmittelbar au die Vernichtung
des Atheismus auf philosophischem Gebiete wird dcr
persönliche Gott ad absurdum geführt durch die soziale uud
kulturelle Kritik. Diderot bekämpft z. B. da augeblichcr-
wcisc uur dic Intoleranz, „indem er in Gefängnishölleu
Winselude Leichname eiugesperrt erblickt und ihre Seufzer

uud Klagschreie vernimmt". Wer ist aber darau
schuld? Diderot antwortet: „Wer hat diese Unglücklichen

zu diesen Qualeu verurteilt? Dcr Gott, deu sie
beleidigt haben. Wer ist denn dieser Gott? Ein Gott
voll Güte. Wie, eiu Gott voller Güte sollte Wohlgefallen
darau finden, sich in Tränen zu baden? Nach dem
Porträt, das man mir vom höchsten Wesen macht, vou
seiuer Neigung zum Zorn, vou der Strenge seiner Rache,
von dem Verhältnisse der großen Zahl derer, die cr
untergehen läßt, im Vergleich zu den wenigen, deuen es eine
rettende Haud entgegenzustrecken geruht, müßte auch die
gerechteste Seele versucht sein, zu wünschen, daß es
uicht e x i st i e r t." Diese bittergrimme Kritik des
herkömmlichen Gottesgedanken, die auf die damalige frau-



— 183 —

zösische Gesellschaft ungeheueren Eindruck machte, läßt
uns Diderot schon aus seiuem Uebergange vom. Deisten
zum Atheisten, auch auf philosophischem Gebiete sehen!
Viel zu dieser dritteu Entwicklung trug eiue Arbeit bei,
welche allciu genügen würde, Diderots Name iu den
Aunalen der Wissenschafts- und Kulturgeschichte unsterblich

zu machen. Es mutet .mich immer gauz komisch an,
wenn ich irgendwo das klerikale Konversationslexikon
von Herder erblicke, uud ich muß unwillkürlich lächeln,
wie unsere Frommeu so gerne die Werke uud
Erfindungen der f 's f Uugläubigeu zu ihren heiligen Zwecken
ausnützen, ja oft sogar damit prahleu, im Vertrauen auf
die unbegrenzte Unwissenheit ihrer Nachläufer, die uicht
ahnen, daß gerade die ersteu Lerikonherausgeber aufs
Messer von der hlg. Kirche verfolgt wordeu fiud. Freilich

war diese erste Enzyklopädie keiu friedliches Magazin
alles Wissenswerten, sondern, wie Huttncr sich trefflich

ausdrückt, „eiue riesige Belageruugsmaschiue uud
Angriffswaffe" gegeu die Bastiouen der Kirche.

Aeußere Umstände habcn zunächst dieses „stsnäsrt,
vorl<" der französischen Aufklärung hervorgerufen. Jn
England hatte die zu Dublin 1728 erschienene „Cyclo-
pedie" von Ephraim Chambers bald überall größte
Beliebtheit sich errungen. Sic sollte ius Französische übersetzt

werden, und der Buchhändler Le Bretou wandte sich

an Diderot mit dieser" Aufgabe, mit der dieser 17-1!)

begann. Diderot wollte jedoch uicht, wie das englische
Original, einen bloß referierenden. Abriß der gesamten
menschlichen Kunst und Wissenschast geben, soudern er
wollte auch „die innere Einheit, den naturnotwendigeu
Ursprung desselbcu Allen klar zu denkender Einsicht
bringen." Ans dieser von Huttuer gegebenen Defiuitiou des
Werkes findet man die Bestätigung des oben Behaupteten,

daß Diderots Wirken aus wissenschaftlichem Gebiete
schon cin monistisches genannt werdeu darf, woraus vor
allem die Bedeutung dieses Uutcrnchmeus zu erklären
ist, und nicht wie früher ost gemeiut, bloß aus seiner
Nngriffsstcllung gegeu Kirchc und Dogma! Diderot
suchte unu sich aus dem Kreise seiuer Gesinnungsfreunde
die Mitarbeiter; so vor allem deu Mathematiker
T'Alcmbert, ferner arbeiteten Voltaire, Barou Holbach,
Lamettrie mit, so daß diese Enzyklopädie fast das
„Parteiorgan" der französischen Aufklärung genauut werden
könnte. Das Werk, desseu erste Bände 1751 uud 1732
erschienen uild das seiueu Abschluß 17M fand, wurde gleich
bei seinem Erscheinen von der Priestcrscha'ft mit wütendem

Lärme empfangen, fortwährend schwebte Diderot in
Gefahr, das Schicksal des unglücklichen Chewalier de

Barras zu erleiden, — das ihm bestimmt geblüht hätte,
wäre nicht der Minister Malcsherbes sein persönlicher
Gönner gewesen — dabei erfuhr er die traurigsten
Kränkungen von feiten der feigen Buchhändler, die seine
Manuskripte aufs unkenntlichste verstümmelten, um das
lukrative Unternehmen nicht dnrch Diderots Radikalismus

zu gefährden; uud der materielle Lohn fiir all diefe
ungeheure Arbeit und persönliche Gefahr waren 20 000
Lires, während die Buchhändler eiueu Reingewinn von
2 s.30 3li3 Lires erzielten. Trotz alledem darf aber die
Enzyklopädie mit dem Lieblingsansdruck ihrer Schöpser
„Ig, Kkünts eonlsclöi'stion sontrs Is ksustisins st Is, t^rsn-
nis« bezeichnet werden, denn von ihr aus wurde das Denkeil

der Menschen allmählich umgestaltet und in neue
Bahnen gelenkt; uud wollen wir auch zugeben, daß viele
Uebertreibungen, manch allzu voreilige Behauptuug oder
Vcrneinuug iil der Hitze dcs Kampfes begangen worden
sind, so war doch das Mark dieser nach jahrhundertelanger

Knebelung des Geistes ersten gewaltigen Kundgebung

freien Denkens kerngesund uud hat überall reichen
Samen sür dic Zukunft gestreut. Durch diese Arbeiten
an der Enzyklopädie ist Diderot allmählich von der

deistischen Weltanschauung gründlich abgekommen und
hat sich durch seine 1753 erschienene Schrift „Intsr-prstatinn äs Is, ^atni-s« als unbedingter
Materialist erklärt. Es ist ja fast schon ein Gemeiuplatz
geworden, übcr diesen atomistischen Materialismus des 18.
Jahrhunderts, dem jede Naturerkenntnis fehlte, der nur
ein durch deu grübelnden Vorstand ausgeklügeltes System
war, den Stab zu brechen. Daran tut mau aber doch ein
wenig unrecht. Wir finden vielmehr einen primitiven,
sreilich nicht naturwissenschaftlichen Monismus, wenn z.
B. Diderot als Leitgrundsatz alleu Unterschied zwischen
Stosfwelt nnd Geist sür nichtbestehend erklärt, u. sagt:
„Die Welt ist durchaus eins, ohue inneren Unterschied uud
Zwiespalt. Wenn er ferner die Einheit und Stetigkeit
der Natur immer wieder betont, und im H 58 dieses
Werkes zn folgender Schlußfolgerung kommt: „Wenn
der Glaube uus lehrt, wie alle lebenden Wesen aus der
Hand des Schöpfers hervorgegangen sind, so dürfte dcr
Philosoph sich licber die Ueberzcuguug bilden, die
Natur habe vou Ewigkeit an ihre besonderen Stosfele-
mente gehabt, welche sich vereinigten, weil diese Vereini-
gnng in ihrer Möglichkeit lag, nnd dieser aus jenen
Elementen entstandene Embryo sei sodann durch eine
Anzahl von Bildungen und Formen hindurchgegangen und
sei endlich in steter Stufenfolge zu Bewegung, Empfindung,

Denken, Leidenschaft, zu Sprache, Recht, Wissenschaft,

und Kunst gesteigert, sowie er dereiust vielleicht
noch audere bisher unbekannte Entwicklungen dnrchzu-
lauseu habe". Mau muß wohl zugestehen, daß hier schon
eine Vorahnung der modernen Entwickluugslehre
überraschend klar ausgesprochen wird, wobei freilich der
Kritiker nicht vergessen wird, einzuwenden, daß diese Atome
eiu weuig deu beseclteu Monaden des Leibnitz ähneln und
durch dieses Innewohnen eines gewissen idealistischen
Hanges auch dieser scheinbar stofflichsten Weltanschauung
metaphysischer Charakter verliehen wird, welch schwache
Seite in dem „T räum d' A l e m b e r t s" noch stärker
sich bemerkbar macht. Wie dem aber anch sei, soviel steht
scst, daß Diderot alle Fragen des modernen monistischen
Denkens bereits angeschlagen hat, daß er ferner in seinen
moralischen Schriften mit dem beschränkten GImiben an
dic cwige Unverrückbarkeit der Sittengesetze gebrochen
hat durch seiue glänzenden Aussühruugen, wie auch Ehe,
Liebe und Schamhaftigkeit nach Ort und Zeit beschränkte
Begriffe und daher wandelbare und willkürliche seien.
Auch der herkömmlichen christlichen Lohn- nnd Strafmoral

sagt er iu alleu seinen Schriften schonungslosen
Krieg an uud keunzeichnet sich also auch auf diesem
Gebiete als ein Vorlänser unserer sittlichen Begriffe.

Diderot war jedoch nicht nur der grübelude Gelehrte,
sondern auch ein von zündender Genialität erfüllter Dichter.

Ein Feuerkopf, der ebenso zu hassen als zu lieben
verstand. Glühendster Haß lebte iu ihm gegen Pfaffen und
Könige. Die furchtbaren Verfe auf die Priester und
Könige in seiner Ode „Les Elcutheromanes" sind die besten
Zengen dieser leidenschaftlichen Abneigung gegen dic
Gesalbten und Geweihten. Und wie es die Ironie des
Weltgeschehens will,, sollte gerade aus deu Kreisen der
Kronenträger Diderot der begeistertste Freund und Göu-
ner erstehen. Katharina von Rußland, dieses vielleicht
heute noch nicht gelöste Weibrätsel aus dem Zarenthron,
war die größte Verehrerin Diderots. 1762 lud sie ihn
schon ein, zur Vollendung der Enzyklopädie nach Rußland

zu kommen, und als Diderot der Einladung nicht
folge leisten konnte und ihn die Not zwang, seine wertvolle

Bibliothek feilzubieten, kaufte Katharina dieselbe,
aber unter der Bedingung, daß Diderot zeitlebens ihr
Besitzer bleibe, und außerdem ließ sie ihm als Bibliothekar
derselben auf 50 Jahre den Gehalt von 1000 Lires
vorausbezahlen! Als Diderot 1773 endlich nach Petersburg



— 184 —

kam, ward er von der Kaiserin nicht wie ein „Untertan"
sondern wie ein Gleichgestellter behandelt. Den Grund
zu dieser Behandlung finden wir in Diderots Charakter.
Es gab vielleicht außer Sokrates nicht bald einen
Philosophen der ekstatischer in Begeisterung für alles Gute,
Wahre und Schöne geraten uud darüber mit solch
hinreißender Beredsamkeit sprechen konnte, daß er seine
Zuhörer wie in einem Feuerstrom zu deu reinsten Höhen
des Idealismus mit sich empor riß. Und hat unlängst
der Kunstwart vom „Künstlerkopf" als dem Zeichen der
Genialität gesprochen, so trifft dies nach Beschreibung
aller Zeitgenossen iu gauz besonderem Maße für Diderot
zu. Eiue breite, erhabene, sanftgewölbte Stirne, eine
Nase von höchst männlicher Schönheit, der Ausdruck der
Augeu sehr mild und gefühlvoll „in erregter Stimmung
von wahrhaft blitzähnlicher Wirkung", immer in lebhafter

Bewegung, so lauteu die zeitgenössischen Berichte.
Und wie seiu Weseu war, so auch seiu Stil. Etwas stets
mächtig dahinbrausendes und geistreich Jmprovisatori-
sches besitzt er, seine Bücher sind zwar nicht überall gut
durchgebildet uud angeordnet, aber einc Sammlung
glänzender Skizzen, iu der Eingebung des Augenblickes kühn
hingeworfen. Dieses Taleut zeigt sich besonders in den
kleinen Genrebildern, betitelt: ,.i^tits v-iuisi-s« am
herrlichstem Entzückend ist da z. B. das Fragment über die
Frauen, eine große Erzählergabe tut sich in jedem
Satze kuud. Uud da schon ein mal von dem Dichter
Diderot die Rede ist, so sei auf den zu Aufaug schom
erwähnten Roman: „Die Nonne" nochmals hingewiesen,
der einer der ersten naturalistischen der französischen
Literatur genannt werdeu darf, und der die Lasten uud
duuklen Seiten des Klosterlebens mit erschreckeuder
Deutlichkeit malt.

Diderot ist auch als Mensch ein leuchtendes Muster
freidenkerischer Ethik. Eiueu derart uueigennützigen
Menschen wird die Kirchenmoral nicht so bald aufzuzählen
haben. Er half unzähligen Schriftstellern. Er war kein »

Freund des Christentums, aber liebte seiue Feinde
anders als die iu Gold uud Purpur gehüllten
„Nachfolger" des Nazareners. Er unterstützte einen hungernden

Pasquillanten, der gegen ihn eine Schmähschrift
verfaßt hatte, uud hielt 4 Jahre einen Menschen aus, der
sich als Polizeispiou entpuppte. Trotz aller Enttäuschungen

blieb er der gütige Menschenfreund. 61 Jahre alt,
am 19. Februar 1788 rührte Diderot ciu Schlaganfall,
dessen Folgen ihm den Tod brachten. Am 29. Juli
unterhielt er sich, wie er es immer so gerne getan, im
lebhaften Gespräch mit feinen Freunden und tat dabei den
berühmten Ausspruch: „Der erste Schritt zur
Philosophie ist der Unglaube". Am folgenden

Morgen entwand der Tod ihm für imnier den stets
kampsbereiten Griffel.

Mit ihm war einer Großen aus dem Reiche des Geistes

geschieden. Ein edler Mensch, ein großer Künstler uud
nach Wahrheit ringender Philosoph, dessen Bedeutung und
Nachwirkung bis auf den heutigen Tag zu spüren ist, der
den freien Gedanken siegreich zum ersten Ansturm auf
die morschen Wälle der Menschheitszwingburg, kirchlicher
Glaube genannt, geführt hat!

Ki» erbauungtvucd.
Von G. Ts Hirn*) (Breslau).

Zum positiven Fortschritt unserer freiheitsdurstigen
Bewegung gehört es vou Jahrzehnt zu Jahrzehnt mehr,
die ungeheuren Schätze der Weisheit und des Gemüts

*) Unerwartet, mit anderen Korrekturbogen, geht mir
dieser Buchdrucker-Satz zu, und dabei findet sich Tschirns
Vermerk, dcr Artikel solle im „Freidenker" erscheinen. Da es mir

zu sammeln, die von der Menschheit bisher schon
hervorgebracht worden sind, aber unübersehbar zerstreut,
verschüttet und verborgen liegen. Eine ganze Reihe von
derartigen Sammlungswerken, besonders aus jüngster
Zeit, liegt deshalb vor. Manch einer ist hinab getaucht
iu die Tiefen des heiligen Geiftes-Ringens und hat
dort geschürft, hie uud da in religiöser, philosophischer,
poetischer und ethischer Literatur, um Goldkörner zu
Tage zu fördern und diese in passender Fassung dem
neuen Menschenvolke der Gegenwart und Zukuuft
darzubieten. Wie populär uud bekannt sind bei uns „Meine
Sterne" von dem alten treuen Veteranen der freireligiösen

Bewegung Karl Scholl geworden. Der schlichte,
klare und freundliche Siuu des unvergessenen Freundes,
die Arbeit einer vergangenen Generation spricht aus dieser

wertvollen Sammlung. Aber vorwärts schreitet die
Zeit auch gerade im geistigen Reichtums - Erwerb, im
Locken zu heimlichen Goldfeldern überall, die entdeckt
werden wollen und ausgegraben, daß ihre Schätze
unerschöpflich zu den Meuscheu auelleu. Wenn der fleißige
Goldgräber dazu ein gewaltiger Künstler ist, der königlich

mit all den gefundenen erhabenen Stoffen umgeht

und aus deu edelsten Meuschheitsstücken eiueu Dom
nach seinem eigenen großen Geiste gestaltet, dann stehen
wir vor einem Werke, das selber zur Größe seines ewig
leuchtenden Stoffes, zur Menschheitshöhe hinan ragt, das
eben nicht nur eiue „Sammlung"' ist, eine Schatzkammer,
um die Kleinodien zusammenzufassen, sondern ein Bau,
iu Grund uud Säulen, Wänden und Krone aus den
Kleinodien organisch zusammengewoben.

Solch einzigartiges Werk hat uus B r u u o Wille
geschenkt mit seiner „Lebensweisheit," die „eine
Deutung unseres Daseins in Gedanken und Versen
führender Geister" sein will und ist**). Znm offenen Zeichen

dessen, daß Wille die Weisheitsworte der führenden
Menschheitsgeister nach seinem Sinne und seinem
Plan zu einem Weltauschauuugs-Gebilde verweben will,
daß er sich erkühnt, den ehrfurchtgebieteudeu Stoff
souverän zu behandeln, frei-künstlerisch zu nehmen, zu wählen

und iu seiueu Bau zu fügen, stellt er einleitend seine
persönliche „Siuudeutuug des Weltalls" auf 60 Seiten
in 14 Kapiteln voran. Solche Kühnheit darf nur
wagen, ohne in Geschmacklosigkeit zu verfallen, wer selbst
als Denker und Dichter hohen Geistes voll ist, schöpferisch-
stark und ehrfürchtig-hingebend-zart; sonst würde er
von seinem eigenen Stoffe, von den „führenden
Geistern", die er reden läßt, lächerlich gemacht werden.
Man muß bedeukeu. was das heißt: eine Sinndeutung
von Welt und Lebeu aus Weisheitssprücheu eines Goethe,
Kant, Buddha, Christus, Plato, griechischer, römischer,
indischer, chinesischer u. a. Weiser, moderner Philosophen
und Dichter, Sprichwörter und Volks-Lieder — durch
Willes Judividualität hindurch
gesehen, in seiner persönlichen Eigenart zusammen und
widergespiegelt; was das heißt: all dieser Riesengestalten
geistig und künstlerisch mächtig zu werdeu, ohne sie
wahrheitswidrig-unkünstlerisch zu vergewaltigen! Und diese
monumentale Leistung ist Wille in hohem, in
staunenerregendem Maße gelungen. Ueberall spricht Echtes aus
dem Innersten der großen Menschheitsmeister, und überall

spricht doch der Unterton der Wille'schen Lebenssinn-

stets selbstverständlich war, daß das Bundesblatt dem
Bundespräsidenten ohne Weiteres das Wort läßt, so weiche ich nicht
von diesem Grundsatze ab — obwohl mich die Ehrung meines
neusten Buches in einem teilweise von mir geleiteten Blatte
in eine gewisse Verlegenheit bringt. Indessen muß es ja jeden
Verfasser mit freudigem Dank erfüllen, wenn die Kritik den
Wirkungskreis seiner Worte erweitert.

Dr. Bruno Wille.
**) Deutsches Verlagshaus Bong 6- Co. Berlin-Leipzig-

Wien-Stuttgart. 360 Seiten. Preis 2 Mark.


	Denis Diderot : ein Gedenkblatt zu seinem 200 jährigen Geburtstag

