
Zeitschrift: Freidenker [1908-1914]

Herausgeber: Deutsch-Schweizerischer Freidenkerbund

Band: 4 (1911)

Heft: 2

Artikel: Christentum und Freidenkertum

Autor: Koehler, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-406164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-406164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


alle diese Postulate in den, dein Christus dcr Evangelien
zugeschriebenen Aussprüchen enthalten sind, läßt sich leicht
beweisen. Hiemit einige Belege:

,Jhr sollt euch nicht Schübe sammeln auf Erden, wo Motte und
Rost frißt; sammelt euch aber Schätze im Himmel '. (Math 4. 19).

»Schauet die Lilien aus dem Felde wie sie wachsen: sie arbeiten
nicht, auch spinnen sie nicht". (Matth. 6, 28).

.Aber ich sage euch: „So dich Einer auf die linle Wange schlägt,
reiche ihm die rechte".

„Die Armen habt ihr allezeit bei euch". (Math. 26, 11).
„Sehe hin, verkaufe was du hast uno gib es den Armen

dann komme und folge mir nach (Matth. 21).
„Denn wer da hat, dem wird gegeben: wer aber nicht hat, dem

wird auch was er hat, genommen werden'. (Math. 25, 29).
Und andere mehr.

Nun frage ich: sind die>sc Lehren — so edel sie auch
vom Standpunkt des Stifters geineint sein mögen —
genügend, um darauf einen gedeihlichen Staatskörper
aufzubauen? Bezeugen sie eine höhere, eine übernatürliche,
eine „göttliche" Einsicht? Sind sie auch nur logisch aus-
gedacht?... Ich brauche Wohl nicht um Verzeihung zu
bitten (Freidenker dürfen und sollen kritisch sein!), wenn
ich, im Lichte sorgfältiger Beobachtung und logisch-rich-
tigen Denkens, sage: nein, und tausendmal nein! Diese
Postulate — Grundpostulate wie man sieht — der christ.
lichen Lehre sind weder in sittlich logischer, noch in sozialer
und volkswirtschaflicher Beziehung anstandslos. In ersterer
Beziehung sind sie es nicht, weil der Gründer als
primäre Normen Gebote aufstellte, welche nicht primär sind
und, bei Licht betrachtet, es gar nicht sein können. Daß
ich mich erkläre. Die oben von Christus zitierten Postulate
— so gut und edel von seinem Standpunkte aus sie auch
sein mögen, fußen auf einem anderen, tieferen Prinzip:
dem Gefühl der Gerechtigkeit. Und dieses Prinzip der
Gerechtigkeit selbst wurzelt in einem anderen, noch tieferen
Prinzip: dem der Wahrheitsliebe, dem des
Wahrheitserstrebens. So steht die Sache: und Christus, wäre
er logisch gewesen, würde vor Allem aus das Streben nnd
Suchen nach Wahrheit — ächter Wahrheit — empfohlen
und eingeprägt haben. Ja, da ein hochragender englischer

Denker — Lord Hamilton — tiefere Einsicht
bewiesen, indem er schrieb: „ilicz clesiro kor trurb, tb«
appreemtioii »k trutli, itncl tbe reliiiaticm ok truili —
tue»«? iu'<z t,biz sovui'izien Anoü ok liuman iinture"
(„das Streben nach Wahrheit, die Werschätzung der Wahrheit,

und die Verwirklichung der Wahrheit — das ist das
höchste Gut der menschlichen Natur"). Also noch einmal:
das erste und höchste Grundprinzip einer gesunden sozialen
Entwicklung ist: das Streben nach, das Betätigen von
Wahrheit Und um so mehr ist dies zu verkündigen
nötig, als in unserer heutigen verlotterten Gesellschast
sozusagen Alles — Dogmen, Institutionen, Anschauungen,
Lebensregeln, auf Unwahrheit, auf Lüge beruht (man sehe

Dr. Max Nordans „die konventionellen Lügen der
Kulturmenschheit"-, ebenso Ludw. Feuerbach, Arthur Schopenhauer;

von Radcnhausen „Christentum ist Heidentum, nicht
Jesu Lehre": Dr. Stamm u. a. mehr).

Aber Jesus hat diesen hohen, diesen transzendentalen
Wert des Snchens und Strebens nach Wahrheit nicht
erkannt. Und weiter: die vom Gründer der Christusreligion
niedergelegten Normen verfehlen ihren Zweck auch in sozialer,

in ökonomischer Hinsicht. Sie haben die Möglichkeit
und die Notwendigkeiten! — eines hoch entwickelten
wirtschaftlichen Zusammenlebens (wie wir es heute kennten,
wie es der Nazarener aber nicht voraussehen konnte!) nie
ins Auge gefaßt. Gesetzt nun, wir hätten eine Gemeinschaft

von Individuen — christlichen Individuen — die alle
im höchsten Grade religiös-sittlich, überzeugungstreu und
aufrichtig wären: von Individuen die alle den festen
Entschluß gefaßt hätten, die Christuslehre in ihrem vollen
Umfange durch die stündliche Praxis eines Jeden zu betätigen:
— was würde die Folge fein? Wir hätten eine Gemeinschaft

von Eiusiedlern, Anachoreten, mystischen Träumern!
jede soziale Entwicklung, jede volkswirtschaftliche Organisation

wäre sozusagen undenkbar (es sei denn unter der

Voraussetzuiig einer allgemeinen Umformung recht
einschneidender sozialen Faktoren!). Wir hätten dann folgende
Alternative: 1. Vorausgesetzt, es blieben die heute
existierenden sozialen Funktionen, Zwangsverhältnisse, Ungleich-
heilen fortbestehen, dann würde der Kampf ums Dasein
(welcher schon heute bitter und grimmig genug ist. und
leider stets bitterer und grimmiger wird!) nickt nur nicht
aufgehoben, er würde kaum abgemindert werden; oder 2.

vorausgesetzt, es bestünde absolute Gütergemeinschaft, das

gesellschaftliche Niveau wäre für Jedermann ein und
dasselbe: dann würde die Welt auf das Niveau dcs gestrigen
Spanien herabsinken, zu einer Brutstätte von Bettlern und
Kiiticnmännerii werden!

Ich muß bitten, mich nicht mißverstehen zu wollcu.
Daß der von den Evangelien dargestellte Jesus — weuu
er überhaupt gelebt hat — (und die Ncligionsberichte
berichten von sechzehn verschiedenen Personen, wclchc sich

alle als „Erlöser" der Menschheit verküudctcn, und alle den

Tod am Krcnzesholz erlitten) — also: daß der uns
beschriebene Jesns eine edle, hochsinnige, äußerst wohlmeinende

Natnr war, soll nicht im Mindesten bestritten werden.

Aber! Gefühl — und uur Gefühl — macht noch

lange nicht den sozialen Reformator (den Märtyrer macht
es allerdings oft genug! — man sehe Göthc: „Jeden
Schwärmer schlagt mir ans Krenz" zc.). — Um cin
nennenswerter sozialer Reformator zu sein, braucht es neben

Gefühl anch hohe Einsicht, viel Wissen und ein gewisses

Ahmlngsvermögen — das, was die Franzosen wahrscheinlich

ganz richtig mit dem Worte „prescisncv" bezeichnen.

Da wir doch einmal auf dem Gebiete der Sozinlresori»
sind — unter christlichen Auspizien — und im Hinblick,
daß der moderne Sozialismus sich als dcn Weltverbesserer

par excellenck erklärt, und Wohl auch von Vielen so

betrachtet wird; so ist es bezeichnend die Haltuug zu beobachten

welche einer der Hauptführer des englischen Sozialismus,

Herr K e i r H a r d i e ^1. in dcr Sache einnimmt.
Aus einem in London erscheinenden Arbeitcrorgan (..ilre
I.Ävour I^eacler — „dcr Arbeiterführer — 3. Juni 1910,

p. 351) ersehe ich daß durch die in England bestehende

Arbeitervercinigung S. X. krotderkooä" (der Leser
fragt: was bedeutet 8. ä.? Ja — man lache nicht! —
das bedeutet: „pleaL-rnt Sunclav ^ktcrnooris" und lZrotliri-
kooä — Brüderschaft; heißt also: eine Brüderschaft zur
Feier fröhlicher Sountagnachmittage) — daß also, sage,
durch Vermittlung dieses Verbandes, welcher über ganz
England verbreitet ist, zirka 2000 Vereine zählt und mit
ähnlichen Gesellschaften auf dem Festlands Fühlung hat,
zu Pfingsten vergangenen Jahres zwei große internationale

Zusammenkünfte sowohl in Lille (Frankreich) als in
Lüttich (Belgien) stattgefunden habcn, auf welchen
Versammlungen bewußter Herr Keir Hardie der Hauptredner
war, und wo cr weidlich von vielfachen „NeverenäZ" oder
„Hochwürden" assistiert wurde. Nun, was sagte Herr
Hardie? Er sagte — nachdem er einen geschichtlichen Rückblick

auf die Entwicklung des Sozialismus geworfen hatte
— daß diese Bewegung ursprünglich materialistisch, resp.
atheistisch gewesen sei, neuerdings aber, mit seiner (i. e.

des Redners) vollkommener Billigung, sich zu besseren
Ansichten bekehrt habe. Er sei erfreut zu seyen, daß
zeitgenössische sozialistische Arbeiter zu der Erkenntnis gelangt
seien, Religion sei das „besänftigende, versöhnende Element
im Leben". Christus selbst sei der Prototyp des Proleta-
riers. — Des Redners Vortrag gipfelte in der Ermahnung,
die Zuhörerschaft möchte sich stets in Christus den Erlöser,
Schützer und Ratgeber bewahren. „Er selbst i. e. Hardie)
habe sich gut dabei befunden" (als wäre dies ein
Argument!); — und cs sei dies i. c. das sittlich-religiöse
Element, ein Leitmotiv gewesen, welches ihn bewogen habe,
sich der Arbeiterbewegung anzuschließen." (Stürmischer
Beifall).

Ja, das ist die richtige klerikale Schwätzcrei, bezw. Ver-
gifterei! Und so etwas wagt ein Arbeiterführer, ein aktiver
Sozialist, noch dazu uuter den Auspizien von Parlamentariern,

Professoren, sozialistischen Gemeinderäten zu sagen!
Und es finden sich Lassen genug — es waren hunderte,

ja tausende anwesend, wie es scheint — welche diesem
Gekläff gaffenden MundeS zuhörten und jedes Wort
gläubigst verschluckten!!! Da hört denn doch Vieles auf!

War denn Jesus — man muß fragen — mit übernatürlicher

Weisheit begabt? War er ein Muster sozialer
Einsicht? Wir haben schon oben eine bezügliche Antwort
gesehen; mehr wird folgen. (Schluß folgt.)

alaria und Koriutlzerbrief.
Die „Frankfurter Zeitung" oom 11. Januar veröffentlicht

folgende Notiz:
„Der englische Forscher, Dr. Ronald Roß, der Entdecker

der Malariaparasiten im Moskito, hat vor kurzem eincn
Band Gedichte veröffentlicht, die er „Philosophiiis nennt.
In diesen legt der um die Wissenschaft und Menschheit
hochverdiente Mann die Gedanken nieder, die ihn in den stillen
Stunden der Ruhe nach unermüdlicher Arbeit, in der Glut
durchwachter Tropennächte am Sterbelager der vom Fieber
Aufgezehrten überkamen. Ein einfacher, starker Glaube
weht durch diese Dichtungen und geht Hand in Hand mit
einem unbeugsamen Forschergeist und Werktätigem Erda»
men mit der leidenden Menschheit. Das beifolgende kleine
Gedicht entstand unter dem mächtigen Impuls sciuer
Freude über die Entdeckung des Malariaparasiten und dcr
daraus hervorgehenden Hoffnung aus vollständige Ausrottung

des schlimmen Fiebers:
„Heut hat der barmherzige Gott
gegeben in meine Hände
ein wundersam' Ding — dafiir
sei Ehre ihm ohne Ende.

„Auf Wegen geheimnisvoll
folgt' ich seiner Liebe Gebot,
und fand deine winnge Saat,
myriadenmordender Tod

..Ter Fingerzeig, der mir ward,
soll heilen der Völker Not!
Wo, Grab, ist jetzt dein Sieg?
Wo ist dein Stachel, o Tod?"

Nach Pasteur muß mau Mikrobenforschern eine ziemliche

Dosis metaphysischer Naivität zugute halten; immerhin

ist aber das Vorliegende ein starkes Stück. Uin
annehmen zu können, daß seit Erschaffung der Welt Tausende
und Abertausende an Malaria zugrunde gehen mußten,
damit Dr. Ronald Roß im 20. Jahrhundert nach Christi
Geburt Gelegenheit habe, nach dem unerforschlichen
Ratschlüsse Gottes, dem „Tod seinen Stachel, zu rauben", dazu
muß man geistig sehr — aber schon sehr — einseitig
veranlagt sein. Dr. I. 8.

Christentum uud Freideukertum.
Von Fritz C. Koehler, G.nf.

Jeden Freund der religiösen Aufkläruug sowie des
geistigen Fortschritts muß cs angesichts dcr gewaltigen
Anstrengungen, wclchc die christliche Kirche zur Erhaltuua dcr
Orthodoxie und des religiösen Aberglaubens macht, höchst

peinlich berühren, daß das Freidenkertum noch so wenig
Ausbreitung gefunden hat. Allerdings muß zum Troste
anf die ebenfalls unbestreitbare Tatsache hingewiesen werden,

daß nur ein kleiner Bruchteil uusercr Bevölkerung
dcm Kirchentum huldigt, die größte Mehrzahl hingegen
im sogenannten „Unglauben" Zufriedenheit gefunden hat;
aber währenddem die gläubigen Christen eine fabelhaste
Rührigkeit und Opferfreudigkcit zur Verbrcituug ihrer
speziellen Sektenlchrcn entfalten, legen viele „Freidenker"
rnhig die Hände in den Schoß, ohne das Bedürfnis zu fühlen,

ebenfalls für ihre Ideen Propaganda zu machen. Dabei

aber klagen sie beständig über die stets wachsende Macht
des Pfaffentums und über dessen beharrliche Versuche, dic
Persönliche Freiheit zu beeinträchtigen. Einige Freidenker
suchen ihr Gewissen auch mit der häufig gehörten Behauptung

zu beruhigen, daß das Kirchenwesen im Abnehmen
begriffen sei und daß sich an demselben nur noch unklare
Köpfe beteiligen. Aber eine solche Behauptung entspricht
keineswegs der vollen Wirklichkeit.

Wenn man auch unter den Kirchengängern manchen

antrifft, der aus uulaulcrn Privatgrundeu Glauben heu-
chclt, so darf man doch nicht vergessen, daß es dem freien
Willen eines jeden anheimgestellt ist, Mitglied einer
Konfession zu bleiben odcr nicht.

Nun hat sich aber das Kirchentum von jeher als
geschworener Feind aller Aufklärnngsversuchc gezeigt, und W>

es dieses noch bis auf den heutigen Tag tut, so hat dM
Freidenkertum feine hohe moralische Bedcutuug, und dieses

näher zu begründen, will ich in folgendem versuchen:
Sobald das Christentum zu einer politischen Macht

geworden war, trat cs auch als unversöhnlicher und verfll-
guugssüchtiger Feind jeder wissenschaftlichen Bestrcbutt«
auf, die unseren Jdeenkreis erweitert und unsere
Weltanschauung läutert. Es betrachtete sich selbst stets als eine
unfehlbare göttliche Offenbarung und sah sich dadurch m»-
calisch verpflichtet, über jede geistige Tätigkeit, die irge>55
ein Dogma gefährdete, den Bann zu verhängen. Trotzdem

sich die christliche Kirche im Laufe der Zeit in zahlr-.'ichk
Sekten gespalten hat, die sich alle auf Grund ciner und
derselben Bibel bitter bekämpfen und sich gegenseitig ewige
Verdammnis in Aussicht stellen, so sind diese doch alle eini>
und bereit, jeden freien Gedanken zu bekämpfen und stch

in keinerlei Kompromisse einzulassen. Und cs muß
zugegeben werden, daß diesem Auftreten eiiie unbestreitbare
Konsequenz zugrunde liegt; denn wer einmal im Besitz
unfehlbarer, absoluter Wahrheiten zu sein glaubt, muß
naturgemäß intollerant werden und jeder andern Ansicht den
Krieg bis aufs Messer erklären. Einen Fortschritt aus r«^
ligiösem Gebiet kann und darf der offizielle Vertreter d«L

Christentums nicht anerkennen, denn das, was nach sein«
Ansicht heute als „göttliche Wahrheit,, gilt, kann morgen
kein Irrtum mehr sein. In seinen Augen ist die
Vernunft menschlich, die christliche Lehre abcr göttlich!

Die .Kulturgeschichte besteht daher zum größten Teil
ans Berichten über dcn Kampf zwischen feststehenden Dogmen

und wissenschaftlicher Forschung: und lvo auch nur letz-

tere ihr Licht leuchten ließ, da haben sich auch gleich alle
Pfaffen bccilt, ihre schwarzen Mäntel davorzuhängen. Der
biblische Sah, daß die Wahrheit frei macht, wird von den

Pfaffen anders ausgelegt als von den Freidenkern und
Männern der Wissenschaft. Man hört nun häufig die
Bemerkung, daß die Menschheit nicht ohne „Religion" bestehen

könne; doch fragt es sich nur, was man eigentlich unter
„Religion" versteht. Ueber die ursprüngliche Bedeutung
des lateinischen Wortes „religio" gehen dic Ansichten weit
auseinander». Der Kirchenvater Augustinus leitet es von
„relißkire", „verbinden", ab, und versteht also darunter das
dcn Mcnschcn mit Gott vereinigende Band. Diese Auffassung

ist bei den Theologen die maßgebende geworden.
Cicero hingegen leitet „religio" von „religere ab; dies
bedeutet „wiederlcsen, wiederholen, genan nachdenken", und

man konnte also darunter ein ernstes Erfassen der Pflichten

gcgen sich und die Menschheit verstehen. In diesem
letzteren Sinne nun ist jcdcr Freidenker ein religiöser Mensch;
scine Gottcslicbc ist, wie Feuerbach sagt, Menschenliebe.
und er hält daher die Morallehre für die erhabenste und
edelste, welche dic übelwollenden egoistischen Neigungen
beschränkt und das Wohl der Allgemeinheit fördert. Diese

Morallehre ist dcm Mcnschcn abcr nicht als fertiges
Geschenk vom Himmel in dcn Schoß gcworfcn worden,
sondern er hat sic sich im Laufe von Jahrtausenden niit vieler

Not und Anstrengung erkämpfen müssen, und zwar
ausschließlich mit den Waffen dcs Geistes, während die Gegner

stets in dcr Lage warcn, sich der weltlichen Macht
bedienen zu können.

Das Christentum ist ein Geschenk, welches Rom der

Welt verehrt hat. Todurch, daß die ewige Stadt zur Zeit
des Kaiserreichs, also der Zeit der sozialen Korruption,
alle Religionen duldete und allen die gleiche Existenzberechtigung

vindizierte, war dem Christen Gelegenheit gegeben,

die fremden Götter kennen zu lernen, sie durch mutiges,
zielbewußtes Vorgehen zu besiegen und sich durch Einführung

einer neucn Gesellschaftsordnung Politische Bedeutung

zu verschossen.

Die Bcsicanng aller anderen Religionen des römischen

Reiches durch das Christentum ist unstreitig eines der

wichtigsten und zugleich dcr merkwürdigsten Ereignisse, welche

die Weltgeschichte zu verzeichnen hat. Seine Lehren
befanden sich in diametralem Gegensatz zu den LebenSan-

schauuugeu, wie sie hauptsächlich in Griechenland durch die

hervorragendsten Philosophen verbreitet worden und zur
allgemeinen Geltung gelangt waren. Die Griechen suchten

die körperlichen Anlagen deZ Individuums auf Gruudlage
der Natur zu entwickeln uud zu disziplinieren; das Chri-
stentnni hingegen lehrte die Abtötuug des Fleisches, damit

ein neuer Mensch entstehe; — eine Buße oder Sinnesänderung

war also zur Annahme desselben eine absolute

Vorbedingung.

Nach Ansicht des natürlichen Menschen gilt die Tavfer-
keit als eine der wichtigsten und ersten Tugenden; ja, nach

den, Sprachgebrauch der Griechen und Römer war sie die

eigentliche Tugend, denn sie diente zur Machterhaltung
und Geltendmachung des „Ich". Die Hanpttngend der

Christen besteht jedoch ini geduldigen Ausharren in Not
nnd Trübsal und in der passiven Ertragnng von Ungerechtigkeiten,

wodurch zugleich das Gerechtigkeitsgefühl — eine

andere heidnische Tugend — untergraben und die Hcrrsch-

such befördert wird. Eine andere Tugend der Griechen

war daS Streben nach Weisheit; die ersten Christen jedoch

waren ungebildete, um nicht zu sagen: dumme Menschen,

welche dem Wissen den blinden Glanben entgegensetzten.

Der Grieche sehnte sich nach Bildung, der Christ nach Hei-

ligkeit; der Grieche sah die Wichtigkeit, der Christ die

Nichtigkeit des Lebens ein und die Pflege der musischen und

gymnastischen Künste war ihm ein Gräuel. Der Grieche

lehrte die Kunst des Redens und Handelns; der Christ di«

dcs Duldens und Schweigens. „Weise ist, wer schweigen

kann," sagt Ambrosius in seinem Buch über die Pflichten
der Geistlichkeit. So waren denn alle griechischen und

römischen Tugenden in den Augen der Christen nichts al»

„glänzende Laster" und so fehlte den Anhängern Jefu denn

auch alles, um ihre Religion zu einer weltbeherrschenden

zu machen.



Aber die alten klassischen Tugenden waren allmählich
durch die veränderten politischen Verhältnisse zu einen,
Hemmschuh für den Einzelnen geworden; denn die
Korruption der Kaiserzeit machte es nur Schmeichlern und
Schmarotzern möglich, zu Macht und Ansehen zu gelangen.
Wie srüher die Mythologie, so geriet nun die Philosophie
in Mißkredit und die Cyniker und Neupythagoraner fingen
bereits an, in ihrer Verzweiflung geduldige Ergebung und
Weltentsagung zu predigen. Damit aber war der Ueber-

zang zum Christentum gefunden; denn die soziale und
politische Misere zwang den verzagten Menschen den Glauben

auf, daß sie das, was das Leben ihnen hienieden
versagte, im Jenseits finden.

Infolge ihres zielbewußten. Vorgehens und ihres festen

Zusammenhaltcns in Not und Trübsal waren die Christen
»ereits im 4. Jahrhundert eine politische Macht von solcher

Bedeutung geworden, daß sich Constantin denselben

anschloß und mit ihrer Hilfe denn auch als erster christlicher
Baiser den Tron der Caesaren bestieg, worauf sich natürlich

der siegreichen Sekte zahlreiche Schmarotzer im eigenen

Interesse zuwandten und natürlich noch christlicher zu sein

vorgaben, als ihr erfolgreicher Kaiser.
Constantin, der sich übrigens erst kurz vor seinem Tode

den vom Christentum vorgeschriebenen Gebräuchen fügte,
war im Grunde uur ein schlauer Diplomat, dem der Zweck

das Mittel heiligte, und der, um es mit niemanden, zu
verderben, zugleich auch die römischen Götter in Schutz

n«.hm und die offiziellen Diener derselben in Amt und

Würde ließ. Er baute christliche und heidnische Tempel;
er hörte auf die christlichen Lehren, zugleich aber auch auf
die Aussprüche der staatlich angestellten Anguren. Der
geistlichen Tyrannei hatte inzwischen Tertullian dadurch

vorgearbeitet, daß er aus die Unfehlbarkeit der Bibel hin-
wies; dieselbe sei älter als Homer und die römischen Tempel,

und alle darin enthaltenen Prophezeiungen seien in
Jesu Christo buchstäblich erfüllt worden. In der Bibel sei

also das reine unverfälschte Wort Gottes enthalten. Da
nun die Philosophen der dainaligen Zeit sich zum Beweise

ihrer Lehren auf die Resultate der wissenschaftlichen
Forschung, so mangelhaft dieselben auch waren, beriefen, die

Christen hingegen in der Bibel den alleinigen Urquell alles

Wissens und aller Religion sahen, so nahm denn der Konflikt

zwischen Wissen und Christentum seinen Anfang, und
derselbe hat bis auf den heutigen Tag seinen Abschluß nocs

länge nicht gefunden!
Sobald also das Christentum eine politische Macht

geworden war, entwickelte es sich zur starren Hierarchie, die
keinen Widerspruch duldete, besonders wenn derselbe von
der Vernunft diktiert war, wie z. B. die Ansicht des

Kirchenältesten Arius iu Alexandrien, nach welcher Jesus mit
Gott nicht gleich zu stellen sei, da es doch eine Zeit gegeben

haben müsse, in der ersterer nicht existiert habe, wenn man
nicht annehmen wolle, daß Vater und Sohn von, gleichen

Alter sein könnten. Diese Ansicht fand felbst Constantin
plausibel, aber cr wurde von Arius Gegnern so lange
bestimmt, bis er das Conzil zu Nicaea zusammenrufen ließ,
auf welchem dann die arianischen Lehren sowie die

Anbänger derselben verdammt wurden. (Schluß folgt).

Gm Opfer seiner Uekerzengnng.
Am vergangenen Montag den 23. Januar 1911 ist

unser Gesinnungsfreund uud langjähriges Mitglied des

Zürcher Freidenkervcreins, Philipp Lehn, Schneidermeister,

in Zürich auf Befehl der Kronauerschen
Bundesanwaltschaft aus dem Gebiete der Schweiz
ausgewiesen worden. Trotz persönlichen Bemühens war
es nicht möglich, in dieser Angelegenheit zuverlässige Aus-
klärung zu erhalten uud somit sind auch wir auf bis dato
unwiderlegte Gerüchte und Vermutungen angewiesen, die
in die lokale Tagcspresse Aufnahme fanden. Philipp Lehn,
Inhaber eines eigenen Ateliers, und bisher durchaus
unbescholten, wurde vor ein paar Tagen von nicht weniger
als vier Polizisten buchstäblich überfallen, verhaftet und
auf der Stelle ins Gefängnis abgeführt, weil er im
schauderhaften Verdachte stand (man erschrecke nicht! D. Red.)
einige „gefährliche" Zeitungen, wie den „Freidenker"
und den „Freien Arbeiter", in Arbeitervereinen nnd
Gewerkschaften verbreitet zu habe,,. Eiue vorgenommene
Haussuchung ergab keinerlei Beweise oder Anhaltspunkte
für eine „verbrecherische" Handluug des Verhafteten, der
keine Ahnung davou hatte, daß das .Kolportieren dieser in
aller Öffentlichkeit erscheinenden Blätter gerade in der
„freiesten Großstadt der Welt" ihm polizeiliche Verhaftung
und Ausweisung zuziehen könnte.

Wie gesagt, da ihm keine andere Handlung zur Last
gelegt werden kann, muß angenommen werden, daß Lehn wegen

Kolportage des „Freidenker" und des „Freien
Arbeiter" ausgewiesen wurde. -

So gering wir von der Tätigkeit der Kronauerschen.
Garde denken, ciner solch niedrigen Gemeinheit, jemand
mit Bewußtsein nur deshalb um die mühselig erworbene
Existenz zu bringen, weil er Zeitungen kolportiert,

halten wir die Herren doch nicht für fähig.
Herr Kronancr soll uns offen Anskuuft geben, warum

er den Mann ausweist! Beharrt er darauf, seine Tätigkeit

als lichtscheues Gewerbe auszuüben, so darf er sich nicht
Wundern, wenn auch die allerschlimmsten Gerüchte über
seine Amtsführung Glauben finden. V°t.

Wein Kirchenaustritt.
Zuschrift von Professor Dr. Ernst Haeckel Jena.

Nachdem ich kürzlich meiucn Austritt aus der evangelischen

Kirche vollzogen habe, ist mir von mehreren Seiten
dcr Wunsch ausgedrückt worden, meine Beweggründe
zu diesem Schritte kurz darzulegen. Indem ich hierdurch
diesem Wunsche nachkomme, beschränke ich mich auf folgende
Sätze:

1. Meine persönliche Stellung zur Religion im
allgemeinen und znm Christentum im beso 'deren habe
ich im 17. und 18. Kapitel meines bekannten Ruches über
die .Wclträtsel" bereits dargelegt. Zum Verständnis und

zur Ergänzung dieses Bekenntnisses sind jetzt noch folgende
Zusätze zu erwägen:

2. Von frommen Eltcrn erzogen, welche der freieren.
durch Schlciermacher vertretenen Richtung der evangelischen
Kirche angehörten, blieb ich in den ersten zwanzig Lebensjahren

überzeugter und eifriger Anhänger dieses liberalen
Protestantismus.

3. Erst durch meine fünfjährigen akademischen Studien
im Gebiete der Naturwissenschaft und Medizin (18S2—1857).
später besonders durch meine zahlreichen Reisen, gelangle
ich — unter schweren Seelenkämpfen! — allmählich zu der
Ueberzeugung, daß die mystischen Glaubenslehren
der christlichen Religion mit den sicheren Ergebnissen der
w is s en s ch a f t li ch e n Er f a h r u n g völlig unvereinbar

sind.
4. Der wechselvolle Gang meiner Schicksale im dritten

Dezennium nieines Lebens überzeugte mich allmählich, daß
die christliche Religion auch für die Ethik und die praktische
Lebensführung ebensowenig eine unerschütterliche und
allseitig genügende Grundlage gibt, wie für die theoretische
Weltanschauung.

5. Frühzeitig an das ernste Nachdenken über die
Erscheinungen gewöhnt und stets geneigt, ihre wahren
bewirkenden Ursachen zu ergründen, gelangte ich so von meiner
ursprünglich dualistischen und idealistischen
Weltanschauung zu einer rein m o n i st i s ch e n und realistischen
Philosophie; von bestimmendem Einfluß waren dabei früher
dte Schriften von Goethe, später (seit 1860) von Darwin.

6. Die Grundzüge einer streng monistischen, wirklich
einheitlichen Philosophie, di-c sich für mich namentlich aus der
Entwicklungslehre ergab, habe ich zuerst in meiner „Generellen

Morphologie der Organismen" (1860) eingehend
dargelegt, später in mehr populärer Form in der aus dieser
hervorgegangenen „Natürlichen Schöpfungsgeschichte" (1868).

7. Das folgerichtige „Glaubensbekenntnis eines
Naturforschers", welches sich daraus entwickelte, habe ich 1892 in
M'inem Altenburger Vortrage über den „Monismus als
Band zwischen Religion und Wissenschaft" bestimmt formuliert

und dabei besonders die Unvereinbarkeit des christlichen
schöpfungsglaubens mit den wichtigsten Ergebnissen der
modernen Entwicklungslehre betont.

8. Als im November 1905 zu Jena von den Anhängern
einer streng einheitlichen, nur auf die Ergebuisse der Natur-
erkcnntnis gestützten Weltanschauung dcr Deutsche Monistenbund

gegründet wurde, habe ich auf Wunsch vieler Freunde
und Schüler dessen Ehrenpräsidium übernommen; dabei
wurden als Richtschnur die dreißig „Thesen zur Organisation
dcs Monismus" angenommen, welche ich 1904 im Frank-
surtcr „Freien Wort" veröffentlicht hatte.

9. Nachdem ich so seit mehr als fünfzig Jahren aus
reinster Ueberzeugung von dcn Glaubenslehren des Christentums

mich innerlich abgelöst hatte, wäre es nur
folgerichtig gewesen, dieser Erkenntnis auch äußerlich durch
Austritt aus der evangelischen Kirche angemessenen Ausdruck
zu geben; ich unterließ diesen letzten Schritt lediglich aus
Rücksicht auf meine Familie und auf liebe Freunde, denen
ich dadurch schweren Kummer und auch Schaden zugefügt
haben würde.

10. Wenn ich jetzt dennoch zu diesem schweren letzten
Schritt mich entschlossen habe, so geschieht es nach
reiflichster Ueberlegung, teils weil die persönlichen
Rücksichten meines langen Zögerns inzwischen gehoben sind,
teils weil es meinem Ehrgefühl widerstrebt,
noch länger den äußeren Schein religiöser
Zweideutigkeit und der landesüblichen
Heuchelei zu erwecken.

11. Die kirchliche und politische Reaktion, welche sich im
Deutschen Reiche feit 22 Jahren unter der Regierung des
sogenannten „neuen Kurses" entwickelt hat. nimmt beständig
zu und gefährdet immer mehr die Freiheit der geistigen
Entwicklung sowobl als auch die Wohlfahrt unseres teuren
deutschen Vaterlandes.

12. Mit tiefstem Bedauern ist zu konstatieren, datz diese
Reaktion den stärksten Rückhalt in der vielbewunderten Person
des hochbegabten Kaisers Wilhelm II. findet, der sich
seit Beginn seiner Regierung in Gegensatz zu dem sogenannten
„alten Kurse" seines Großvaters Wilhelm I. gestellt hat.
Ich selbst gehöre zu den aufrichtigen und dankbaren
Bewunderern dieses ersten Hohenzollern-Kaisers und seines
großen Kanzlers. Fürsten Otto von Bismarck, welcher —
nicht als „Handlanger", sondern als „Baumeister!" — unter
den größten Schwierigkeiten dcn stolzen Bau dcs neuen
deutschen Kaiserreichs erkämpft hat. Diese beiden grotzen
Männer waren einfach und prunklos in ihrer Erscheinung.
weise und flark in ihrem Handeln; beide waren von echter
Frömmigkeit beseelt, aber nicht dem herrschsüchtigen Klerus
Untertan; sie wurden deshalb von dem orthodoxen evangelischen

„Muckertum" ebenso tief gehatzt wie von dem
ultramontanen katholüchen „Zentrum".

13. Im Gegensatze dazu pflegt der jetzige Kaiser die
romantischen Neigungen seines Großoheims, Friedrich
Wilhelms IV., dem er auch durch sein glänzendes Redetalent
uud seine vietscitigen künstlerischen Anlagen verwandt
erscheint. Er teilt mit ihm, als „Herrscher von Gottes
Gnaden" — odcr „Instrument des Herrn" — die oft
betonte Ueberzeugung, daß „Thron und Altar" sich

gegenseitig stützen müßten, ebenso die gefahrvolle katho-
l i s i e r e n d e Richtung seines protestantischen Christentums.

14. Als ich im September 1904 an dem Internationalen
Freidenker-Konarcß in Rom teilnahm, wurde die widernatür-
.ihe Freundschaft von Kaiser und Papst viel besprochen ; in
römischen Blättern wurde sogar die Hoffnung ausgedrückt,
daß Kaiser Wilhelm bald in den Schoß der „Alleinseligmachenden

Kirche" zurücktreten werde. Der ostensible Prunk,
den er damals beim Besuche Papst Leos XIII. im Vat'kan
entfaltete — de-- gefährlichsten Feindes des evangelischen
deutschen Kaisert rn^- 1 — entfremdete ihm dte Sympathien
vieler feingebildeter Italiener, um so mehr als er Gast des
Königs von Italien im Quirinal war.

15. Das augeufälligste Zeugnis für seine katholisierenden
Neigungen legte der Kaiser in diesem Jahre ab, als Papst
Pius X. durch seine berüchtigte Borromäus- Enzyklika dem
Protestantisinus die schmählichsten Beschimpfungen ins
Gesicht geschleudert hatte. Ueberall erwartete man, daß
Wilhelm II. mit seinem hochentwickelten Ehrgefühl dem römischen
und deutschfemdliwen Papste — den ich schon 1899 als „den
größten Charlatan der Weltgeschichte" charakterisiert hatte —
die gebührende deutliche Antwort erteilen würde; aber der
protestantische K.nier blieb stumm und überlief; dem
katholischen König von Sachsen die Ehre dieser Entgegnung.

16. Die orthodoxe evangelische Kirche, welche trotzdem
das Uebergewichr erlangt hat, und welche sich ohnehin der-

katholischen wieder sehr nähert, teilt mit ihr die Theorie
und Praxis der Jesuiten. Beide huldigen dem
Grundsatz : der (gottgefällige I) Zweck heiligt das Mittel (die
Ketzerverfolgung Beide bekämpfen gleich energisch und
erfolgreich die Aufklärung durch die moderne Natur-
crkenntnis und den Kultur fortschritt; sie benutzen
dazu ihren mächtigen Einfluß in Schule und Staat.

17. Daher erscheint gegenwärtig dringender geboten als
je zuvor die Trennung von Kirchc und Staat,
ebenso wie die vollständige TrennungvonKirche und
Schule. In vielen Kulturländern ist diese bedeutungsvolle
Scheidung zum Nutzen dcs Staates ebenso wie der Schule
längst durchgeführt; in Deurschland stößt sie dagegen noch
auf den hartnäckigsten Widerstand.

18. Wir müssen umsomehr mit allen gesetzlichen Mitteln
sie herbeizuführen suchen, als gegenwärtig die gewaltige
Macht des katholischen und evangelischen Klerus durch die
enge Verbindung mit dem reaktionären Fcudal-Adel in
gefährlichstem Grade gestärkt wird. Beide benutzen in echt
jesuitischer Weise den Deckmantel der Religion zur Verschleierung

ihres Egoismus und ihrer Herrschaftsgelüste. Der
berüchtigte „schwarzblaue Block" bedroht die Grundlagen unserer
geistigen Freiheit.

19. Wenn auch diese politischen Erwägungen für mich
den wichtigsten Beweggrund zu dem jetzt erfolgten Kirchenaustritt

bildeten, so konimt dazu noch der Ekel vor der
scheinheiligen Heuchelei und der byzantinischen
Kriecherei, welche im Glanx>e des prunkvollen neuen
Kaiserthrones zu einer gemeingefährlichen Demoralisation z«
führen droht; die zwangsweise Erziehung zum äußerlichen
Kirchentum verdirbt die edelsten Anlagen zur wahren innerlichen

Religion.
20. Endlich bestimmt mich zum Entschlüsse des Austritts

aus der Kirche auch noch cin Persönliches Motiv, die
Notwehr gcgen die matzlosen Angriffe und die ehrlosen
Verleumdungen, welche in den letzten zwei Jahren die klerikale
und die mit ihr Verbündete reaktionäre Presse gegen meinen
Charakter gerichtet hat ; in den gemeinsten Tonarten bin ich
durch Hunderte von Broschüren beschimpft und als „Betrüger"
an den Pranger gestellt worden. Warum Angeblich,
weil ich die Wissenschaft durch gefälschte Abbildungen (besonders

von Embryonen) geschändet habe; — tatsächlich,
weil ich seit fünfzig Jahren furchtlos und rücksichtslos die
moderne Entwickelungslehre verteidige und deren wichtigsten
Folgeschluß, die „Wirbeltier-Abstammung deS
Menschen" gefördert habe. Die beiden verbrüderten
modernen Jesuiten-Bünde, der evangelische Keplerbund

und der katholische T h o m a s b u n d haben in diesen
schweren Anklagen gewetteifert. Beiden erteile ich eine
endgültige Antwort in eincr Broschüre, welche Mitte Deiember
1910 erschienen ist. unter dem Titel „Sandalion; eine offene
Antwort auf die Fälschungs-Anklagcn der Jesuiten".

Jena. Ernst Haeckel.

Ausland.
Hirschfeldc (Sachsen). Der hier in einem kleinen Ort

von ca. 2000 Einwohnern bestehende Freidenkerverein mit
ca. 40 Mitgliedern veranstaltete am Jahresschluß eine
große Sylvesterfeier. Es gelang dem Vorstand,
eine Theater-Gesellschast zu engagieren und wurde Beyerleins

Drama „Zapfenstreich" aufgeführt. Die Pausen
füllte Musik der gesamten Orts-Kapelle und nach dem
Theater fand bis nachts 2 Uhr ein gemütliches Tänzchen
statt. — Diese große Veranstaltung war öffentlich und
vollständig unentgeltlich, so daß der geräumige Saal kaum
die Anwesenden zu fassen vermochte. Als Dank für das
Gebotene erfolgten zahlreiche Neuanmeldungen; denn auch
ein freidenkerischer Mensch verlangt hin und wieder nach
heiteren, fröhlichen Stuudeu, und können wir allen
Gesinnungsfreunden empfehlen, auch in diesem Sinne zu
arbeiten. E. L.

Symbol nnd Mythus.
Von A. K.

Auf uralten, von der naiven Phantasie chaldäischer Hirten

ausgebrüteten Vorstellungen vom Wesen der Götter,
deren erst verwehende Formen allmählich sie gefestigt und
Plastischer herausgebildet hatten, fußten die großen antiken
Kulturen. Diese Theogonien erzeugten lebenssprühende
Götterbilder.

Die früheste Inkarnation des Gottes, dessen Anbetung
das Christentum zwei Jahrtausende aufrecht zu erhalten
vermochte, war der ägyptische Osiris, der zum Heile der
Menschheit litt, starb und auferstand. In Syrien war Mel-
kart für die Menschen auf dem Scheiterhaufen gestorben
und wieder auferstanden in der strahlenden Gestalt eines
Adlers. In den Hainen von Byblos weinte Astaroth um
Thainmuz (Adonis), welcher im Glänze seiner Jugend von
einem Eber getötet wurde, dann aber, nachdem sein Blut
in Blumen sich verwandelt, ins Leben zurückkehrte, sein
Werk der Selbstaufopferung weiterzuführen. Als bedeutsame

Sinnbilder des Wirkens dcr Sonne haben die
Gestalten des phrygischen Atys, des kretischen Zagreus, des
persischen Mithra, des griechischen Dionysos in die Geister
und Herzen der Arier und Semiten sich eingegraben.

In dem schmerzens- und segensreichen Ruhm des Kro-
nos feierten die Priester von Jonien und Kypros eine
schöpferische Kraft, kosmische Gesetze, wofür sie eins
konkrete Form gefunden. So natürlich wie aus der lichtvollen
Philosophie eines Anaxagoras die Welt ging aus dem
Schaume des Meeres Venus Anadyomene hervor.

Doch die alten herrlichen Gottheiten, die Lust uud
Freude des kindlichen Mystizismus der primitiven Völker,
verschwanden von der Bildfläche, verdrängt von neuen,
abstrakteren Wesen, dcn Christengöttern. Denn es kam eine
Zeit, da die Wüstenheiligen der Nitria mit ihrer wilden
Häßlichkeit Alexandrien befleckten, da der Bischof Cyrillus
durch einen vom Wahnsinn erfaßten Pöbel die jugendlich
schöne heidnische Philosophin Hypatia ungestraft hinmorden

lassen konnte; — damals gingen die Griechengötter
und mit ihnen der Genius eines Thales, eines Plato für
immer ins Exil, der allcs überflutenden christlich-mittelalterlichen

Barabarei weichend, deren Gewalt die Wclt
fortan anheim gegeben war.

Diese neue, jüdisch-christliche Lehre konnte nun wohl


	Christentum und Freidenkertum

